Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch fur Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Annuaire Suisse d’histoire économique et sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 28 (2014)

Artikel: Handfass und Hirschgeweih : zum Umgang mit den Dingen im Kontext
frihneuzeitlichen Wohnens

Autor: Schmidt-Funke, Julia A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632428

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

115

Julia A. Schmidt-Funke

Handfass und Hirschgeweih

Zum Umgang mit den Dingen
im Kontext friihneuzeitlichen Wohnens

Lavabo and Deer Antler: Handling Objects in Early-Modern Dwellings

Following recent debates in consumption and material culture studies, this article
uses evidence from Frankfurt probate inventories to address open questions about
the handling of objects in early-modern dwellings. It examines two groups of
household items which were situated in central areas of the houses of all social
strata: hand-washing equipment and deer antlers. The article finds that putatively
functional hand-washing instruments were fashioned and arranged with great
care. Thus, while used in the context of meals, they were meant to show purity
and hospitality. Concerning the almost unknown handling of deer antlers, the
article underlines that individual or collective appropriation defined what these
objects meant and brought about. Therefore, their uses and meanings ranged
from the apotropaic to the memorial to the political effecting of both cohesion
and distinction.

Wohnen, materielle Kultur und Konsum in der Frithen Neuzeit

Als Hans Jiirgen Teuteberg 1985 seine anregenden Betrachtungen zu einer Geschichte
des Wohnens formulierte, monierte er, dass sich die Forschung «iiberwiegend mit der
Wohnung als gebauter Umwelt oder der materiellen Wohnungseinrichtung, nur relativ
selten aber mit dem sozialen Handlungsfeld Wohnen und seinem psychisch-subjek-
tiven Erlebniswert»! beschiftigt habe. Zugespitzt formuliert hiess das fiir Teuteberg,
«dass die Geschichte des Wohnens erst zur Hélfte erforscht wurde und der gerade

1 Hans Jiirgen Teuteberg, Betrachtungen zu einer Geschichte des Wohnens, in: Ders. (Hg.), Homo
habitans. Zur Sozialgeschichte des landlichen und stddtischen Wohnens in der Neuzeit (Studien
zur Geschichte des Alltags 4), Stuttgart 1983, S. 1-23, hier 1.

Schweizerisches Jahrbuch fiir Wirtschafts- und Sozialgeschichte 28, S. 115-141.
© 2014 Chronos Verlag, Ziirich, ISBN 978-3-0340-1202-7, ISSN 1664-6460



116

am meisten interessierende Teil noch weithin im Dunkeln liegt».> Noch ohne sich
einer heute gebriauchlichen Begrifflichkeit zu bedienen, plddierte Teuteberg in seinen
nachfolgenden Ausfithrungen im Grund dafiir, ausgehend von einer Sozialgeschichte
des Wohnens die mit der «Wohnungsumwelt» und dem «Wohnungsinventar» in
Wechselwirkung stehenden Diskurse und Praktiken des Wohnens zu erforschen. In
seinem zu diesem Zweck entworfenen Schema einer «sozialen Wohnverfassung»,
die als Forschungsprogramm wohl noch auf lange Sicht unverwirklicht bleiben
diirfte, konnten dann auch jene zwei Aspekte, die in den folgenden Ausfiihrungen
thematisiert werden sollen, kaum unberiicksichtigt bleiben: die materielle Kultur des
Wohnens und das Wohnen als Konsumption.?

Es erscheint auf den ersten Blick als Selbstverstindlichkeit, dass auch friihneuzeitliche
Haushalte Orte des Konsums waren. In welch hohem Mass allerdings fremd gefertige
Giiter konsumiert wurden, musste die Friihneuzeitforschung erst in Abgrenzung zu
Otto Brunners Konzept einer an das «ganze Haus» gebundenen «alteuropéischen
Okonomik» herausarbeiten.* Mittlerweile steht fest, dass die friihneuzeitlichen Haus-
halte in Stadt und Land in viel hoherem Mass in den Markt eingebunden waren, als
Brunner dies wahrhaben wollte, und dass es ein verbreitetes Bestreben gab, an der
frithneuzeitlichen Warenwelt und Konsumkultur teilzuhaben.’

Worauf dieses Bestreben zuriickzufiihren ist, hat vornehmlich die Soziologie mit einer
Vielzahl von Theorien zu ergriinden versucht. Die meisten der ebenso wirkméchtigen
wie in die Jahre gekommenen Erklirungsmuster sind in den letzten Jahren selbst
Gegenstand der soziologischen Forschung geworden und haben dabei eine ldngst
féllige historische Kontextualisierung erfahren.® Anstatt die komplexe soziale Praxis
des Konsums auf wenige oder sogar nur eine Motivation (Imitation, Distinktion,
Statusreprisentation) zuriickzufiihren, ist eine neuere Forschung dazu aufgerufen,
stirker die im Umgang mit den Dingen fassbaren individuellen Aneignungsprozesse
zu beriicksichtigen. Im Einklang mit den Einwinden, die Colin Campbell gegen die

2 Ebd.

Vgl. ebd., S. 3 f.

4 Vgl. Otto Brunner, Das «Ganze Haus» und die alteuropéische «Okonomik», in: Ders. (Hg.), Neue
Wege der Verfassungs- und Sozialgeschichte, 2. Aufl., Gottingen 1968, S. 103-127. Zur Kritik
daran u. a.: Valentin Groebner, Ausser Haus. Otto Brunner und die alteuropiische «(")konomik»,
in: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 46 (1995), S. 69-80; Claudia Opitz, Neue Wege in
der Sozialgeschichte? Ein kritischer Blick auf Otto Brunners Konzept des «Ganzen Hauses», in:
Geschichte und Gesellschaft 19 (1994), S. 88-98.

5 Zuletzt Jan de Vries, The Industrious Revolution. Consumer Behavior and the Household Economy,
1650 to the Present, Cambridge 2008.

6 Vgl. dazu: Aida Bosch, Konsum und Exklusion. Eine Kultursoziologie der Dinge, Bielefeld
2010; Andreas Reckwitz, Der Ort des Materiellen in den Kulturtheorien. Von sozialen Strukturen
zu Artefakten, in: Ders. (Hg.), Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziologie, Bielefeld
2008, S. 131-156; Dominik Schrage, Die Verfiigbarkeit der Dinge. Eine historische Soziologie
des Konsums, Frankfurt a. M. 2009.

(8]



117

einflussreichen Thesen des demonstrativen Konsums und des trickle down-Effekts
vorgebracht hat,” weist deshalb John Brewer darauf hin, dass «Objekte nicht nur zum
Herzeigen und Nachahmen verwandt werden, sondern fiir eine Vielzahl von Absichten
taugen, einschliesslich privater Formen des Vergniigens und gesellschaftlichen Ver-
kehrs».® Um den Blick auf diese Fiille mdglicher Objektnutzungen und -deutungen
zu richten, ist es anregend, Konsum mit Michel de Certeau als eine andere Form der
Produktion zu verstehen, niamlich als eine durchaus eigensinnige Erzeugung von
Bedeutungen.’ Wenn von einem solchen eigensinnigen, den vorherrschenden zeitge-
nossischen Deutungen zuwiderlaufenden Umgang mit den Dingen ausgegangen wird,
kann die geschichtswissenschaftliche Rekonstruktion von Bedeutungen allerdings
selten mehr als ein Aufzeigen verschiedener Moglichkeiten sein, denn gerade im
Bereich der Alltagskultur erlaubt es die oft spirliche Quellenlage kaum, individuelle
Formen der Handhabung und Aneignung eindeutig nachzuweisen.

Mit gehoriger Skepsis gegeniiber Ansétzen, die Objekte und Praktiken des Alltags
auf ihren symbolischen oder performativen Gehalt befragen, hat Wolfgang Reinhard
zu bedenken gegeben, dass «es im Bereich der materiellen Kultur viele Dinge»
gebe, «die wirklich nur eine praktische Funktion haben».'® Als eine Warnung vor
Uberinterpretationen ist dieser Hinweis durchaus ernst zu nehmen, auch wenn es
eine ausschliesslich «praktische Funktion» von Gegenstinden nicht geben kann.
Denn selbst die zur Befriedigung elementarer Bediirfnisse dienenden Dinge standen
und stehen ja nicht ausserhalb jenes komplexen Sinn- und Bedeutungsgefiiges, als
welches Kultur von einem Grossteil der Forschung angesehen wird: «Kultur ist also
Inbegriff der Sinnbildungsleistungen, die die Menschen erbringen miissen, um leben
zu konnen.»!! Die von Reinhard angefiihrten Fehldeutungen einzelner Gegenstinde
gemahnen deshalb eher an die prinzipielle Unmoglichkeit, materielle Kultur als
System eindeutiger Zeichen zu entschliisseln. Denn zum einen verbleibt selbst bei
bewusst zeichenhaft eingesetzten Dingen ein erheblicher Spielraum fiir Um- und
Fehldeutungen durch die historischen Akteure,'? zum anderen erhalten die Dinge

7 Vgl. Colin Campbell, Understanding Traditional and Modern Patterns of Consumption in
Eighteenth-Century England. A Character-Action Approach, in: John Brewer, Roy Porter (Hg.),
Consumption and the World of Goods, London 1993, S. 40-57.

8 John Brewer, Was kénnen wir aus der Geschichte der frilhen Neuzeit fiir die moderne Konsum-
geschichte lernen?, in: Hannes Siegrist et al. (Hg.), Europédische Konsumgeschichte. Zur Gesell-
schafts- und Kulturgeschichte des Konsums (18. bis 20. Jahrhundert), Frankfurt a. M. 1997,
S. 51-74, hier 67.

9 Vgl. Michel de Certeau, Kunst des Handelns, Berlin 1988, S. 13.

10 Wolfgang Reinhard, Manchmal ist eine Pfeife wirklich eine Pfeife. Plidoyer fiir eine materialistische
Anthropologie, in: Saeculum 56 (2005), S. 1-16, hier 8.

11 Jorn Riisen, Was heisst und zu welchem Ende studiert man Kulturgeschichte, in: Gudrun Kiihne-
Bertram et al. (Hg.), Kultur verstehen. Zur Geschichte und Theorie der Geisteswissenschaften,
Wiirzburg 2003, S. 119-127, hier 120.

12 Vgl. dazu: Elizabeth Harding, Zeichen einer Zeitenwende? Funktion und Wahrnehmung adliger



118

erst durch den Umgang mit ihnen ihre jeweilige Bedeutung; sie ist «nichts fiir sich
allein oder selbstindig Vorhandenes, sondern eine Dimension der Dinge, die sich
aus bestimmten Kontexten, also aus dem Umgang mit den Dingen erschliesst».'* Es
ist folglich erforderlich, Dinge als «notwendige Komponenten sozialer Praktiken»!
zu denken: «Ihre soziale Relevanz besteht nicht allein darin, dass sie in spezifischer
Weise interpretiert, sondern dass sie <gehandhabt> werden und damit die Gestalt einer
jeweiligen sozialen Praktik erst mdglich machen.»!>

Auf der Suche nach den Bedeutungen miissen deshalb nicht nur die Objekte selbst,
sondern auch die Praktiken der Aneignung'® und Handhabung in Augenschein
genommen werden. Es ist naheliegend, dabei zunédchst nach ostentativen Formen der
Aneignung zu fahnden, die etwa darin bestanden, Gegenstinde durch die Anbringung
von Wappen, Hausmarken, Wahlspriichen und Ahnlichem mit der eigenen Person oder
Familie zu verkniipfen — ein Usus, der fiir die materielle Kultur der Frithen Neuzeit
vielfach belegt ist.!” Neue Perspektiven erdffnen sich, wenn einem Vorschlag John
Brewers folgend nach object domains gesucht wird, das heisst nach Arrangements
von Objekten, mit denen ein Bedeutungsgefiige entstand.'® Auf diese Weise lassen
sich auch weniger augenfillige Praktiken der Aneignung und Handhabung entdecken.

Ziviluniformen am Ubergang zur Moderne, in: Sandro Wiggerich, Steven Kensy (Hg.), Staat,
Macht, Uniform. Uniformen als Zeichen staatlicher Macht im Wandel? (Studien zur Geschichte
des Alltags 29), Stuttgart 2011, S. 27-45, hier 30; Bernd Roeck, Die Wahrnehmung von Symbolen
in der Friihen Neuzeit. Sensibilitidt und Alltag in der Vormoderne, in: Gert Melville (Hg.), Institu-
tionalitét und Symbolisierung. Verstetigungen kultureller Ordnungsmuster in Vergangenheit und
Gegenwart, Kéln 2001, S. 525-539, bes. 537-539.

13 Hans Peter Hahn, Materielle Kultur. Eine Einfiihrung, Berlin 2005, S. 11.

14 Reckwitz (wie Anm. 6), S. 151.

15 Ebd.

16 Zum Begriff der Aneignung vgl. Marian Fiissel, Die Kunst der Schwachen. Zum Begriff der
«Aneignung» in der Geschichtswissenschaft, in: Sozial.Geschichte 21 (2006), S. 7-28.

17 Vgl. dazu: Brewer (wie Anm. 8), S. 66; Viclav Buizek, Wertgegenstinde als Medien zur Insze-
nierung des sozialen Status im biirgerlichen und adeligen Milieu zu Beginn der Neuzeit, in: Elisabeth
Vavra (Hg.), Vom Umgang mit Schitzen. Internationaler Kongress (Verdffentlichungen des Instituts
fiir Realienkunde des Mittelalters und der Frithen Neuzeit 20), Wien 2007, S. 269-287, hier 274 {.;
Wolfgang Schmid, Ein Biirger und seine Zeichen. Hausmarken und Wappen in den Tagebiichern des
Kdlner Chronisten Hermann Weinsberg, in: Karin Czaja, Gabriela Signori (Hg.), Hiuser, Namen,
Identitdten. Beitriige zur spitmittelalterlichen und frithneuzeitlichen Stadtgeschichte (Spatmittel-
alterstudien 1), Konstanz 2009, S. 43—64; zur Aneignung von Biichern vgl. Julia A. Schmidt-Funke,
Buchgeschichte als Konsumgeschichte. Uberlegungen zu Buchbesitz und Lektiire in Deutschland
und Frankreich um 1800, in: Hanno Schmitt et al. (Hg.), Die Entdeckung von Volk, Erziehung und
Okonomie im europiischen Netzwerk der Aufklarung, Bremen 2011, S. 259-279. Einen generel-
len Anstieg von Inschriften auf Alltagsobjekten im Verlauf des 16. Jahrhunderts vermutet Mirko
Gutjahr, Wie protestantisch ist Luthers Miill? Die Konfessionalisierung und ihre Auswirkungen auf
die materielle Alltagskultur des 16. Jahrhunderts, in: Mitteilungsblatt der Deutschen Gesellschaft
fiir Archiiologie des Mittelalters und der Neuzeit 23 (2011), S. 43-50, hier 43. Vgl. dazu auch
Ingolf Bauer, Keramik des 16. Jahrhunderts als religitses Zeichen?, in: Zeitschrift fiir bayerische
Landesgeschichte 68 (2005), S. 541-553.

18 Vgl. Brewer (wie Anm. 8), S. 54, 67-69.



119

Wenn grundsitzlich davon ausgegangen wird, dass sich mit Objekten beziehungs-
weise ithrem Gebrauch Aussagen verbanden, stellt sich natiirlich die Frage, an wen
sich solche Aussagen richteten. Im Kontext des Wohnens folgt daraus, nach der
Zuginglichkeit von Wohnrdumen zu fragen. Dass eine dichotome Trennung von
privaten und 6ffentlichen Rdumen problematisch ist und sich das frithneuzeitliche
Haus bis weit ins 18. Jahrhundert durch eine spezifische Offenheit auszeichnete, hat
Joachim Eibach kiirzlich noch einmal deutlich herausgearbeitet.'” Trotz der von ihm
konstatierten «Kultur der Sichtbarkeit» hat er dabei zugleich betont, dass durchaus
von Zonen abgestufter Zugénglichkeit auszugehen ist.?’ Es gab also Wohnridume,
die mehr als andere fiir den Empfang von Besuchern hergerichtet waren und die sich
durch eine spezifische — so konnte man sagen — materielle Kultur der Soziabilitit
auszeichneten. Wichtig ist nun der Befund, dass sich solche Rdume keineswegs nur in
den Hiusern der stédtischen oder lindlichen Eliten finden lassen. Vielmehr hat Paula
Hohti kiirzlich anhand der Ausstattung sienesischer Handwerker- und Kriamerhaus-
halte nachgewiesen, dass «the gap between the higher and lower ranking citizens may
not have been necessarily as wide as we tend to assume».?! Dementsprechend war
auch die sala eines sienesischen Schneiders, Polsterers oder Barbiers mit Objekten
ausgestattet, die dem Hausherrn zum Empfang und zur Bewirtung von Gésten dienten.
Dass Dinge — wie beispielsweise die Ausstattung einer solchen sala — aber nicht
nur von den Menschen benutzt wurden, sondern ihrerseits das Handeln der sie
gebrauchenden Menschen beeinflussten, ergibt eine Problemstellung, auf die schon
Teuteberg hingewiesen hat. Es ist tatséchlich einleuchtend, «dass die Sachen (gebaute
Wohnungsumwelt und Wohnungsinventar) entsprechende Handlungsvollziige bedin-
gen und umgekehrt».?? Die damit angedeutete Dualitit ist von der jiingeren raum-
soziologischen Forschung bekriftigt worden, indem sie betont hat, «dass Rdaume
nicht einfach nur existieren, sondern dass sie im Handeln geschaffen werden und
als raumliche Strukturen [...] Handeln beeinflussen konnen».?* Doch so reizvoll es
erscheint, dariiber nachzudenken, «what buildings do?»,%* so begrenzt diirften die

19 Vgl. Joachim Eibach, Das offene Haus. Kommunikative Praxis im sozialen Nahraum der
europdischen Frithen Neuzeit, in: Zeitschrift fiir historische Forschung 38 (2011), S. 621-664,
hier 639-648.

20 Vgl. dazu: ebd., S. 646; Joachim Eibach, Das Haus. Zwischen &ffentlicher Zugénglichkeit und
geschiitzter Privatheit (16.—18. Jahrhundert), in: Susanne Rau, Gerd Schwerhoff (Hg.), Zwischen
Gotteshaus und Taverne. Offentliche Riume in Spatmittelalter und Frither Neuzeit (Norm und
Struktur 21), Kéln 2004, S. 183-205, hier 196.

21 Paula Hohti, Domestic Space and Identity. Artisans, Shopkeepers and Traders in Sixteenth-Century
Siena, in: Urban History 37 (2010), S. 372-385, hier 375.

22 Teuteberg (wie Anm. 1), S. 4.

23 Martina Low et al. (Hg.), Einfiihrung in die Stadt- und Raumsoziologie, 2. Aufl., Opladen 2008,
S. 63.

24 Thomas F. Gieryn, What Buildings do, in: Theory and Society 31 (2002), S. 35-74. Noch einen
Schritt weiter geht Bruno Latour, indem er die Dinge als dem Menschen gleichrangige Aktanten



120

Moglichkeiten sein, diese Frage aus dem frithneuzeitlichen Quellenmaterial heraus
zu beantworten.

Inventare sind fiir die Rekonstruktion von Wohnverhiltnissen und Giiterbesitz in
der Frithen Neuzeit eine zentrale und vielfach ausgewertete, zugleich jedoch eine
verhiltnisméssig sprode Quelle.?® Seit dem Spétmittelalter wurden sie in grosser Zahl
erstellt, um Eigentums- und Besitzverhiltnisse zu kldren, wobei der grosste Teil der
iiberlieferten Inventare entstand, um nach dem Tod eines Erblassers die hinterlassene
Habe zu dokumentieren. Der amtliche Gebrauch und die juristische Funktion der
Inventare bedingte, dass ihre Abfassung einer festgefiigten Form folgte, die sich zum
einen aus lokalen Gepflogenheiten und juristischen Vorgaben speiste,?® zum anderen
von den mit der Inventarisierung beauftragten Personen abhéngig war. Wenngleich
dies alles Auswirkungen auf den Quellenwert der Inventare hat, liegen mit ihnen doch
Dokumente vor, die individuelle Wohnverhiltnisse widerspiegeln. Aufschlussreich
ist dabei nicht nur, welche Gegensténde in einem Haushalt vorkamen, sondern auch,
wo und in welchem Zusammenhang sie aufbewahrt wurden, denn dies bietet Anhalts-
punkte fiir die Wertschédtzung und die Handhabung von Objekten. Fiir weitergehende
Deutungen ist dann allerdings die Hinzuziehung anderer Quellen nétig. Da gerade
im alltagskulturellen Bereich aussagekriftige Selbstzeugnisse nur schwer auffindbar
sind, wird dabei liberwiegend auf normative Texte zuriickgegriffen, daneben spielen
Sach- und Bildquellen eine grosse Rolle.?’

Exemplarisch soll im Folgenden gezeigt werden, in welchem Mass die Arbeit mit
Inventaren dazu beitragen kann, die Bedeutung von Gegenstiinden und der mit ihnen
verbundenen Praktiken im Kontext frithneuzeitlichen Wohnens zu rekonstruieren.
Den Ausgangspunkt dafiir bildet ein kleinerer Bestand von Inventaren aus Frankfurt
am Main, der durch Versteigerungsprotokolle und Ausgabenbiicher ergéinzt wird.?®

begreift. Bruno Latour, Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiihrung in die Akteur-
Netzwerk-Theorie, 1. Aufl., Frankfurt a. M. 2007. Zur Einordnung vgl. Reckwitz (wie Anm. 6),
S. 146-156.

25 Zuletzt Corina Hess, Danziger Wohnkultur in der Frithen Neuzeit. Untersuchungen zu Nachlass-
inventaren des 17. und 18. Jahrhunderts, Berlin 2007; J6rg Driesner, Biirgerliche Wohnkultur im
Ostseeraum. Stralsund, Kopenhagen und Riga in der Frithen Neuzeit (Wirtschafts- und Sozial-
historische Studien 18), K6ln 2012.

26 Fiir das Beispiel Danzig erldutert bei Hess (wie Anm. 25), S. 23-29. In Frankfurt am Main wurden
Inventare von zwei stddtischen Amtstrigern aufgenommen. Verzeichnet wurde teils nach dem
Aufbewahrungsort der Gegenstiinde, d. h. nach den Rdumen des Hauses, teils nach dem Material
der Objekte. Eine Taxierung erfolgte in der Regel nicht.

27 Einen Uberblick iiber die Methoden einer geschichtswissenschaftlichen Erforschung materieller
Kultur gibt der Sammelband von Karen Harvey (Hg.), History and Material Culture, New York
2009.

28 In Frankfurt am Main sind die urspriinglich liickenlos seit dem 16. Jahrhundert iiberlieferten
Inventare zu grossen Teilen im Zweiten Weltkrieg verbrannt; ein Restbestand liegt lediglich fiir die
Mitte des 17. Jahrhunderts vor. Allerdings haben sich Inventare in anderen Uberlieferungszusam-
menhiingen erhalten, zudem sind vereinzelte Nachlassverzeichnisse vor ihrer Vernichtung ediert



121

Mit Handwaschgerit und Hirschgeweihen werden zwei Objektgruppen vorgestellt,
von denen die eine von «praktischem Nutzen» zu sein scheint, wihrend sich die
Funktion der anderen auf den ersten Blick nicht erschliesst.

Saubere Hande

Handwaschgeschirr ist durch die Frankfurter Inventare vielfach nachgewiesen.? Sein
wichtigster Bestandteil war ein Wasserspender mit Giessvorrichtung, der in Frank-
furt und Norddeutschland als «Handfass» bezeichnet, in Siiddeutschland hingegen
«Giessfass» oder «Giesskalter» genannt wurde.*® Solche Gefisse sind bereits fiir das
Spétmittelalter in grosser Zahl belegt.3! Frankfurter Quellen weisen sie nicht nur fiir
die gesamte stiddtische Bevolkerung, sondern auch fiir die Amtsstuben des Romers
oder die grosse Stube des stiddtischen Kaufhauses nach. Andernorts sind sie auch fiir
Kirchen und Kapellen belegt.*? In wohlhabenderen Frankfurter Haushalten waren
Handféasser ausserhalb der Stube in weiteren Zimmern vorhanden, in einfacheren
Verhiltnissen beschriinkte sich ihr Vorkommen in der Regel auf die Stube, das heisst
auf den einen zentralen, beheizbaren, multifunktionellen Wohnraum des Haushalts,
der sich durch Wohnlichkeit und hohe Zuginglichkeit auszeichnete.

Die im 16. und 17. Jahrhundert gebriduchlichen Formen des Handfasses wurden
spatestens im 14. Jahrhundert ausgebildet, wobei unterschiedlichste Ausfiihrun-
gen existierten: Handfédsser konnten aus Eisen, Zinn oder Messing in Form einer

oder ausgewertet worden. Ein Einzelnachweis der benutzten Quellen kann hier nicht erfolgen.
Fiir die archivalische Uberlieferung vgl. die Archivdatenbank des Instituts fiir Stadtgeschichte
Frankfurt am Main (IfSG), http://www.ifaust.de/isg (Version vom 2. 2. 2012).

29 Eine iibergreifende Studie zu friihneuzeitlichem Handwaschgeschirr existiert nicht. Zum Mittelalter
vgl. dagegen: Ulrich Miiller, Novationsphasen und Substitutionsprozesse. Regelhafte Vorginge am
Beispiel des Handwaschgeschirrs im Hanseraum aus archidologischer Sicht, in: Giinter Wiegelmann,
Ruth-E. Mohrmann (Hg.), Nahrung und Tischkultur im Hanseraum (Beitrdge zur Volkskultur in
Nordwestdeutschland 91), Miinster 1996, S. 125-166; Ulrich Miiller, Zwischen Gebrauch und
Bedeutung. Studien zur Funktion von Sachkultur am Beispiel mittelalterlichen Handwaschgeschirrs
(5./6. bis 15./16. Jahrhundert) (Zeitschrift fiir Archdologie des Mittelalters, Beiheft 20), Bonn 2006;
Anna-Elisabeth Theuerkauff-Liederwald, Mittelalterliche Bronze- und Messinggefisse. Eimer —
Kannen — Lavabokessel (Bronzegeriite des Mittelalters 4), Berlin 1988, S. 361-475.

30 Inder Forschungsliteratur wird es seit dem 19. Jahrhundert auch als «LLavabo(kessel)» bezeichnet.
Vgl. Miiller, Gebrauch (wie Anm. 29), S. 272.

31 Zu Siiddeutschland vgl. z. B.: Alexander Dunkel et al., Stédtische Wohnkultur im Spiegel von
Schrift-, Bild- und Sachquellen, in: Sonke Lorenz (Hg.), Spitmittelalter am Oberrhein. Aufsatzband,
Stuttgart 2001, S. 345-356, hier 348-351; Frank Lobbecke, Wohnen und Reprisentieren in der
ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts. Die Hiuser zweier Freiburger Ratsherren, in: ebd., S. 341-344,
hier 343. Fiir das frithneuzeitliche Norddeutschland vgl. Ruth-E. Mohrmann, Alltagswelt im Land
Braunschweig. Stddtische und ldndliche Wohnkultur vom 16. bis zum frithen 20. Jahrhundert
(Beitrdge zur Volkskultur in Nordwestdeutschland 56), Miinster 1990, S. 71,219, 256, 407 f., 673.

32 Vgl Theuerkauff-Liederwald (wie Anm. 29), S. 361.



122

Kanne, eines hingenden Kessels mit Ausgusstiillen oder eines Kastens gefertigt
sein. Belegt sind ferner Exemplare in Form von Tieren oder Architekturminia-
turen. Auf mehreren Stiicken wurden zudem Inschriften nachgewiesen.*® Diese
von der Forschung hervorgehobene Formen- und Materialvielfalt des Handwasch-
gerits spiegelt sich jedoch nicht in den Frankfurter Inventaren wider; detaillierter
Angaben bedurfte es zur Beschreibung der offenbar eindeutig zu identifizierenden
Handfidsser nicht. Lediglich das Material — in erster Linie Zinn, daneben auch
Messing — wird haufiger erwiahnt. Nur an zwei Stellen wird auf eine architekto-
nische Gestaltung in Form eines Turms beziehungsweise auf eine unbestimmte
Tierform hingewiesen, wobei diese aufwendigeren Formen ausschliesslich fiir
patrizischen®* Besitz nachgewiesen sind.* Hiufiger scheint die Gestaltung des
Handfasses als Eichel durch, die anhand von erhaltenen Stiicken und bildlichen
Darstellungen als verbreitete Form belegt ist.3°

Die Handfasser wurden je nach Ausfiihrung auf eine Anrichte oder ein Brett gestellt
oder aufgehingt. Dies konnte mittels eines einfachen Wandhakens erfolgen oder
innerhalb einer Nische in der Wand beziehungsweise Vertidfelung. In den Nachlass-
verzeichnissen ist iiber solche Wandnischen freilich nichts zu erfahren, handelte es
sich bei ihnen doch um einen Bestandteil der niet- und nagelfesten Hausausstattung,
die nicht inventarisiert wurde. Fiir Frankfurt ist ein solcher Einbau jedoch fiir die
vertifelte Stube des Hauses «Fiirsteneck» nachweisbar, die zu Beginn des 17. Jahr-
hunderts geschaffen wurde und bis ins spite 19. Jahrhundert in sifu vorhanden war.*’
Wie gingig diese Form der Anbringung war, belegt der zeitgendssische Architek-
turtraktat Architectura privata von Joseph Furttenbach, der ein in die Stubenwand

eingelassenes Handfass beschreibt.®

33 Vgl. dazu: Max Hasse, Neues Hausgerit, neue Hauser, neue Kleider. Eine Betrachtung der stiid-
tischen Kultur im 13. und 14. Jahrhundert, in: Zeitschrift fiir Archdologie des Mittelalters 7 (1979),
S. 7-83, hier 67—69; Miiller, Gebrauch (wie Anm. 29), S. 273-275.

34 Mit dem hier und im Folgenden verwendeten Begriff des Patriziats werden diejenigen Frank-
furter Familien der Frithen Neuzeit bezeichnet, die in den Quellen als «ehrbare Geschlechter»
benannt werden und den Trinkstubengesellschaften Alten-Limpurg und Frauenstein angehorten.
Vgl. Andreas Hansert, Frankfurter Patriziat, in: Cronstett- und Hynspergische evangelische Stif-
tung zu Frankfurt am Main (Hg.), Das Frankfurter Patriziat, Frankfurt a. M. 2011, http://www.
frankfurter-patriziat.de (Version vom 21. 2. 2012).

35 Vgl. dazu: IfSG, Holzhausen Urkunden Nachtriige 1524/3, Inventar der Verlassenschaft Blasius’
von Holzhausen (1524), fol. 23 v; IfSG, Holzhausen Urkunden, 928, Losbuch iiber das Erbe des
Schoffen und Ratsherrn Philips Weis (1543).

36 Vgl. z. B. IfSG, Rechnei vor 1816, Nr. 344, Inventarium iiber Georg Ameifien des Jiingern Kinder
altmiitterlich Erb und LoiBtheil (1627), fol. 17-22, hier 20 r; IfSG, Rechnei vor 1816, 864, Inven-
tarium Uber Christian Jorgers, Gasthalters Zum Engel mobilia (1653), fol. 8-19, hier 17 r.

37 Die Nische wurde allerdings gegen Ende des 17. Jahrhunderts verschlossen. Vgl. Rudolf Jung,
Julius Hiilsen, Privatbauten (Die Baudenkmiler in Frankfurt am Main 3, Lfg. 1), Frankfurt a. M.
1902, S. 33. Die gesamte Vertifelung wurde um die Wende zum 20. Jahrhundert in einen Raum
des Frankfurter Museums fiir Kunsthandwerk eingebaut, wo sie 1944 verbrannte.

38 Vgl. Joseph Furttenbach, Architectura privata [...], Augsburg 1641, S. 18 f.



123

Eine dritte Moglichkeit bestand darin, das Handfass in einem eigens dafiir gefer-
tigten hohen, schmalen Schrinkchen unterzubringen.®® Solche in Frankfurt als
«Handfassschianke», am Oberrhein «Giessfasskensterlin»*® bezeichneten Mébel
kamen im 15. Jahrhundert auf und gelten der kunsthistorischen Forschung als
«Modemébel» dieser Zeit.*! Dementsprechend wurde ein solcher Schrank auch
auf einem Holzschnitt des ausgehenden 15. Jahrhunderts dargestellt, der die
damals geziemende Ausstattung eines Haushalts vor Augen fiihrt.*> Die reiche
Frankfurter Witwe Guda, die 1521 starb, besass gleich zwei solcher Schrinke
und hatte damit die Stuben ihres Hauses am Liebfrauenberg bestiickt. Dass einer
davon bemalt war, unterstreicht, dass solche Mobel zur gehobenen Ausstattung
eines Haushalts gehorten.?

Die zu den Giessvorrichtungen gehorigen Auffangbehilter waren entweder in Form
einer Schale oder eines zinnenen «Castens» in die Wandnischen oder Handfass-
schriinke integriert, oder sie bestanden in Becken aus Messingblech.** Solche mes-
singenen Auffangbecken wurden schon im Mittelalter in hoher Stiickzahl gefertigt.
Seit der zweiten Hélfte des 15. Jahrhunderts wurden sie in standardisierter Form in
Niirnberg gefertigt, indem diinnes Blech in eine Negativform geschlagen wurde.
Diese Becken, die Hans Sachs wohl zu Recht als Niirnberger Exportschlager fiir Arm
und Reich beschrieb,*® wurden zumeist mit christlichen, seltener mit antikisierenden
Motiven und mit Spruchbéndern dekoriert. Becken mit nachtriglich auszufiillenden
Wappenfeldern boten zudem die Mdglichkeit, das reihenweise gefertigte Produkt
zu individualisieren. Bis ins 18. Jahrhundert wurden diese sogenannten Becken-
schlidgerarbeiten nahezu unverindert hergestellt.*®

39 Aus dem 16. Jahrhundert sind auch Beispiele belegt, wo dieses Handfassschrinkchen in ein
grosses Biiffet eingegliedert wurde. Vgl. Heinrich Kreisel, Georg Himmelheber, Die Kunst des
deutschen Mobels. Mobel und Vertifelungen des deutschen Sprachraums von den Anfidngen bis
zum Jugendstil, Bd. 1: Von den Anfingen bis zum Hochbarock, 3. Aufl., Miinchen 1981, Abb. 210,
211. Vgl. dort auch die Giessvorrichtungen in Delphinform.

40 Corinne Charles, Spitgotische Mébel, in: Lorenz (wie Anm. 31), S. 357-365, hier 361. Vgl. dort
auch die Abbildung eines Ziircher Trompe-1’ceil eines solchen Mobels, S. 357, Abb. 1.

41 Kreisel/Himmelheber (wie Anm. 39), S. 75, hier als «Waschkistchen» bezeichnet.

42 Beschreibung bei Theodor Hampe (Hg.), Gedichte vom Hausrat aus dem XV. und X VI. Jahrhundert.
In Facsimiledruck herausgegeben (Drucke und Holzschnitte des XV. und XVI. Jahrhunderts in
getreuer Nachbildung 2), Strassburg 1899, S. 8. Siehe dort auch die beigefiigte Reproduktion mit
dem Handfassschrank im fiinften Bildfeld der obersten Zeile.

43 IfSG, Heiliggeistspital, 153, Inventarium fraw Guden Seligen zum Schelhornn (1521), fol. 8 r,
10 v.

44 Vgl. dazu: Martin Eberle, Goldener Glanz in Biirgerhdusern. Reprisentativer Hausrat aus Metall
um 1500, in: Harald Meller (Hg.), Luthers Lebenswelten (Tagungen des Landesmuseums fiir
Vorgeschichte Halle 1), Halle a. d. S. 2008, S. 193-199; Martin Eberle, Schonheit der unedlen
Metalle. Beckenschliigerarbeiten, in: Weltkunst 73 (2003), S. 33; Hasse (wie Anm. 33), S. 63 f.

45 Vgl. Beckschlager, in: Hans Sachs, Jost Amman, Eygentliche Beschreibung Aller Sténde auff
Erden [...], Frankfurt a. M. 1568, unpaginiert.

46 Vgl. Eberle, Glanz (wie Anm. 44), S. 197.



124

Erginzt wurden die Waschgarnituren durch ein Handtuch (Zwehle), das an einer
gedrechselten Stange oder an einem Haken aufgehidngt war und mit Spitzen, Fransen
oder figiirlicher Webarbeit versehen sein konnte.*’ In den Frankfurter Inventaren
treten die in den Stuben aufbewahrten Handfésser zudem in Kombination mit einem
speziellen Mobelstiick auf, dem sogenannten Tresur. Bei diesen Mobeln handelte es
sich um eine Art Biiffet, dessen Name sich von den franzdsischen Wortern trésor
(Schatz) und dressoir (Schaugestell, Schenktisch) ableitete.*® Solche Anrichten wur-
den andernorts als Schenktisch oder Kredenz beziehungsweise credenza bezeichnet.*’
Ebenso wie die Handfédsser begegnen Tresure im frithneuzeitlichen Frankfurt in
christlichen und jiidischen Haushalten, bei Patriziern genauso wie bei Kaufleuten,
Krimern und Handwerkern. Sie kamen in einfacher Ausfiihrung aus Tannenholz
oder als dekorative, mit Schnitzerei®® oder Einlegearbeit®' verzierte Mobelstiicke in
Nussbaum, Ahorn oder Eiche vor. Insbesondere in patrizischen Haushalten konnten
die Tresure auch mit Wappen geschmiickt sein, womit sie die Einbindung der Familie
in den Kreis der Frankfurter Geschlechter dokumentierten: «Item ein Treur von
fladernholtz mit 2 verschloBenen schencklein, und mit Stalburger, Froschen und
Stralberger Wappen.»“?

Urspriinglich eher als eine Art Tisch oder Bank gestaltet, wurden Tresure spater
mit Tiiren, Schubfiachern und Aufsitzen versehen. In den Fichern dieser Mobel
wurden den Inventaren zufolge kleinere Schmuckstiicke und wichtige Dokumente
aufbewahrt, wie etwa bei Conrad Gerngross, einem Schreiner, der zu den Anfiihrern
des Frankfurter Fettmilchaufstands zihlte. Im Jahr 1614 fand sich in seinem Haus

47 Belegt beispielsweise fiir eine Niirnberger Stubenvertifelung. Vgl. Fritz Traugott Schulz, Niirnbergs
Biirgerhduser und ihre Ausstattung, Bd. 1, Leipzig 1933, S. 110.

48 Vgl. dazu: Tresur, in: Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Worterbuch, Bd. 22, Nachdruck,
Miinchen 1984, S. 169-171; Harry Kiihnel (Hg.), Alltag im Spétmittelalter, Graz 1984, S. 213;
Sven Liiken, Die Verkiindigung an Maria im 15. und friihen 16. Jahrhundert. Historische und
kunsthistorische Untersuchungen (Rekonstruktion der Kiinste 2), Géttingen 2000, S. 279 f.

49 Vgl. dazu: Caspar Augustin, Haugértlein. Das ist/ Kurtze Beschreibung allerhand notwendigster
sachen/ besst moglich/ so in die Hausshaltung gebraucht vnd erkaufft werden, Augsburg 1624,
Sp. 108; Hohti (wie Anm. 21), S. 378; Andreas Morel, Der gedeckte Tisch. Zur Geschichte der
Tafelkultur, Ziirich 2001, S. 19, 88-95.

50 Beispielsweise bei dem Lebkiichler und Aufstindischen Vincenz Fettmilch. Vgl. Friedrich
Bothe, Frankfurts wirtschaftlich-soziale Entwicklung vor dem dreissigjihrigen Kriege und der
Fettmilchaufstand (1612-1616). Statistische Bearbeitungen und urkundliche Belege (Veroffent-
lichungen der Historischen Kommission der Stadt Frankfurt a. M. 7.2), Frankfurt a. M. 1920,
S. 320.

51 Auch solche Stiicke kamen in Handwerkerhaushalten vor. Vgl. ebd., S. 322.

52 IfSG, Holzhausen Archiv, Fasz. Lit. T, Nr. 23, Losbuch Daniel Stalburgers und seiner vier
Geschwister Maria-Salome, Rosina, Annen-Sibyllen und Hieronymus (um 1613), fol. 1 v. Der
Grossvater Daniel Stalburgers und seiner Geschwister, Claus Stalburger, war in erster Ehe mit
Anna Frosch, in zweiter Ehe mit Dorothea Stralenberger verheiratet. Vgl. Claus (1) Stalburger,
in: Andreas Hansert (Bearb.), Genealogische Datenbank, in: Cronstett- und Hynspergische evan-
gelische Stiftung (wie Anm. 34), PID 72004842.



125

auf der Zeil in der Vorderstube «1 gefirnilt eingelegt Trisur mit 1 Handfal und
1 Tiir und Schublade, darin 1 Wehrbrief {iber die Behausung [...] auf der Zeil [...],
1 Wehrbrief iiber die Behausung zu Sachsenhausen [...], des Vaters Geburtsbrief
und sonst andere Briefe».>

Auf den Tresuren stand kostbares Geschirr aus Edelmetall, Zinn, Glas oder —
seit Mitte des 17. Jahrhunderts — Porzellan, das héufig stufenférmig auf Borden
angeordnet wurde. Dem Vorzeigen kostbarer Dinge diente ganz offensichtlich der
Tresur im 1652 inventarisierten Haushalt des vermdgenden Schneiders Abraham
Druart, in dessen Wohnhaus ein «eingelegt schautresur mit 2 beschlossenen Thii-
ren, darinn 16 christalline Gliser [und] 1 Gliserbretth von Lackwerk» stand.>*
Noch 1715 definierte das Frauenzimmer-Lexikon: «Thresor ist ein aus Holtz
zusammengesetzter und sauber fournirter Schranck, so auf einem Postament von
gedreheten oder ausgeschnitzten Séulen ruhet, von oben her aber mit einem durch
kleine Stiitzen abgetheilten Simms versehen, worauf man insgemein in denen
Putz-Stuben allerhand zierliche Gliser oder andere Porcellaine, Galanterien und
Gefiisse statt einer Zierrath aufzustellen pflegt.»>?

Zu den Tresuren gehorte ein als Tresurtuch bezeichnetes, hiufig mit Fransen oder
Spitzen versehenes Tuch, das wohl die Funktion eines Zierdeckchens einnahm.
Spitestens um die Mitte des 17. Jahrhunderts kamen sogenannte Tresurkrinze aus
feinen Stoffen auf,’® bei denen es sich (in Analogie zu den vielfach belegten textilen
Bett- und Fensterkrinzen, an denen Vorhénge befestigt wurden) um eine schmale,
dekorative Stoffeinfassung gehandelt haben diirfte. Es spricht einiges dafiir, dass das
Tresurtuch und das zum Handfass gehorige Handtuch aufeinander abgestimmt waren
und dass in diesen schmuckvollen Tiichern dekorative Objekte zu erkennen sind, die
von den Frauen eines Haushalts selbst gefertigt oder verziert wurden.’

Es diirfte deutlich geworden sein, dass die genannten Gegenstinde — Handfass
und Becken, Tresur, feine Textilien, kostbares Geschirr und Wertgegenstinde —
Bestandteile eines festen Arrangements waren, das sich im Sinn John Brewers
als object domain, das heisst als bedeutungsvolles Gefiige von Gegenstinden,
interpretieren ldsst. Dieses in vielen Frankfurter Haushalten prisente Ensemble

53 Bothe (wie Anm. 50), S. 322.

54 IfSG, Inventare, 1652/10, Inventarium iiber Abraham Druarts, Biirgers und Schneiders alhier und
deBen beyden vor Ihm verstorbenen HauBfrawen aller seel. NachlaB3 (1652), fol. 5.

55 Gottlieb Siegmund Corvinus, Nutzbares, galantes und curidses Frauenzimmer-Lexicon [...],
Leipzig 1715, Sp. 2016.

56 Vgl. Gottlieb Schnapper-Arndt, Studien zur Geschichte der Lebenshaltung in Frankfurt a. M.
wihrend des 17. und 18. Jahrhunderts. Auf Grund des Nachlasses hg. von Karl Briuer, Bd. 2,
Frankfurt a. M. 1915, S. 51.

57 Vgl. IfSG, Testamente, Kasten 1, 1620, Nr. 15, Testament des Gilles Dirick (1616), fol. 6 r: «Ich
gebe noch Marien Andres Herrn Isaacs de Pundere HauBfrawen das Thrisurtuch mit der Handt-
zwehlen darzue, so Catharina tonden gemacht hat mit der grossen Spitzen [...].»



126

findet seine Entsprechung in literarischen und bildlichen Quellen, die den aus den
Inventaren gewonnenen Eindruck unterstreichen, dass es sich hier um Gegenstinde
gehandelt haben muss, denen die Zeitgenossen besondere Beachtung schenkten.
Zeitgendssische Stiche wie Dominicus Custos’ um 1600 in Augsburg gedrucktes
Tischgebet oder Conrad Meyers 1645 in Ziirich entstandene Tischzucht®® setzen
diese Objekte als zusammengehorige Einheit eindriicklich ins Bild, und auch in
einem Augsburger Einkaufsratgeber fiir junge patrizische Frauen wird das gesamte
Arrangement als notwendiger Bestandteil einer geziemenden Stubeneinrichtung
beschrieben, dessen sorgfiltige Zusammenstellung wohl als Aufgabe der jungen
Hausfrau zu denken ist.>

Welchen Sinn also hatte dieses in den frithneuzeitlichen Stuben zu findende
Ensemble, dieses object domain? Obwohl die in den Stuben aufbewahrten
Waschgarnituren zuweilen damit erkldrt werden, dass es iiblich war, mit den
Hinden zu essen,® ist eine ausschliesslich «praktische Funktion»®!' des sorgsam
arrangierten Handwaschgerits zu bezweifeln. Vielmehr weisen der Ort, an dem
es aufbewahrt, und die Art, in der es prisentiert wurde, darauf hin, dass es sich
nicht um ein profanes Gebrauchsgut handelte. Aus einer Strassburger Druckschrift
des Jahres 1514 geht hervor, wie und zu welchem Anlass das sorgfiltig in Szene
gesetzte Handwaschgeschirr benutzt werden sollte: «Ein vmbgend Walholtz an
die Stubentiir/ zir Zwehelen die gat wider vnnd fiir/ Dar by ein GieBfas mit eym
hiipscheé henlin/ Ein Messin beckin vnd ouch ein Kenlin/ Do mit man Herren
zli Tysch wasser gyt/ Vnnd ein subere Zwehel ouch dar mit/ Vnd dar an gar vil
mancher hiipscher TraB.»%? Die Aufgabe des Hand- beziehungsweise Giessfasses
bestand folglich darin, Wasser zu spenden, das fiir eine Handwaschung wihrend
des gemeinsamen Mahls benutzt wurde. Diese Handlung war offensichtlich ein
Ausdruck der Ehrerbietung gegeniiber den «Herren zi Tysch», womit dem zeit-
gendssischen Wortgebrauch geméss sowohl der Hausvater als auch stidtische
Wiirdentriiger oder Adelige gemeint gewesen sein konnen.5?

58 Kunstsammlungen der Veste Coburg, Inv.-Nr. 1,460,293, Dominicus Custos, Das Tischgebet,
Augsburg o. J., Kupferstich, 39,8 x 52,4 cm (sieche Abb. 1); Germanisches Nationalmuseum
(GNM), Graphische Slg., Inv.-Nr. HB 2309, Kapsel 1233, Conrad Meyer, Tischzucht, Kupferstich,
14,3 x 24,4 cm, Ziirich 1645.

59 Vgl. Augustin (wie Anm. 49), Sp. 108-111.

60 Vgl. Morel (wie Anm. 49), S. 17-19; ferner Ruth-E. Mohrmann, Tischgerét und Tischsitten nach
Inventaren und zeitgenossischen Bildern, in: Wiegelmann/Mohrmann (wie Anm. 29), S. 167-178,
hier 172 f.

61 Reinhard (wie Anm. 10), S. 8.

62 Gedicht vom Hausrat, Strassburg, um 1514, in: Hampe (wie Anm. 42), Anhang IV, fol. b ii.
Vgl. auch: Hans Folz, Meistergesang von allerlei Hausrat (um 1475), in: ebd., Anhang I, S. 2;
Hans Folz, Von allem Hawsrath (um 1480), in: ebd., Anhang III, unfol.; Hans Sachs, Der gantz
Hawsrat (1544), in: ebd., Anhang II, S. 2.

63 Vgl. Herr, in: Grimm (wie Anm. 48), Bd. 10, Sp. 1124-1136, hier 1126-1128.



127

Dowsiins C‘-;?@y;-“dﬁ

J‘mqg vﬁ%‘%ﬁ@d Wit Ne srris soucrtn pceTes: Qin THENYS, &T DIBEMYS, AVT QVIDVS OPERIEMVIC %”"1‘1‘ mﬁM"i u\-ﬂ;m |
el —%n@‘h (et mmmmﬂmww@uﬁmnuw& Mash. € A ';2@;“55'&6&;' el Desd.

Abb. 1: Dominicus Custos, Das Tischgebet, Augsburg o. J., Kupferstich, 39,8 x 52,4 cm,
Kunstsammlungen der Veste Coburg, Inv.-Nr. 1,460,293.

Dass es bei dieser Handlung kaum darum ging, griindlich die Hénde zu sdubern,
wird aus der bereits erwidhnten, 1641 erschienenen Architectura privata ersichtlich,
in der Joseph Furttenbach sein eigenes Ulmer Wohnhaus beschrieb. Das von ihm
in die Stubenwand eingelassene und aufwendig mit Muscheldekor geschmiickte
Handfass verstand Furttenbach zwar als unverzichtbaren Bestandteil des Raums, doch
unterstrich er, dass es «fiir ein Feyertéigliches Giefifal/ aber mehr von Anschawens/
dann Nutzbarkeit wegen/ zuhalten» sei, das gemeinsam mit Kalender und Spiegel die
«drey Stuben Ornamenti» bildete.® Die tatséichliche Nutzung des Handwaschgeriits
war in diesem Fall also kaum mehr intendiert.

Es ist deshalb davon auszugehen, dass die in den frithneuzeitlichen Frankfurter
Stuben ausgestellten Waschgarnituren nicht ausschliesslich oder noch nicht einmal
vorrangig dem «praktischen Nutzen» einer Sduberung der Hédnde dienten. Sie
waren eingebunden in ein Ritual im Kontext der Bewirtung und des gemeinsamen

64 Furttenbach (wie Anm. 38), S. 18 f.



128

Mahls,% mit dem der Hausvater und wahrscheinlich auch die (ménnlichen) Géste
eines Hauses geehrt wurden. Zugleich besass diese Handwaschung einen sakral
aufgeladenen Symbolgehalt. Wie Ulrich Miiller anhand mittelalterlichen Hand-
waschgerits wahrscheinlich gemacht hat, wurde durch sie eine «ethisch-moralische
Reinheit»® hergestellt. Diese Vermutung kann auch fiir das Spétmittelalter und
die Frithe Neuzeit Plausibilitdt beanspruchen, wenngleich Miiller den ikonischen
und symbolischen Gehalt der Handfdsser im Vergleich mit hochmittelalterlichen
Aquamanilen gering ansetzt®” und deshalb annimmt, der Aspekt «pragmatischer
Sauberkeit»® sei nun stirker hervorgetreten.

Dagegen lésst sich nicht nur die bereits erorterte Einbettung des Handwasch-
geschirrs in ein object domain anfiihren, sondern auch seine Einbindung in ein
komplexes Verweissystem, welches zwischen den realen Waschgarnituren und ihren
bildlichen Reprisentationen bestand und den Bedeutungsgehalt der Gegenstiinde
und der mit ihnen verbunden Handlungen wechselseitig verstirkte. So riefen
Inschriften auf den Handfissern unter anderem die Muttergottes an,® wiihrend
Marid Verkiindigung eines der hiufigsten christlichen Sujets war, die den Spiegel
vieler Niirnberger Beckenschldgerarbeiten zierten, welche zum Auffangen des
Handwaschwassers dienten.”” Neben der Vorstellung von Maria als gottlichem
Gefiss verwiesen eine solche Inschrift und ein solches Sujet auf die mit Maria
assoziierte Reinheit.”! Umgekehrt tauchen Waschgarnituren als Zeichen der Reinheit
vielfach im Bildmotiv von Marid Verkiindigung auf, welches sich auf zahlreichen
Gemiilden des 15. und 16. Jahrhunderts findet.”> Handwaschgerit in Form eines
Handfassschranks ist aber beispielsweise auch in einer Darstellung von Jesus im
Haus Simons zu sehen, welche die Fusssalbung des zu Tisch gebetenen Jesus
durch Maria Magdalena zeigt.”

In dhnlicher Weise fungierte das Handwaschgeschirr als Symbol fiir Reinheit in den
bereits erwihnten Blittern des 17. Jahrhunderts, dem Tischgebet und der Tischzucht.™

65 Vgl. Eberle, Glanz (wie Anm. 44), S. 198.

66 Miiller, Gebrauch (wie Anm. 29), S. 299.

67 Vgl. ebd., S. 305.

68 Ebd., S. 304.

69 Vgl. Theuerkauff-Liederwald (wie Anm. 29), S. 389, Nr. 488, S. 394, Nr. 523.

70 Vgl. Eberle, Glanz (wie Anm. 44), S. 197. Hier ist die Szene allerdings auf die wesentlichen
Bestandteile (Maria am Pult, Verkiindigungsengel, Taube, Blumenvase) reduziert, sodass kein
Handwaschgeschirr dargestellt wird.

71 Vgl. dazu: Maria, Marienbild, in: Engelbert Kirschbaum (Hg.), Lexikon der christlichen Ikono-
graphie, Bd. 3, Freiburg i. B. 1971, S. 154-210, hier 190; Verkiindigung an Maria, in: ebd., Bd. 4,
Freiburg i. B. 1972, S. 422438, hier 432.

72 Vgl. Liikken (wie Anm. 48), S. 64, 281.

73 GNM, Inv.-Nr. Gm 1463, Gabriel Milesskircher, Christus im Hause des Simon, 1476, O1 auf
Holz, 79,5 x 46 cm, Niirnberg.

74 Vgl. oben Anm. 58.



129

Das gesamte Bildprogramm dieser idealisierten Darstellungen einer gehobenen
biirgerlichen Tischkultur war darauf ausgerichtet, zentrale Werte wie Hiuslichkeit,
Sittlichkeit und Frommigkeit zu visualisieren.”” Durch das dargestellte Tischgebet
wurde ein klarer Bezug zur christlichen Religion hergestellt, der zumindest im Fall
des nachweislich fiir protestantische wie katholische Auftraggeber arbeitenden Cus-
tos iiberkonfessionell gewesen sein mag;’® rezipiert wurde Custos’ Arbeit jedenfalls
auch vom reformierten Ziircher Biirgertum.”’

Besonders interessant ist vor diesem Hintergrund, dass sich das Vorhandensein
von Tresur und Handfass fiir die Wohnstube des jiidischen Krimers Seligmann
zur goldenen Krone, der gemeinsam mit seiner Frau mit Leinentuch, Garn und
Kise handelte, nachweisen lisst.”® Folglich war das Handwaschgerit nicht so stark
auf einen christlichen Bedeutungsgehalt festgelegt, dass sich sein Besitz fiir einen
jidischen Haushalt verboten hitte. Dies im Rekurs auf die These vom «gesunkenen
Kulturgut»’® damit zu erkliren, dass sich dem jiidischen Krimer wie auch manchem
christlichen Besitzer von Handwaschgerit der symbolische Gehalt des Gegenstands
und der mit ihm verbundenen Handlung nicht erschloss, fiihrt nicht besonders weit.
Angemessener erscheint es, von einer kreativen Aneignung auszugehen: Innerhalb
des jiidischen Umfelds wurden alternative Formen des Gebrauchs erschlossen, die
jenseits christlicher Deutungen Sinn ergaben.

In jedem Fall wies das beim gemeinsamen Mahl benutzte Handwaschgeschirr
innerhalb des «offenen Hauses»® ein hohes Mass an Sichtbarkeit auf, weshalb es
sich besonders gut dafiir eignete, Triger derjenigen Botschaften zu werden, die den
Bewohnern und Besuchern des Hauses vermittelt werden sollten. Da aus den Inven-
taren an einigen Stellen aufscheint, dass die Qualitit und die Quantitit der Gegen-
stinde in Abhéngigkeit vom Vermogen des Besitzers variierten, ist es denkbar, dass
es dabei um die distinktive Zurschaustellung des eigenen Status ging. Gleichzeitig
und gleichermassen kann das in Szene gesetzte Handwaschgeschirr die Teilhabe an
einer stéindeiibergreifenden urbanen Konsumkultur und damit die Zugehorigkeit zum
stiddtischen Gemeinwesen demonstriert haben.

75 Vgl. Kristina Bake, Spiegel einer Christlichen und friedsamen Hausshaltung. Die Ehe in der
populdren Druckgraphik des 16. und 17. Jahrhunderts, Wiesbaden 2013, S. 95-104.

76 Vgl. Sybille Appuhn-Radtke, Augsburger Buchillustration im 17. Jahrhundert, in: Helmut Gier,
Johannes Janota (Hg.), Augsburger Buchdruck und Verlagswesen. Von den Anfingen bis zur
Gegenwart, Wiesbaden 1997, S. 735790, hier 736.

77 Vgl. Schweizerisches Landesmuseum, Inv.-Nr. DEP-3721, Die Familie des Hans Conrad Bodmer,
Landvogt zu Greifensee, 1643, 93 x 73 cm, Ol auf Leinwand, Ziirich.

78 Vgl. Gottlieb Schnapper-Arndt, Jiidische Interieurs zu Ende des 17. Jahrhunderts, in: Vortrige und
Aufsitze, hg. von Leon Zeitlin, Tiibingen 1906, S. 154167, hier 160.

79 Zur Debatte um den von Hans Naumann gepréigten und dem trickle down-Modell verwandten
Begriff des «gesunkenen Kulturguts» vgl. Wolfgang Kaschuba, Einfiihrung in die Europiische
Ethnologie, 4. Auflage., Miinchen 2012, S. 61-63.

80 Eibach (wie Anm. 19).



130

Unter Hirschen

In Stuben, Kammern, Silen und Gingen hingen in den Frankfurter Haushalten
Geweihe sowie daraus gefertigte Leuchter, die oft mit figiirlichem Schnitzwerk und
einem Wappenschild versehen waren.®! Sie sind vor allem im 16. und 17. Jahrhundert,
vereinzelt auch im 18. Jahrhundert nachweisbar. Den Inventaren zufolge stammten
diese Geweihe in den meisten Fillen vom Hirsch, wobei davon auszugehen ist, dass
sowohl die Geweihleuchter als auch die als «Hirschkopfe» bezeichneten Geweihe
in aller Regel mit dem Stirnbein des Tieres verbunden waren. Es diirfte sich folglich
nicht um abgeworfene Geweihe gehandelt haben.??

In Frankfurt ist der Besitz von Geweihen beziehungsweise Geweihleuchten zahl-
reich belegt. So weist das Inventar der reichen Witwe Guda von 1521 ein «rehorn
luchter mit seinem schild»%* aus; mehrere Exemplare von Geweihen und Geweih-
leuchtern werden in den Inventaren der 1524 verstorbenen Patrizier Blasius von
Holzhausen und Claus Stalburg genannt, darunter ein Hirschgeweih «mit zweyen
engelnn»® und ein «clein regewichtgen mit 1 brustbild».® Wahrscheinlich aus dem
Erbe seiner Grosseltern beziehungsweise Eltern besass der 1553 in den Adelsstand
erhobene Patrizier Hans Bromm zwei mit Wappen verzierte Hirschgeweihe. Als er
1564 hoch verschuldet starb, hinterliess er einen grossen «Hirschgeweihleuchter
mit einem goldnen Lowen, daran der Brommen und Degen Wappen», das heisst mit
dem Allianzwappen seiner Grosseltern viterlicherseits,®® sowie ein Hirschgeweih
mit dem Wappen der Familie von Riickingen, aus welcher seine Mutter stammte.®’

81 Systematische Studien zu den Geweihen und Geweihleuchtern im stédtischen Kontext existieren
nicht. Zu den Geweihleuchten vgl.: Kurt Jarmuth, Lichter leuchten im Abendland. Zweitausend
Jahre Beleuchtungskorper, Braunschweig 1967, S. 179-185; Jaap Leeuwenberg, Geweikronen ook
in de Nederlanden, in: Antiek 13 (1978/79), S. 161-198; Lore Telsnig, Mittelalterliche Geweih-
kronen als Héngeleuchter, in: Weltkunst 66 (1996), S. 1614—1616; Daniel Parello, Leuchterweib-
chen, in: S6nke Lorenz (Hg.), Spétmittelalter am Oberrhein. Katalogband, Stuttgart 2001, S. 129 f.,
Katalognr. 239; Moritz Woelk, Bildwerke vom 9. bis zum 16. Jahrhundert aus Stein, Holz und Ton
im Hessischen Landesmuseum Darmstadt, Berlin, Darmstadt 1999, S. 215-219, Katalognr. 35.

82 Zwar sind aus dem hofischen Kontext Geweihe mit geschnitzten Hirschkopfen belegt, doch
scheinen diese vorrangig fiir aussergewohnliche Geweihe angefertigt worden zu sein, die auch
als abgeworfene Geweihe einen Sammelwert hatten. Vgl. Inventar der Kunst- und Schatzkammer
auf dem Prager Schlosse, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen des Allerhdchsten
Kaiserhauses 10, 1889, S. CXLII-CLXXI, hier CLXIX. Zudem ist zu vermuten, dass erginzende
Schnitzereien in den Inventaren erwahnt worden wéren.

83 Inventarium fraw Guden Seligen (wie Anm. 43), fol. 11 r.

84 Inventar der Verlassenschaft Blasius’ von Holzhausen (wie Anm. 35), fol. 34 r.

85 Friedrich Bothe, Frankfurter Patrizierverm&gen im 16. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Charakteristik
der biirgerlichen Vermégen und der biirgerlichen Kultur (Archiv fiir Kulturgeschichte — Ergén-
zungsheft 2), Berlin 1908, S. 103. Zu den Verwandtschaftsverhiltnissen vgl. Hans (2) Bromm, in:
Hansert (wie Anm. 52), PID 72000999.

86 Bothe (wie Anm. 82), S. 156.

87 Vgl.ebd, S. 152.



131

Uber welche Wege ein von den patrizischen Eheleuten Christoph Stalburger und
Cathrina Humbracht zu Beginn des 17. Jahrhunderts vererbtes Stiick in den Besitz
der Familie gegkommen war, lédsst sich hingegen nicht so leicht nachvollziehen. Sie
hinterliessen im Haus «zum Strauss» einen alten «Schanckleuchter mit einem Hirsch-
gewicht und einem bildt, darahn holtzhauRen und froschen Wappen» 38 also mit den
Wappen der Frankfurter Patrizierfamilien Holzhausen und Frosch, mit welchen kein
unmittelbares Verwandtschaftsverhiltnis bestand.®® Das Stiick mag vererbt oder als
Geschenk® erhalten worden oder einfach im Haus verblieben sein, als dieses den
Besitzer wechselte.”! Weitaus eindeutiger war demgegeniiber der von den Eheleuten
ebenfalls besessene «uffhenckleuchter mit einem Hierschgewicht darahn ein brust-
bildt»,”? der im Sommerhaus des Hauses «Gross Stalburg»®* aufgehingt war und das
eigene Familienwappen (also das der Stalburger) zeigte.

Doch nicht nur in patrizischen Wohnrdumen, auch im Haus des Goldschmieds
Hans Knorr® oder im Erdgeschoss des von einer Ganerbschaft besessenen Frank-
furter Kaufhauses fanden sich im ausgehenden 16. Jahrhundert Geweihleuchter.?’
Keine Leuchter, aber immerhin sechs «alte Hirschkdpfe» waren 1614 in der oberen
Stube des Kuchenbéckers Vincenz Fettmilch zu finden, der als Rédelsfiihrer eines
gegen den Rat und die Frankfurter Juden gerichteten Aufstands hingerichtet wurde.
Ahnlich sah es im Haus des gleichfalls fiihrend am Aufstand beteiligten Schreiners
Conrad Gerngross aus, der fiinf kleine Hirschkdpfe in einer Kammer aufbewahrte.”®
Hirschkopfe hingen vor der Stube des reformierten wallonischen Zuckerbéckers
Abraham de Hamel,”” und sie fehlten auch nicht in den um die Mitte des 17. Jahr-
hunderts inventarisierten vermogenden Haushalten des Schneiders Abraham Druart,
des Stadtbaumeisters Johann Wilhelm Dilich und des Gastwirts Christian Jorger, in
denen die Hirschkopfe zusammen mit einem reichen Gemildeschmuck — darunter

88 Losbuch Daniel Stalburgers (wie Anm. 52), fol. 3 r.

89 Vgl. Christoph Stalburger, in: Hansert (wie Anm. 52), PID 72004876.

90 Auf diese Moglichkeit weist Schmid (wie Anm. 17), S. 60, hin.

91 Zu den Besitzern des Hauses «Zum Strauss» vgl. Jung/Hiilsen (wie Anm. 37), S. 140-146.

92 Losbuch Daniel Stalburgers (wie Anm. 52), fol. 11 r.

93 Mit Sommerhaus wird hier kein Gartenhaus, sondern ein unbeheizter Saal bezeichnet. Vgl. Som-
merhaus, in: Grimm (wie Anm. 48), Bd. 16, Sp. 1532 f, hier 1533. Zum Haus «Gross Stalburg»
vgl. u. a. Walter Sage, Das Biirgerhaus in Frankfurt a. M. bis zum Ende des Dreissigjdhrigen
Krieges, Tiibingen 1959, S. 22 f.

94 IfSG, Reichskammergerichtsakten Nr. 963, Inventar des Hans Knorr (1597), fol. 18-35.

95 IfSG, Handel Ugb 384, Inventarium vnnd Verzeichnis aller vind ieder Fahrenden haab, jahrlicher
Giilthen vnndt Mefgeflle, den Ganerbenn deB Kauffhauses alhie zu Franckfurt zugehorig vnnt
heut dato uffs Newe beschrieben worden (1590-1596), unfol.

96 Vgl. Bothe (wie Anm. 50), S. 320 f.

97 Vgl. Otto Ruppersberg, Der Erbauer der Goldenen Waage, Abraham von Hamel, und seine Hinter-
lassenschaft, in: Festschrift zum fiinfzigjahrigen Jubildum des Stiddtischen Historischen Museums
(Schriften des Historischen Museums Frankfurt am Main 4), Frankfurt a. M. 1928, S. 62-84,
hier 78.



132

Jagdszenen beziehungsweise -stillleben — die Winde von Stuben, Silen und Kam-
mern schmiickten.®® 1661 wurde im Inventar des Jacob Zell ein «Hangleuchter von
1 Hirschgewicht» sowie ein Zehnender «uff dem Gang» vermerkt.” Am Ende des
Jahrhunderts, 1689 beziehungsweise 1694, fanden sich Hirschkdpfe im Besitz des
Glasschneiders Johann Hess!® und des Juden Seligmann zur goldenen Krone.!?!
Noch 1766 wurde schliesslich aus dem Nachlass des Spenglermeisters Trost ein
Hirschkopf versteigert.'%?

Folglich handelte es sich bei diesen Hirschgeweihen und den aus ihnen gearbeiteten
Leuchtern um geschitzte Objekte, die nicht nur beim Patriziat, sondern in weiten
Teilen der stidtischen Bevolkerung Anklang fanden. Ihr Nachweis in jiidischen und
reformierten Haushalten belegt zudem, dass ihr Besitz nicht auf die in Frankfurt
dominierende lutherische Konfession beschrinkt war. Die wenigen in den Frankfurter
Quellen erhaltenen Wertangaben zeigen dariiber hinaus, dass sich die Frankfurter ihre
Vorliebe fiir Geweihe etwas kosten liessen. Hirschkopfe beziehungsweise -geweihe
waren keineswegs billig, denn sie wurden stets mit 1-2 Gulden taxiert. Noch viel
kostspieliger war ihre Umarbeitung zu Leuchtern, zumal wenn das Geweih mit einer
figiirlichen Schnitzarbeit ergdnzt wurde. Von solchen Exemplaren, die in Frankfurt nur
als Einzelstiicke nachweisbar sind, hdufte der Niirnberger Patrizier und Kunstsammler
Willibald Imhoff bis zu seinem Tod im Jahr 1580 eine grosse Zahl an und vermerkte
die Kosten fiir ihre Herstellung in seinem Ausgabenbuch. Fiir zwei Geweihe kamen
da im Jahr 1572 einschliesslich aller Arbeiten stattliche 21 Gulden zusammen.!%
Neben den Belegen aus Niirnberg, wo Diirer und Willibald Pirckheimer zu den
Geweihsammlern gehorten,'® gibt es nur wenige Hinweise auf die Existenz von
Geweihen und Geweihleuchtern im stadtischen Kontext. Aus Braunschweig bei-
spielsweise ist nur ein einziger «hertzkopf» bekannt,'” wihrend fiir eine Liine-
burger Patrizierfamilie des 17. Jahrhunderts gleich mehrere Geweihleuchter belegt

98 Vgl. dazu: Inventarium Druart (wie Anm. 54), fol. 14 r; IfSG, Inventare, 1660/44, Inventarium
tiber weyl. Joh. Wilh. Dilichii, hiesigen gewesenen Biirgers und Ingenieurs seel. so wohl aufl
erster und zweyter Ehe verlaBenschafft, al8 auch deen Wittiben apportata, und im Wittibenstand
Errungenschafft (1660), fol. 13 v, 15 r; IfSG, Rechnei vor 1816, 864, Inventarium Uber Christian
Jorgers, Gasthalters Zum Engel mobilia (1653) fol. 8—19, hier fol. 10 v, 11 v.

99 IfSG, Inventare 1661/4, Inventar des Jacob Zell (1661), fol. 3 r. Das Inventar ist durch einen
Brandschaden so stark beschédigt, dass sich der Beruf und der Stand Zells nicht mehr nachweisen
lassen.

100 Gustav E. Pazaurek, Der Frankfurter Glasschnitt und die Familie Hess, in: Der Kunstwanderer 8
(1926/27), S. 95-98, 145-148, 235-238, 275-279, 317-321, hier 97.

101 Vgl. Schnapper-Arndt (wie Anm. 76), S. 160.

102 Vgl. IfSG, Vergantungsbiicher April 1766-Mirz 1767, Vergantung der Effecten des Spengler-
meisters Trost (1766), fol. 14 =23 r, hier fol. 15 r.

103 Vgl. Detlef Heikamp, Diirers Entwiirfe fiir Geweihleuchter, in: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 23
(1960), S. 42-55, hier 49.

104 Vgl. ebd., S. 42.

105 Vgl. Mohrmann (wie Anm. 3131), S. 302.



133

sind.'% Bildquellen sind, anders als im Fall der Handfisser, selten, doch macht es
die Darstellung von Rehkdpfen auf dem bereits erwéhnten Kupferstich des Domi-
nicus Custos wahrscheinlich, dass Geweihe auch ausserhalb Frankfurts stddtische
Haushalte zierten. Die Geweihleuchter wurden zudem im frithen 16. Jahrhundert als
gebiihrende Ausstattung von Wohnhéusern angesprochen: «Zu liichte et Hirtzhorn
hat wol zwetzig end/ Das hencke dann mittel in das Gaden».!??

Fiir die Geweihleuchter weisen einzelne Belege bis in das 14. Jahrhundert zuriick;'%®
ihre Verbreitung erstreckte sich iiber weite Teile des Reichs einschliesslich der Nie-
derlande und der Schweiz.!" Zu unterscheiden sind laut der Forschung zwei Formen:
diejenigen, in denen ein vertikal aufgehéngtes Geweih um eine aufrecht stehende
oder thronende Figur eine Art Mandorla bildet, und diejenigen, bei denen an das
Stirnbein des horizontal liegenden Geweihs eine (fast immer weibliche) Biiste oder
ein Wappenschild beziehungsweise eine Verbindung aus Figur und Wappen ansetzt.!1°
Verwendet wurden dafiir Geweihe vom Rothirsch, Damhirsch, Elch und Rentier
beziehungsweise Horner des Steinbocks.!!! Angebracht waren an den Leuchtern
oftmals nur wenige Kerzenhalter; die Lichtwirkung dieser Objekte spielte folglich
eine untergeordnete Rolle.!!?

Da es bei den Geweihleuchtern also nicht primédr darum ging, einen Raum zu erhel-
len, und es fiir die Hirschkopfe keinerlei Belege fiir eine Nutzung beispielsweise als
Haken gibt, muss sich mit diesen Gegenstédnden eine Bedeutung verbunden haben,
die ihre Anschaffung und Aufhéngung jenseits einer «praktischen» Handhabung
rechtfertigte. Worin diese Bedeutung bestand, ist allerdings im Fall der Hirsch-
geweihe auf der Grundlage allein der Inventare kaum zu beantworten. Erst durch
die Einbeziehung anderer Quellen kann eine Annéherung an den Bedeutungsgehalt
der Objekte erfolgen. Diese hat zundchst von den allgemeinen mit dem Hirsch und
seinem Geweih verbundenen Vorstellungen und Praktiken auszugehen.

So galt der Hirsch, der in christlicher Tradition als ein Symbol fiir Christus oder die
Taufe angesehen wurde,!!3 in der Friihen Neuzeit als edelstes einheimisches Wild-
tier. Die zahlreichen Arzneien, die aus Geweih, Knochen und Organen des Tieres

106 Vgl. Marc Kiihlborn, Ein Papageu im blechern Bauer. Haushaltsinventare des 17. und 18. Jahr-
hunderts und ihre Aussagekraft zu Hausrat und Hausstruktur, in: Archéologie und Bauforschung
in Liineburg 4 (1999), S. 73-108, hier 86, 89, 95.

107 Gedicht vom Hausrat (wie Anm. 61), fol. b ii.

108 Vgl. Leeuwenberg (wie Anm. 78), S. 179-183.

109 Zur Verbreitung siehe die in der Literatur (wie Anm. 78) vorgestellten Stiicke.

110 Vgl. dazu: Leeuwenberg (wie Anm. 78), S. 161; Jarmuth (wie Anm. 78), S. 180, dessen Zuweisung
der vertikalen Form an die Gotik und der horizontalen an die Renaissance allerdings ungenau ist.

111 Vgl. Leeuwenberg (wie Anm. 78), S. 161. Hans Lutsch, Gestaltung und Ausstattung nichtkirchlicher
Riume des spiteren deutschen Mittelalters und der Renaissance, in: Zeitschrift fiir Bauwesen 71
(1921), S. 1-29, 116-146, erwihnt sogar ein Antilopengehérn (S. 135).

112 Vgl. Jarmuth (wie Anm. 78), S. 182.

113 Vgl. P. Gerlach, Art. Hirsch, in: Kirschbaum (wie Anm. 70), Bd. 2, S. 286-290.



134

gewonnen und gegen Infektionskrankheiten, als Stiarkungsmittel oder zur Steigerung
der Potenz beziehungsweise Libido eingesetzt wurden, verweisen auf eine Reihe
von positiven Eigenschaften, die sich mit dem Hirsch verbanden.!'* Durch populire
Kriuter- und Arzneibiicher wurde das Wissen iiber die Heilkraft solcher vom Hirsch
gewonnenen Prédparate verbreitet, darunter beispielsweise das seit 1557 vielfach
aufgelegte Kriuterbuch des Frankfurter Stadtphysikus Adam Lonitzer.''> Untrenn-
bar verbunden mit dem Glauben an die medizinische Wirkung war die Vorstellung
von apotropiischen Kriften, die vielen inneren und dusseren Organen des Hirsches
beziehungsweise der Hirschkuh innewohnen sollten. In diesem Zusammenhang wird
in der volkskundlichen Forschungsliteratur auch das am Haus angebrachte, Ubel
abwehrende Geweih erwihnt.!!6

Geweihe wurden ausserdem geschitzt, weil sie als wundersame Hervorbringungen
der Natur beziehungsweise der gottlichen Schopfung angesehen wurden. Aus der
Integration von Geweihsammlungen in die héfischen und stddtischen Kunstkammern
tritt dieser Aspekt deutlich hervor. Der Niirnberger Patrizier Willibald Imhoff ver-
suchte dementsprechend, moglichst verschiedene und seltene Geweihe zu erwerben,
darunter solche von Elchen und Rentieren sowie die Kuriositit eines Hasengehorns,
das er fiir den stolzen Preis von 16 Gulden erwarb. Dasselbe Stiick wurde vermut-
lich 1633 fiir 30 Reichstaler nach Amsterdam verkauft, wobei seine Provenienz mit
«anno 1525 aus Hispania kommend» angegeben wurde. Aus Imhoffs Erbe stammen
wahrscheinlich auch die drei Jahre spiter verkauften 14 Rehgeweihe, in denen «die
natur wunderbar gespielet», das heisst, die wahrscheinlich verwachsen waren, und zu
denen auch die Horner einer «indianischen gais» zihlten.!'” Ganz dhnlich liest sich
die von dem Ulmer Kaufmann Christoph Weickmann verfasste und 1659 publizierte
Beschreibung seiner «Kunst- und NaturalKammer», in der er ebenfalls exotische
und missgestaltete Gehdrne und Geweihe versammelt hatte.!'® Das Bemiihen, die
«Welt in der Stube»''? abzubilden, lisst sich in dieser Sammlungstitigkeit erahnen.
Der Bedeutungsgehalt der Geweihe wurde mit ihrer Umarbeitung und Ergénzung zu
Leuchtern nochmals verstirkt, denn auf diese Weise wurden Objekte geschaffen, in
denen sich Naturalien mit Artefakten verbanden, wodurch eine Kombination entstand,
die der Anlage der frithneuzeitlichen Kunst- und Wunderkammern entsprach. Wun-

114 Vgl. Art. Hirsch, in: Johann Heinrich Zedler (Hg.), Grosses Universal-Lexicon aller Wissenschaf-
ten und Kiinste, Bd. 13, Leipzig 1739, Sp. 114-125. Vgl. ebd. auch die Eintridge zu Hirsch-Horn,
Hirsch-Kolben, Hirsch-Ruthe, Hirsch-Sprung.

115 Vgl. Adam Lonitzer, Kreuterbuch. New zugericht, Frankfurt a. M. 1557, S. XXV.

116 Vgl. Art. Hirsch, in: Hanns Bichtold-Stiubli, Eduard Hoffmann-Krayer (Hg.), Handworterbuch
des deutschen Aberglaubens, Bd. 4, Berlin 1932, Sp. 86-110, hier 101 f., 104-110.

117 Heikamp (wie Anm. 100), S. 49-51.

118 Vgl. Christoph Weickmann, Exoticophylacium Weickmannianum. [...], 0. O. 1659, S. 9.

119 Vgl. Andreas Grote (Hg.), Macrocosmos in Microcosmo. Die Welt in der Stube. Zur Geschichte
des Sammelns 1450 bis 1800 (Berliner Schriften zur Museumskunde 10), Opladen 1994.



135

dersam wie die Geweihe selbst waren zudem die mit ihnen verbundenen Figuren, bei
denen es sich oft um Misch- oder Fabelwesen handelte. In Meerweibchen, Tritonen
und Médchen mit Riibenfiissen wurde das Verhiltnis von Mensch und Natur noch
einmal in anderer Form thematisiert.'?

Mit den Geweihsammlungen ist bereits ein Aspekt angesprochen, an dem sich die
Bedeutung des Hirsches fiir die hofische Kultur festmachen lisst.'?! Das Tier spielte
zudem in weiteren Bereichen des hofischen Lebens eine wichtige Rolle. Der friih-
neuzeitliche Hochadel verfiigte aufgrund seines Jagdrechts iiber einen privilegierten
Zugang zu Fleisch und Geweih des Tieres, sodass Hirschjagd und Hirschessen ein
fester Bestandteil hofischer Festkultur waren.'?? Das Geweih eignete sich dabei auch
ausserhalb der Wunderkammern als Medium fiirstlicher Prachtentfaltung. So enthélt
das 1581 in Frankfurt erschienene Kochbuch des Kurmainzer Mundkochs Marx
Rumpolt ein Rezept fiir ein prunkvolles Schauessen, an dem ein Hirschkopf mitsamt
vergoldetem oder versilbertem Geweih aufgetragen wurde. Dass ein solches Essen
an der fiirstlichen Tafel den obersten Rang einnahm, spiegelt sich in der Anordnung
der Rezepte in Rumpolts Werk: die von ihm zusammengetragenen 37 Rezepte vom
Hirsch er6ffnen das Kapitel iiber «allerley Wildpret», unter denen das erwihnte
Schauessen wiederum an erster Stelle steht.!?

Hirschfleisch und -geweihe fungierten zudem als fiirstliche Geschenke, sei es im
diplomatischen Verkehr, sei es als Gunstbeweis. Maximilian 1. beispielsweise
vermachte dem Kardinal Georges d’ Amboise im Kontext der gescheiterten fran-
zOsisch-habsburgischen Heiratsverhandlungen ein Hirschgeweih.'?* Fiir Luther, in
dessen Haushalt der Konsum von Rotwild durch archidologische Funde belegt ist,
wird angenommen, dass er Wildpret als Geschenk von adeligen Gonnern erhielt,'?
und tatsichlich bat er den als Hofmann und «Wildpretfresser» wahrgenommenen
Spalatin fiir seine Hochzeit um entsprechende Gaben.!?¢ Spalatin war auch der

120 Vgl. dazu: Heikamp (wie Anm. 100), S. 44; Heinz Stafski, Der Drachenleuchter fiir Anton Tucher.
Ein angezweifeltes Werk des Veit Stoss, in: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 49 (1986), S. 125-146,
hier 139-145; Woelk (wie Anm. 78), S. 215-219, Katalognr. 35.

121 Vgl. dazu Klaus Graf, Jagdtrophéen, in: Werner Paravicini et al. (Hg.), Hofe und Residenzen im
spatmittelalterlichen Reich. Bilder und Begriffe, Teilbd. 1: Begriffe (Residenzenforschung 15.2),
Ostfildern 2005, S. 332 f.

122 Vgl. dazu: Jagd, in: Zedler (wie Anm. 111), Bd. 14, Leipzig 1739, Sp. 150-154; Werner Rosener,
Jagd und Tiere, in: Paravicini (wie Anm. 118), S. 326-332.

123 Vgl. Marx Rumpolt, Ein new Kochbuch [...], Frankfurt a. M. 1581, fol. XXXIX.

124 Vgl. Hermann Wiesflecker, Kaiser Maximilian I., Bd. 3: Das Reich, Osterreich und Europa an
der Wende zur Neuzeit, Miinchen 1977, S. 276, der dieses Geschenk wohl zu Unrecht als Spitze
gegen die antihabsburgische Politik des Kardinals deutet.

125 Vgl. Harald Meller et al., Fundsache Luther. Archidologen auf den Spuren des Reformators, Stutt-
gart 2008, S. 139.

126 Vgl. dazu: Luther an Spalatin, Wartburg, 15. 8. 1521, in: Martin Luther, Die Briefe (Luther
deutsch 10), hg. von Kurt Aland, Géttingen 1991, S. 97-99, hier 99; Luther an Spalatin, 16. 6.
1525, ebd., S. 158.



136

Ansprechpartner fiir Albrecht Diirer, um zwei von Kurfiirst Friedrich dem Wei-
sen versprochene Geweihe einzufordern, die zu Geweihleuchtern umgearbeitet
werden sollten.!?’

Trotz der engen Verkniipfung von Hirsch und héfischer Sphire sollte jedoch nicht
vorausgesetzt werden, dass die reichsstddtischen Frankfurter den Hirsch aus-
schliesslich als Symbol fiirstlicher Macht ansahen.'?® Zwar ist es weder sicher, ob
im frithneuzeitlichen Frankfurt eine besondere Verbindung zu dem Tier bestand, weil
eine Hirschkuh in der von Thietmar von Merseburg um die erste Jahrtausendwende
aufgezeichneten Frankfurter Griindungslegende eine zentrale Rolle spielt.!?® Noch
ist erwiesen, dass diese Legende der Grund dafiir war, dass dem Stadtrat zu Beginn
des 15. Jahrhunderts eine Hirschkuh geschenkt wurde und dieser bald darauf mehrere
Hirsche in einem Graben der alten Stadtbefestigung halten liess. Fest steht jedoch,
dass der Rat die im Hirschgraben aufgezogenen Tiere nicht anders nutzte, als dies an
Fiirstenhofen der Fall war, indem er sie als wertvolle Gaben verschenkte!'* oder fiir
stadtische Festessen schlachten liess. So fiihrte der Rat bereits in der ersten Hélfte des
15. Jahrhunderts ein jdhrliches Hirschessen ein, an dem er bis in die Reformationszeit,
niAmlich mindestens bis zum Jahr 1539, festhielt.!3! Dariiber hinaus wurden die Tiere
des stadtischen Hirschgrabens auch an patrizische Frankfurter Familien verkauft, die
Hirschfleisch anlésslich von Hochzeiten zubereiten liessen.!3

Als der Rat die Hirschhaltung im ausgehenden 16. Jahrhundert aufgab,'** wurde
Hirschfleisch wahrscheinlich ein noch exklusiveres Gut, als es zuvor schon gewe-
sen war. So taucht es selbst in den erhaltenen patrizischen Haushaltsbiichern des
17. Jahrhunderts, die unter anderem eine prachtvolle Hochzeit der Familie zum
Jungen von 1625 dokumentieren, nicht mehr auf.'3* Die Mehrzahl der Frank-
furter Bevolkerung wird somit selten oder nie in den Genuss von Hirschfleisch
gekommen sein, es sei denn bei den Feierlichkeiten, die auf die friihneuzeitlichen

127 Vgl. Heikamp (wie Anm. 100), S. 42.

128 So aber Uwe Heckert, Die Ausstattung des Grossen Saals im Erfurter Rathaus. Ein Beitrag zum
politischen Selbstverstandnis eines Stadtrats im spiten Mittelalter, in: Andrea Léther et al. (Hg.),
Mundus in imagine. Bildersprache und Lebenswelten im Mittelalter. Festgabe fiir Klaus Schreiner,
Miinchen 1996, S. 303-318, hier 307.

129 Vgl. Leonie Franz, Im Anfang war das Tier. Zur Funktion und Bedeutung des Hirsches in
mittelalterlichen Griindungslegenden, in: Sabine Obermaier (Hg.), Tiere und Fabelwesen im
Mittelalter, Berlin 2009, S. 261-280, hier 264-268.

130 Vgl. Almut Junker, Frankfurt um 1600. Alltagsleben in der Stadt (Kleine Schriften des Histo-
rischen Museums Frankfurt 7), Frankfurt a. M. 1976, S. 95.

131 Vgl. dazu: Achilles August Lersner (Hg.), Der Weit-beruhmten Freyen Reichs-Wahl- und Han-
dels-Stadt Franckfurt am Mayn Chronica [...], Bd. 2.1, Frankfurt a. M. 1734, S. 669-672; Hans-Otto
Schembs, Helmut Nordmeyer, Grosser Hirschgraben. Geschichte und Geschichten einer Strasse,
Frankfurt a. M. 2000, http://www.stadtgeschichte-ffm.de/download/hirschgraben.pdf, S. 3.

132 Lersner (wie Anm. 128), S. 670 f.

133 Vgl. Schembs/Nordmeyer (wie Anm. 128), S. 3.

134 Vgl. Schnapper-Arndt (wie Anm. 56), S. 13 f.



137

Kaiserkronungen folgten. In einem Flugblatt iiber die Krénung Maximilians II.
wird Hirsch als eine der Fleischsorten genannt, mit denen der Ochse gefiillt war,
der in dem eigens errichteten Kiichenbau auf dem Romer gebraten wurde.'3’
Unter diesen Umstinden muss sich bei den Frankfurtern der Eindruck verstarkt
haben, dass der Genuss von Hirschfleisch etwas AussergewOhnliches war, und
moglicherweise verankerte sich dabei auch die Vorstellung, dass der Hirsch als
fiirstliches beziehungsweise kaiserliches Tier anzusehen sei.

Inwieweit die Jagd auf den Hirsch von den Frankfurtern als fiirstliches Vorrecht
begriffen wurde, ist nicht zweifelsfrei zu kldren. Zumindest noch im 16. Jahrhundert
wurde die Hirschjagd von Angehorigen des stadtischen Patriziats praktiziert: «1582.
den 22. Obob. [sic] Ist dem jungen Herrn Burgermeister/ Herr Johann Hector Zum-
jungen/ kund gethan/ dal zween Hirsch in dem Scheids-Wald stiinden/ derowegen
der sich auffgemacht/ und einen darvon zu Haus bracht.»'* Es ist wahrscheinlich,
dass es sich bei diesem weidménnischen Bravourstiick des Johann Hector zum
Jungen um einen aufzeichnungs- und erinnerungswiirdigen Einzelfall handelte, der
gerade deshalb Eingang in die stidtische Uberlieferung fand. Auch zu Beginn des
18. Jahrhunderts, als ihn der patrizische Chronist Lersner'?’ in seine Chronik ein-
fiigte, diirfte er noch dazu geeignet gewesen sein, den erfolgreichen Jdger und seine
Familie, die iibrigens im Folgejahr (1707) in den &sterreichischen Freiherrenstand
erhoben wurde, auszuzeichnen.'*®

Wenngleich also das Patriziat die Hirschjagd als standesgemiss empfunden haben
diirfte, ist aus rechtsgeschichtlicher Sicht keineswegs klar, wem das Recht zur
Hohen Jagd in Frankfurt iiberhaupt zustand. War es ein Vorrecht des Kaisers oder
des Patriziats, oder kam es allen Biirgern zu? Die vorhandenen Quellen sind in
diesem Punkt nicht eindeutig, vermutlich weil bereits bei den Zeitgenossen umstrit-
ten war, in welchem Umfang die reichsstidtische Biirgerschaft zur Ausiibung des
hoheitlichen Jagdregals berechtigt war. « Weydwerk zu treyben» war zwar in dem
1578 erlassenen Stadtrecht allen Biirgern zugestanden worden,'*® doch wurde dies in
einem Rechtskommentar des 18. Jahrhunderts lediglich als das Recht zur Niederen
Jagd interpretiert.'4? Als das biirgerliche Jagdrecht wihrend des Fettmilchaufstands
diskutiert wurde, beanstandete die Biirgerschaft, dass es, obschon es allen Biirgern

135 Vgl. Wolfgang Harms (Hg.), Deutsche illustrierte Flugblitter des 16. und 17. Jahrhunderts, Bd. 4:
Die Sammlungen der Hessischen Landes- und Hochschulbibliothek in Darmstadt, Tiibingen 1987,
S. 64,

136 Lersner (wie Anm. 128), Bd. 1.1, Frankfurt a. M. 1706, S. 552. Zu Johann Hector zum Jungen
vgl. Hans Hector zum Jungen, in: Hansert (wie Anm. 52), PID 72004535.

137 Vgl. Achilles August Lersner, in: Hansert (wie Anm. 52), PID 72005424.

138 Vgl. Johann Heinrich Hieronymus v. u. zum Jungen, in: Hansert (wie Anm. 52), PID 72004568.

139 Der Statt Franckenfurt am Mayn erneuwerte Reformation, Frankfurt a. M. 1578, 9, IX, § II.

140 Vgl. Johann Philipp Orth, Notig und niizlich erachteter Anmerkungen iiber die sogenante erneuerte
Reformation der Stadt Frankfurt am Main [...], Fortsetzung 3, Frankfurt a. M. 1751, S. 674.



138

zustehe, von den «Junkern» an sich gezogen worden sei.'#! Daraufhin bestiitigte der
Rat das Recht aller Biirger zur Jagd geméss dem Wortlaut der Reformation.'#* Weder
von Biirgerschaft noch vom Rat wurde jedoch zwischen Hoher und Niederer Jagd
unterschieden, und der unter Vermittlung der kaiserlichen Kommission entstandene
Biirgervertrag sprach das Problem in dieser Form iiberhaupt nicht mehr an.'*?

Wie undurchsichtig die Lage war, zeigt sich auch in einer 1789 veroffentlichten, aus
verschiedenen Vorlagen kompilierten Stadtbeschreibung, die den Frankfurter Biir-
gern an einer Stelle lediglich die Niedere Jagd zugestand, an anderer Stelle jedoch
selbstverstidndlich davon ausging, dass auch die Wildschwein-, Hirsch- und Rehjagd
rechtmissig von allen Frankfurtern mit Biirgerrecht betrieben wurde.'** Werden nun
die Inventare herangezogen, um Aufschluss iiber die soziale Praxis zu erhalten, ergibt
sich, dass das Patriziat zwar in weitaus grosserem Umfang, aber nicht ausschliesslich
im Besitz von Jagdwaffen und -geriitschaften war. Auch ein Geweihliebhaber wie
der bereits angefiihrte Schneider Abraham Druart besass um die Mitte des 17. Jahr-
hunderts neben mehreren Schusswaffen ein «Weidmesser».!43

Die Frankfurter Hirschgeweihe konnen deshalb im Einzelfall durchaus Jagdtrophiden
gewesen sein, mit denen sich die Erinnerung an eigenen oder familidren weidmin-
nischen Erfolg verband. Dennoch lidsst sich dies angesichts der breiten sozialen
Streuung der Belege nicht fiir alle Stiicke annehmen.!*® Als Erinnerungsstiick
konnten zudem Kopfe von Hirschen gedient haben, die anlisslich eines festlichen
Mahls geschlachtet worden waren,'*” doch ist auch hier fraglich, ob dies fiir alle
vorkommenden Geweihe gelten kann. Wahrscheinlicher ist, dass Hirschképfe und
-geweihe wie anderer Hausrat als Erbstiick, Geschenk, Neu- oder Gebrauchtware
in den Besitz von Frankfurter Haushalten kamen, es mithin einen Markt fiir diese
Gegenstidnde gab.

Anders gesagt: Hirschgeweihe wurden auch von jenen Teilen der Frankfurter
Bevolkerung geschitzt, die hochstwahrscheinlich nie Gelegenheit hatten, einen

141 Vgl. Gravamina in puncto illicitarum exactionum (1612), in: Bothe (wie Anm. 50), S. 421-448,
hier 430.

142 Vgl. Bericht eines Ehrb. Rats auf der Biirgerschaft vermeinte gravamina in puncto exactionum
(1612), in: ebd., S. 448-492, hier 465.

143 Vgl. Kommissionsabschied oder Biirgervertrag (1613), in: ebd., S. 492510, hier 504.

144 Vgl. Johann Heinrich Faber, Topographische, politische und historische Beschreibung der Reichs-,
Wahl- und Handelsstadt Frankfurt am Mayn, Bd. 2, Frankfurt a. M. 1789, S. 75, 512.

145 Inventarium Druart (wie Anm. 54), fol. 18 v.

146 Vgl. dagegen Graf (wie Anm. 118), S. 333, der zwar richtig bemerkt, dass Geweihe kein «exklu-
sives hofisches oder aristokratisches Statussymbol» waren, aber auch im Fall des biirgerlichen
Geweihbesitzes von Jagdtrophien spricht.

147 Erwihnenswert, wenn auch in einen anderen Kontext gehorig, sind in diesem Zusammenhang die
als eine Art Trophéde aufbewahrten Kopfe der Festochsen, die bei den Kronungsfeierlichkeiten
gebraten wurden. Vgl. Harriett Rudolph, Die Herrschererhebung als Fest. Kronungsfest im Ver-
gleich, in: Michael Maurer (Hg.), Festkulturen im Vergleich. Inszenierungen des Religidsen und
Politischen, Koln 2010, S. 13-42, hier 35-37.



139

Hirsch zu jagen oder zu schlachten. Sie empfanden Hirschgeweihe ebenfalls als
standesgemdsse Ausstattung ihrer Wohnriume, und dies ist das Interessanteste
an den Frankfurter Befunden. Denn das Vorkommen von Geweihen und Geweih-
leuchtern in den Haushalten des stadtischen Patriziats, das im Verlauf der Friihen
Neuzeit immer mehr auf einer adelsgleichen Stellung beharrte und zum Teil die
Nobilitierung erreichte, liesse sich miihelos als Anspruch auf hohen gesellschaft-
lichen Rang und politische Mitwirkung interpretieren, zumal die Geweihe mit
Wappen versehen wurden, welche Status und Altehrwiirdigkeit symbolisierten.
Das Patriziat ldsst sich zugleich als diejenige Sozialformation denken, die am
ehesten mit den gelehrten Deutungen der Geweihe beziehungsweise Geweihleuchter
vertraut war. Grossere interpretatorische Probleme wirft die Tatsache auf, dass
sich die nichtpatrizische Bevolkerung den Hirsch beziehungsweise sein Geweih
ebenso aneignete, freilich ohne auf die aufwendige Form des Geweihleuchters
zuriickzugreifen.

Waren also die Hirschkopfe in der Stube des Vincenz Fettmilch Ausdruck seiner
stadtbiirgerlichen Identitit, gemahnten sie an das biirgerliche Jagdrecht und
unterstrichen die Ebenbiirtigkeit aller Biirger? Zielte der mehrfach auf die Jagd
verweisende Raumschmuck des reichen Schneiders Abraham Druart gleichfalls
auf eine solch konkrete politische Aussage, oder ging es allgemeiner darum, biir-
gerlichen Kunstsinn und Geschmack zu beweisen? Welche Bedeutung wiederum
verband sich fiir den jiidischen Kramer Seligmann zur goldenen Krone mit den
Hirschkopfen in seiner Stube? Dienten sie auf der Grundlage iiberreligios giiltiger
magischer Vorstellungen dazu, das Haus gegen Ubel zu schiitzen, was vielleicht
gerade angesichts prekirer konomischer Verhiltnisse!*® ratsam erschien? Oder
wussten Fettmilch, Druart und Seligmann zur goldenen Krone am Ende selbst
nicht so genau, warum zu einer geziemenden Frankfurter Wohnungseinrichtung
ein Hirschkopf gehorte, weil die mit diesen Objekten verbundenen Bedeutungen
oder Handlungen nur in gelehrten Kreisen diskutiert wurden oder bereits in Ver-
gessenheit geraten waren?

Wie weit das interpretatorische Spektrum reicht, fithren diese Fragen nochmals
vor Augen. Festzuhalten ist, dass in Frankfurt (und andernorts) bereits im Spit-
mittelalter und in der Frithen Neuzeit eine bemerkenswert homogene Wohnkultur
bestand, die 0konomische, stindische, konfessionelle und religiose Grenzen
tiberwand. Dennoch ist davon auszugehen, dass in den mit Geweihen beziehungs-
weise Geweihleuchtern ausgeschmiickten Rats- und Zunftstuben, den Stuben
eines Patriziers wie Blasius von Holzhausen, eines Handwerkers wie Vincenz
Fettmilch oder eines Krimers wie Seligmann zur goldenen Krone die Bedeutung
eines Gegenstands, der gewissermassen iiber einen Pool von Aussagen verfiigte,

148 Vgl. Schnapper-Arndt (wie Anm. 76), S. 156.



140

erst durch die Einbindung in einen spezifischen rdaumlichen Kontext individuell
beziehungsweise kollektiv definiert wurde. Eine Forschung, die es sich zur Auf-
gabe macht, die materielle Kultur friihneuzeitlichen Wohnens zu verstehen, kann
beziehungsweise muss unter diesen Umstdnden nicht mehr und nicht weniger
leisten, als diese Vielfalt zeitgendssischer Deutungsmoglichkeiten aufzuzeigen
und gegeneinander abzuwigen.

Reslimee

Die vorangegangenen Ausfiihrungen gehen der Frage nach, in welchem Mass der
Umgang mit den Dingen im Kontext frithneuzeitlichen Wohnens rekonstruiert
werden kann, wenn dafiir vorrangig Inventare herangezogen werden. Dabei zeigt
sich, dass Inventare nicht nur Aussagen iiber die (soziale) Verbreitung von Gegen-
stinden erlauben, sondern dass sich mit ihnen auch die rdumliche Anordnung von
Objekten innerhalb der verschiedenen Zonen des «offenen Hauses» nachzeichnen
lasst. Ensembles von Gegenstdnden, die sich in den Inventaren verschiedener
Haushalte in immer gleicher Form finden, verweisen auf feste Arrangements
zusammengehoriger Dinge; materiale Eigenschaften wie beispielsweise eine auf-
wendige, kostbare oder individualisierende Gestaltung deuten auf die besondere
Wertschidtzung von Gegenstinden hin.

Mit Handfass und Hirschgeweih sind zwei Objekte untersucht worden, die iiber-
wiegend in den gut zugédnglichen Teilen des Hauses — in der Stube, im Saal, auf
Galerien und Géngen — aufbewahrt wurden, was ihre Sichtbarkeit fiir Bewoh-
ner und Besucher des Haushalts garantierte. Das Handwaschgeschirr ldsst sich
anhand der Inventare als ein bedeutungsvolles Gefiige von Dingen, ein object
domain, identifizieren, das auf eine Funktion jenseits des «praktischen» Nutzens
dieser Gegenstinde verweist. Daran ankniipfend ist mithilfe weiterer Quellen
eine rituelle Funktion des Handwaschgerits im Kontext des gemeinsamen Mabhls
wahrscheinlich gemacht worden, womit zugleich eine Verbindung von Objekt
und Handlung aufgezeigt werden kann. Im Fall der Geweihe und Geweihleuchter
weisen die Inventare auf den sténdeiibergreifenden Besitz eines vergleichsweise
teuren und mitunter aufwendig gestalteten Einrichtungsgegenstands hin, dessen
Bedeutung sich zunéchst nicht erschliesst. Denkbare Erkldrungen fiir die Existenz
dieser Objekte in Frankfurter Haushalten konnen durch die Beriicksichtigung
verschiedener, mit dem Gegenstand enger und loser verbundener Deutungsebe-
nen aufgezeigt werden. Dass die Geweihe der Artikulation eindeutig politischer,
an die Stadtgesellschaft gerichteter Botschaften dienten, erweist sich dabei als
mogliche, aber nicht als zwingende Interpretation. In jedem Fall fiihrten Handfass
und Hirschgeweih auch jenseits solcher politischen Instrumentalisierungen ein



141

«soziales Leben»,'* weil sie in vielfiltiger Weise in soziales Handeln eingebun-
den waren und dabei identitédts- und gemeinschaftsstiftend, hierarchisierend und
ordnend wirken konnten.

Wenngleich anhand der Inventare nicht viel iiber die tatséchliche individuelle
Handhabung der untersuchten Gegenstinde herausgefunden worden ist, muss fiir
den Umgang mit den Dingen doch grundsitzlich eine erhebliche Variationsbreite
angenommen werden. Sowohl Handwaschgerite als auch Geweihe konnten innerhalb
des von ihrer Materialitdt gesetzten Rahmens auf verschiedene Weise gehandhabt
werden; Gebrauch und Bedeutung wurden in Abhiingigkeit vom jeweiligen rdum-
lichen, zeitlichen und sozialen Kontext immer wieder neu bestimmt. Dass aufgrund
der Quellenlage nur selten entschieden werden kann, worin diese Neubestimmung
im Einzelfall bestand, mag als unbefriedigend empfunden werden. Nichtsdesto-
weniger bleibt es eine wichtige Einsicht, dass die von Hans Jiirgen Teuteberg
aufgeworfene Frage, «warum die Menschen so wohnten, wie sie wohnten»,!?
fiir die Frithe Neuzeit stets sehr behutsam beantwortet werden muss. Inventare
stellen dafiir, sofern sie auf die richtige Art zum Sprechen gebracht werden, eine
unverzichtbare Quelle dar.

149 Vgl. Arjun Appadurai (Hg.), The Social Life of Things. Commodities in Cultural Perspective,
Cambridge 1996.
150 Teuteberg (wie Anm. 1), S. 21.






	Handfass und Hirschgeweih : zum Umgang mit den Dingen im Kontext frühneuzeitlichen Wohnens

