
Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Annuaire Suisse d’histoire économique et sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 28 (2014)

Artikel: Handfass und Hirschgeweih : zum Umgang mit den Dingen im Kontext
frühneuzeitlichen Wohnens

Autor: Schmidt-Funke, Julia A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632428

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


115

Julia A. Schmidt-Funke

Handfass und Hirschgeweih

Zum Umgang mit den Dingen
im Kontext frühneuzeitlichen Wohnens

Lavabo and Deer Antler: Handling Objects in Early-Modern Dwellings

Following recent debates in consumption and material culture studies, this article

uses evidence from Frankfurt probate inventories to address open questions about

the handling of objects in early-modem dwellings. It examines two groups of
household items which were situated in central areas of the houses of all social

strata: hand-washing equipment and deer antlers. The article finds that putatively
functional hand-washing instruments were fashioned and arranged with great
care. Thus, while used in the context of meals, they were meant to show purity
and hospitality. Concerning the almost unknown handling of deer antlers, the

article underlines that individual or collective appropriation defined what these

objects meant and brought about. Therefore, their uses and meanings ranged
from the apotropaic to the memorial to the political effecting of both cohesion

and distinction.

Wohnen, materielle Kultur und Konsum in der Frühen Neuzeit

Als Hans Jürgen Teuteberg 1985 seine anregenden Betrachtungen zu einer Geschichte

des Wohnens formulierte, monierte er, dass sich die Forschung «überwiegend mit der

Wohnung als gebauter Umwelt oder der materiellen Wohnungseinrichtung, nur relativ
selten aber mit dem sozialen Handlungsfeld Wohnen und seinem psychisch-subjektiven

Erlebniswert»1 beschäftigt habe. Zugespitzt formuliert hiess das für Teuteberg,
«dass die Geschichte des Wohnens erst zur Hälfte erforscht wurde und der gerade

1 Hans Jürgen Teuteberg, Betrachtungen zu einer Geschichte des Wohnens, in: Ders (Hg Homo
habitans. Zur Sozialgeschichte des ländlichen und städtischen Wohnens in der Neuzeit (Studien

zur Geschichte des Alltags 4), Stuttgart 1985, S. 1-23, hier 1.

Schweizerisches Jahrbuch fur Wirtschafts- und Sozialgeschichte 28, S 115-141

© 2014 Chronos Verlag, Zurich, ISBN 978-3-0340-1202-7, ISSN 1664-6460



116

am meisten interessierende Teil noch weithin im Dunkeln liegt».2 Noch ohne sich

einer heute gebräuchlichen Begrifflichkeit zu bedienen, plädierte Teuteberg in seinen

nachfolgenden Ausführungen im Grund dafür, ausgehend von einer Sozialgeschichte
des Wohnens die mit der «Wohnungsumwelt» und dem «Wohnungsinventar» in

Wechselwirkung stehenden Diskurse und Praktiken des Wohnens zu erforschen. In
seinem zu diesem Zweck entworfenen Schema einer «sozialen Wohnverfassung»,
die als Forschungsprogramm wohl noch auf lange Sicht unverwirklicht bleiben

dürfte, konnten dann auch jene zwei Aspekte, die in den folgenden Ausführungen
thematisiert werden sollen, kaum unberücksichtigt bleiben: die materielle Kultur des

Wohnens und das Wohnen als Konsumption.3
Es erscheint auf den ersten Blick als Selbstverständlichkeit, dass auch frühneuzeitliche

Haushalte Orte des Konsums waren. In welch hohem Mass allerdings fremd gefertige
Güter konsumiert wurden, musste die Frühneuzeitforschung erst in Abgrenzung zu
Otto Branners Konzept einer an das «ganze Haus» gebundenen «alteuropäischen
Ökonomik» herausarbeiten.4 Mittlerweile steht fest, dass die frühneuzeitlichen Haushalte

in Stadt und Land in viel höherem Mass in den Markt eingebunden waren, als

Branner dies wahrhaben wollte, und dass es ein verbreitetes Bestreben gab, an der

frühneuzeitlichen Warenwelt und Konsumkultur teilzuhaben.5

Worauf dieses Bestreben zurückzuführen ist, hat vornehmlich die Soziologie mit einer

Vielzahl von Theorien zu ergründen versucht. Die meisten der ebenso wirkmächtigen
wie in die Jahre gekommenen Erklärungsmuster sind in den letzten Jahren selbst

Gegenstand der soziologischen Forschung geworden und haben dabei eine längst

fällige historische Kontextualisierang erfahren.6 Anstatt die komplexe soziale Praxis
des Konsums auf wenige oder sogar nur eine Motivation (Imitation, Distinktion,
Statusrepräsentation) zurückzuführen, ist eine neuere Forschung dazu aufgerufen,
stärker die im Umgang mit den Dingen fassbaren individuellen Aneignungsprozesse

zu berücksichtigen. Im Einklang mit den Einwänden, die Colin Campbell gegen die

2 Ebd
3 Vgl ebd S. 3 f
4 Vgl Otto Brunner, Das «Ganze Haus» und die alteuropaische «Ökonomik», in Ders (Hg Neue

Wege der Verfassungs- und Sozialgeschichte, 2. Auf!, Gottingen 1968, S. 103-127 Zur Kritik
daran u a Valentm Groebner, Ausser Haus Otto Brunner und die alteuropaische «Ökonomik»,
in Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 46 (1995), S 69-80, Claudia Opitz, Neue Wege in
der Sozialgeschichte? Ein kritischer Blick auf Otto Brunners Konzept des «Ganzen Hauses», in
Geschichte und Gesellschaft 19 (1994), S 88-98.

5 Zuletzt Jan de Vnes, The Industrious Revolution. Consumer Behavior and the Household Economy,
1650 to the Present, Cambridge 2008

6 Vgl dazu Aida Bosch, Konsum und Exklusion Eine Kultursoziologie der Dinge, Bielefeld
2010, Andreas Reckwitz, Der Ort des Materiellen in den Kulturtheonen. Von sozialen Strukturen

zu Artefakten, in: Ders (Hg.), Unscharfe Grenzen Perspektiven der Kultursoziologie, Bielefeld
2008, S. 131-156, Dominik Schräge, Die Verfügbarkeit der Dmge. Eine historische Soziologie
des Konsums, Frankfurt a. M. 2009



117

einflussreichen Thesen des demonstrativen Konsums und des trickle c/owrc-Effekts

vorgebracht hat,7 weist deshalb John Brewer daraufhin, dass «Objekte nicht nur zum

Herzeigen und Nachahmen verwandt werden, sondern für eine Vielzahl von Absichten

taugen, einschliesslich privater Formen des Vergnügens und gesellschaftlichen
Verkehrs».8 Um den Blick auf diese Fülle möglicher Objektnutzungen und -deutungen

zu richten, ist es anregend, Konsum mit Michel de Certeau als eine andere Form der

Produktion zu verstehen, nämlich als eine durchaus eigensinnige Erzeugung von
Bedeutungen.9 Wenn von einem solchen eigensinnigen, den vorherrschenden
zeitgenössischen Deutungen zuwiderlaufenden Umgang mit den Dingen ausgegangen wird,
kann die geschichtswissenschaftliche Rekonstruktion von Bedeutungen allerdings
selten mehr als ein Aufzeigen verschiedener Möglichkeiten sein, denn gerade im
Bereich der Alltagskultur erlaubt es die oft spärliche Quellenlage kaum, individuelle
Formen der Handhabung und Aneignung eindeutig nachzuweisen.

Mit gehöriger Skepsis gegenüber Ansätzen, die Objekte und Praktiken des Alltags
auf ihren symbolischen oder performativen Gehalt befragen, hat Wolfgang Reinhard

zu bedenken gegeben, dass «es im Bereich der materiellen Kultur viele Dinge»
gebe, «die wirklich nur eine praktische Funktion haben».10 Als eine Warnung vor
Überinterpretationen ist dieser Hinweis durchaus emst zu nehmen, auch wenn es

eine ausschliesslich «praktische Funktion» von Gegenständen nicht geben kann.

Denn selbst die zur Befriedigung elementarer Bedürfnisse dienenden Dinge standen

und stehen ja nicht ausserhalb jenes komplexen Sinn- und Bedeutungsgefüges, als

welches Kultur von einem Grossteil der Forschung angesehen wird: «Kultur ist also

Inbegriff der Sinnbildungsleistungen, die die Menschen erbringen müssen, um leben

zu können.»11 Die von Reinhard angeführten Fehldeutungen einzelner Gegenstände

gemahnen deshalb eher an die prinzipielle Unmöglichkeit, materielle Kultur als

System eindeutiger Zeichen zu entschlüsseln. Denn zum einen verbleibt selbst bei

bewusst zeichenhaft eingesetzten Dingen ein erheblicher Spielraum für Um- und

Fehldeutungen durch die historischen Akteure,12 zum anderen erhalten die Dinge

7 Vgl. Colin Campbell, Understanding Traditional and Modern Patterns of Consumption in
Eighteenth-Century England A Character-Action Approach, in John Brewer, Roy Porter (Hg
Consumption and the World of Goods, London 1993, S. 40-57

8 John Brewer, Was können wir aus der Geschichte der frühen Neuzeit fur die moderne
Konsumgeschichte lernen'', in Hannes Siegrist et al (Hg Europaische Konsumgeschichte Zur
Gesellschafts- und Kulturgeschichte des Konsums (18 bis 20 Jahrhundert), Frankfurt a M 1997,
S 51-74, hier 67

9 Vgl Michel de Certeau, Kunst des Handelns, Berlin 1988, S 13.

10 Wolfgang Reinhard, Manchmal ist eine Pfeife wirklich eme Pfeife. Plädoyer fur eine materialistische

Anthropologie, in. Saeculum 56 (2005), S. 1-16, hier 8

11 Jörn Rusen, Was heisst und zu welchem Ende studiert man Kulturgeschichte, in Gudrun Kuhne-
Bertram et al (Hg Kultur verstehen Zur Geschichte und Theorie der Geisteswissenschaften,

Wurzburg 2003, S. 119-127, hier 120.

12 Vgl dazu Elizabeth Harding, Zeichen einer Zeitenwende? Funktion und Wahrnehmung adliger



118

erst durch den Umgang mit ihnen ihre jeweilige Bedeutung; sie ist «nichts für sich

allein oder selbständig Vorhandenes, sondern eine Dimension der Dinge, die sich

aus bestimmten Kontexten, also aus dem Umgang mit den Dingen erschliesst».13 Es

ist folglich erforderlich, Dinge als «notwendige Komponenten sozialer Praktiken»14

zu denken: «Ihre soziale Relevanz besteht nicht allein darin, dass sie in spezifischer
Weise interpretiert, sondern dass sie <gehandhabt> werden und damit die Gestalt einer

jeweiligen sozialen Praktik erst möglich machen.»15

Auf der Suche nach den Bedeutungen müssen deshalb nicht nur die Objekte selbst,

sondern auch die Praktiken der Aneignung16 und Handhabung in Augenschein

genommen werden. Es ist naheliegend, dabei zunächst nach ostentativen Formen der

Aneignung zu fahnden, die etwa darin bestanden, Gegenstände durch die Anbringung
von Wappen, Hausmarken, Wahlsprüchen und Ähnlichem mit der eigenen Person oder

Familie zu verknüpfen - ein Usus, der für die materielle Kultur der Frühen Neuzeit

vielfach belegt ist.17 Neue Perspektiven eröffnen sich, wenn einem Vorschlag John

Brewers folgend nach object domains gesucht wird, das heisst nach Arrangements

von Objekten, mit denen ein Bedeutungsgefüge entstand.18 Auf diese Weise lassen

sich auch weniger augenfällige Praktiken der Aneignung und Handhabung entdecken.

Zivilumformen am Übergang zur Moderne, in: Sandro Wiggerich, Steven Kensy (Hg.), Staat,

Macht, Uniform. Uniformen als Zeichen staatlicher Macht im Wandel? (Studien zur Geschichte
des Alltags 29), Stuttgart 2011, S 27—45, hier 30; Bernd Roeck, Die Wahrnehmung von Symbolen
in der Frühen Neuzeit. Sensibilität und Alltag in der Vormoderne, in. Gert Melville (Hg.), Institu-
tionalität und Symbolisierung. Verstetigungen kultureller Ordnungsmuster in Vergangenheit und

Gegenwart, Köln 2001, S. 525-539, bes 537-539.
13 Hans Peter Hahn, Materielle Kultur Eine Einfuhrung, Berlin 2005, S. 11.

14 Reckwitz (wie Anm. 6), S. 151.

15 Ebd.
16 Zum Begriff der Aneignung vgl. Marian Fussel, Die Kunst der Schwachen. Zum Begriff der

«Aneignung» in der Geschichtswissenschaft, in- Sozial.Geschichte 21 (2006), S. 7-28
17 Vgl. dazu' Brewer (wie Anm. 8), S. 66; Vaclav Bflzek, Wertgegenstande als Medien zur Insze¬

nierung des sozialen Status im bürgerlichen und adeligen Milieu zu Beginn der Neuzeit, in: Elisabeth
Vavra (Hg.), Vom Umgang mit Schätzen. Internationaler Kongress (Veröffentlichungen des Instituts
fur Reahenkunde des Mittelalters und der Frühen Neuzeit 20), Wien 2007, S 269-287, hier 274 f,
Wolfgang Schrrud, Ein Bürger und seine Zeichen. Hausmarken und Wappen in den Tagebuchern des

Kolner Chronisten Hermann Weinsberg, in: Karin Czaja, Gabriela Signon (Hg.), Hauser, Namen,
Identitäten. Beiträge zur spätmittelalterlichen und fruhneuzeithchen Stadtgeschichte (Spätmittel-
alterstudien 1), Konstanz 2009, S. 43-64; zur Aneignung von Büchern vgl. Julia A. Schmidt-Funke,
Buchgeschichte als Konsumgeschichte. Überlegungen zu Buchbesitz und Lektüre in Deutschland
und Frankreich um 1800, in- Hanno Schmitt et al (Hg.), Die Entdeckung von Volk, Erziehung und
Ökonomie im europaischen Netzwerk der Aufklärung, Bremen 2011, S 259-279 Einen generellen

Anstieg von Inschriften auf Alltagsobjekten im Verlauf des 16. Jahrhunderts vermutet Mirko
Gutjahr, Wie protestantisch ist Luthers Mull9 Die Konfessionahsierung und ihre Auswirkungen auf
die materielle Alltagskultur des 16. Jahrhunderts, in. Mitteilungsblatt der Deutschen Gesellschaft
für Archäologie des Mittelalters und der Neuzeit 23 (2011), S. 43-50, hier 43. Vgl. dazu auch

Ingolf Bauer, Keramik des 16. Jahrhunderts als religiöses Zeichen?, in: Zeitschrift für bayerische
Landesgeschichte 68 (2005), S. 541-553.

18 Vgl Brewer (wie Anm. 8), S. 54, 67-69.



119

Wenn grundsätzlich davon ausgegangen wird, dass sich mit Objekten beziehungsweise

ihrem Gebrauch Aussagen verbanden, stellt sich natürlich die Frage, an wen
sich solche Aussagen richteten. Im Kontext des Wohnens folgt daraus, nach der

Zugänglichkeit von Wohnräumen zu fragen. Dass eine dichotome Trennung von
privaten und öffentlichen Räumen problematisch ist und sich das frühneuzeitliche
Haus bis weit ins 18. Jahrhundert durch eine spezifische Offenheit auszeichnete, hat

Joachim Eibach kürzlich noch einmal deutlich herausgearbeitet.19 Trotz der von ihm
konstatierten «Kultur der Sichtbarkeit» hat er dabei zugleich betont, dass durchaus

von Zonen abgestufter Zugänglichkeit auszugehen ist.20 Es gab also Wohnräume,
die mehr als andere für den Empfang von Besuchern hergerichtet waren und die sich

durch eine spezifische - so könnte man sagen - materielle Kultur der Soziabilität
auszeichneten. Wichtig ist nun der Befund, dass sich solche Räume keineswegs nur in
den Häusern der städtischen oder ländlichen Eliten finden lassen. Vielmehr hat Paula

Hohti kürzlich anhand der Ausstattung sienesischer Handwerker- und Krämerhaushalte

nachgewiesen, dass «the gap between the higher and lower ranking citizens may
not have been necessarily as wide as we tend to assume».21 Dementsprechend war
auch die sala eines sienesischen Schneiders, Polsterers oder Barbiers mit Objekten

ausgestattet, die dem Hausherrn zum Empfang und zur Bewirtung von Gästen dienten.

Dass Dinge - wie beispielsweise die Ausstattung einer solchen sala - aber nicht

nur von den Menschen benutzt wurden, sondern ihrerseits das Handeln der sie

gebrauchenden Menschen beeinflussten, ergibt eine Problemstellung, auf die schon

Teuteberg hingewiesen hat. Es ist tatsächlich einleuchtend, «dass die Sachen (gebaute

Wohnungsumwelt und Wohnungsinventar) entsprechende Handlungsvollzüge bedingen

und umgekehrt».22 Die damit angedeutete Dualität ist von der jüngeren
raumsoziologischen Forschung bekräftigt worden, indem sie betont hat, «dass Räume

nicht einfach nur existieren, sondern dass sie im Handeln geschaffen werden und

als räumliche Strukturen [...] Handeln beeinflussen können».23 Doch so reizvoll es

erscheint, darüber nachzudenken, «what buildings do?»,24 so begrenzt dürften die

19 Vgl Joachim Eibach, Das offene Haus Kommunikative Praxis im sozialen Nahraum der

europaischen Frühen Neuzeit, in: Zeitschrift fur histonsche Forschung 38 (2011), S. 621-664,
hier 639-648.

20 Vgl. dazu: ebd S 646; Joachim Eibach, Das Haus. Zwischen öffentlicher Zuganglichkeit und

geschützter Privatheit (16.-18. Jahrhundert), in. Susanne Rau, Gerd Schwerhoff (Hg.), Zwischen
Gotteshaus und Taveme. Öffentliche Räume in Spatmittelalter und Früher Neuzeit (Norm und

Struktur 21), Köln 2004, S. 183-205, hier 196

21 Paula Hohti, Domestic Space and Identity. Artisans, Shopkeepers and Traders in Sixteenth-Century
Siena, in. Urban History 37 (2010), S. 372-385, hier 375.

22 Teuteberg (wie Anm. 1), S 4.
23 Martina Low et al (Hg.), Einführung in die Stadt- und Raumsoziologie, 2. Aufl, Opladen 2008,

S. 63.

24 Thomas F. Gieryn, What Buildings do, in' Theory and Society 31 (2002), S. 35—74 Noch einen
Schritt weiter geht Bruno Latour, indem er die Dmge als dem Menschen gleichrangige Aktanten



120

Möglichkeiten sein, diese Frage aus dem frühneuzeitlichen Quellenmaterial heraus

zu beantworten.

Inventare sind für die Rekonstruktion von Wohnverhältnissen und Güterbesitz in
der Frühen Neuzeit eine zentrale und vielfach ausgewertete, zugleich jedoch eine

verhältnismässig spröde Quelle.25 Seit dem Spätmittelalter wurden sie in grosser Zahl

erstellt, um Eigentums- und Besitzverhältnisse zu klären, wobei der grösste Teil der

überlieferten Inventare entstand, um nach dem Tod eines Erblassers die Unterlassene

Habe zu dokumentieren. Der amtliche Gebrauch und die juristische Funktion der

Inventare bedingte, dass ihre Abfassung einer festgefügten Form folgte, die sich zum
einen aus lokalen Gepflogenheiten und juristischen Vorgaben speiste,26 zum anderen

von den mit der Inventarisierung beauftragten Personen abhängig war. Wenngleich
dies alles Auswirkungen auf den Quellenwert der Inventare hat, liegen mit ihnen doch

Dokumente vor, die individuelle Wohnverhältnisse widerspiegeln. Aufschlussreich
ist dabei nicht nur, welche Gegenstände in einem Haushalt vorkamen, sondern auch,

wo und in welchem Zusammenhang sie aufbewahrt wurden, denn dies bietet Anhaltspunkte

für die Wertschätzung und die Handhabung von Objekten. Für weitergehende

Deutungen ist dann allerdings die Hinzuziehung anderer Quellen nötig. Da gerade
im alltagskulturellen Bereich aussagekraftige Selbstzeugnisse nur schwer auffindbar

sind, wird dabei überwiegend auf normative Texte zurückgegriffen, daneben spielen
Sach- und Bildquellen eine grosse Rolle.27

Exemplarisch soll im Folgenden gezeigt werden, in welchem Mass die Arbeit mit
Inventaren dazu beitragen kann, die Bedeutung von Gegenständen und der mit ihnen

verbundenen Praktiken im Kontext frühneuzeitlichen Wohnens zu rekonstruieren.

Den Ausgangspunkt dafür bildet ein kleinerer Bestand von Inventaren aus Frankfurt

am Main, der durch Versteigerungsprotokolle und Ausgabenbücher ergänzt wird.28

begreift Bruno Latour, Eine neue Soziologie fur eine neue Gesellschaft Einfuhrung m die Akteur-
Netzwerk-Theorie, 1 Aufl., Frankfurt a M 2007 Zur Einordnung vgl Reckwitz (wie Anm 6),
S 146-156.

25 Zuletzt Conna Hess, Danziger Wohnkultur in der Frühen Neuzeit Untersuchungen zu Nachlass-

lnventaren des 17 und 18 Jahrhunderts, Berlin 2007, Jorg Dnesner, Bürgerliche Wohnkultur im
Ostseeraum Stralsund, Kopenhagen und Riga in der Frühen Neuzeit (Wirtschafts- und Sozial-
historische Studien 18), Köln 2012

26 Fur das Beispiel Danzig erläutert bei Hess (wie Anm 25), S 23-29 In Frankfurt am Main wurden
Inventare von zwei stadtischen Amtstragem aufgenommen Verzeichnet wurde teils nach dem

Aufbewahrungsort der Gegenstande, d h nach den Räumen des Hauses, teils nach dem Material
der Objekte Eine Taxierung erfolgte in der Regel nicht

27 Einen Uberblick über die Methoden einer geschichtswissenschaftlichen Erforschung materieller
Kultur gibt der Sammelband von Karen Harvey (Hg.), History and Material Culture, New York
2009

28 In Frankfurt am Main sind die ursprünglich lückenlos seit dem 16 Jahrhundert überlieferten
Inventare zu grossen Teilen im Zweiten Weltkrieg verbrannt, ein Restbestand hegt lediglich fur die
Mitte des 17 Jahrhunderts vor Allerdings haben sich Inventare in anderen Uberheferungszusam-
menhangen erhalten, zudem sind vereinzelte Nachlassverzeichmsse vor ihrer Vernichtung ediert



121

Mit Handwaschgerät und Hirschgeweihen werden zwei Objektgruppen vorgestellt,

von denen die eine von «praktischem Nutzen» zu sein scheint, während sich die

Funktion der anderen auf den ersten Blick nicht erschliesst.

Saubere Hände

Handwaschgeschirr ist durch die Frankfurter Inventare vielfach nachgewiesen.29 Sein

wichtigster Bestandteil war ein Wasserspender mit Giessvorrichtung, der in Frankfurt

und Norddeutschland als «Handfass» bezeichnet, in Süddeutschland hingegen
«Giessfass» oder «Giesskalter» genannt wurde.30 Solche Gefässe sind bereits für das

Spätmittelalter in grosser Zahl belegt.31 Frankfurter Quellen weisen sie nicht nur für
die gesamte städtische Bevölkerung, sondern auch für die Amtsstuben des Römers

oder die grosse Stube des städtischen Kaufhauses nach. Andernorts sind sie auch für
Kirchen und Kapellen belegt.32 In wohlhabenderen Frankfurter Haushalten waren
Handfässer ausserhalb der Stube in weiteren Zimmern vorhanden, in einfacheren
Verhältnissen beschränkte sich ihr Vorkommen in der Regel auf die Stube, das heisst

auf den einen zentralen, beheizbaren, multifunktionellen Wohnraum des Haushalts,
der sich durch Wohnlichkeit und hohe Zugänglichkeit auszeichnete.

Die im 16. und 17. Jahrhundert gebräuchlichen Formen des Handfasses wurden

spätestens im 14. Jahrhundert ausgebildet, wobei unterschiedlichste Ausführungen

existierten: Handfässer konnten aus Eisen, Zinn oder Messing in Form einer

oder ausgewertet worden. Ein Einzelnachweis der benutzten Quellen kann hier nicht erfolgen.
Für die archivalische Uberlieferung vgl. die Archivdatenbank des Instituts für Stadtgeschichte
Frankfurt am Main (IfSG), http://www.ifaust de/isg (Version vom 2. 2 2012).

29 Eine übergreifende Studie zu frühneuzeitlichem Handwaschgeschirr existiert nicht. Zum Mittelalter
vgl. dagegen: Ulrich Müller, Novationsphasen und Substitutionsprozesse. Regelhafte Vorgange am
Beispiel des Handwaschgeschurs im Hanseraum aus archäologischer Sicht, in' Gunter Wiegelmann,
Ruth-E. Mohrmann (Hg.), Nahrung und Tischkultur im Hanseraum (Beiträge zur Volkskultur in
Nordwestdeutschland 91), Münster 1996, S. 125-166; Ulrich Muller, Zwischen Gebrauch und

Bedeutung Studien zur Funktion von Sachkultur am Beispiel mittelalterlichen Handwaschgeschurs
(5./6. bis 15./16. Jahrhundert) (Zeitschrift fürArchäologie des Mittelalters, Beiheft 20), Bonn 2006;
Anna-Elisabeth Theuerkauff-Liederwald, Mittelalterliche Bronze- und Messinggefässe. Eimer -
Kannen - Lavabokessel (Bronzegeräte des Mittelalters 4), Berlin 1988, S. 361-475.

30 In der Forschungsliteratur wird es seit dem 19. Jahrhundert auch als «Lavabo(kessel)» bezeichnet.

Vgl. Müller, Gebrauch (wie Anm. 29), S. 272.
31 Zu Suddeutschland vgl. z. B.: Alexander Dunkel et al., Städtische Wohnkultur im Spiegel von

Schrift-, Bild- und Sachquellen, in: Sönke Lorenz (Hg), Spätmittelalter am Oberrhem. Aufsatzband,
Stuttgart 2001, S. 345-356, hier 348-351; Frank Löbbecke, Wohnen und Repräsentieren in der

ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts. Die Häuser zweier Freiburger Ratsherren, in: ebd., S. 341-344,
hier 343. Für das frühneuzeitliche Norddeutschland vgl. Ruth-E. Mohrmann, Alltagswelt im Land
Braunschweig. Städtische und landliche Wohnkultur vom 16. bis zum frühen 20. Jahrhundert

(Beiträge zur Volkskultur in Nordwestdeutschland 56), Munster 1990, S. 71,219,256,407 f., 673.
32 Vgl. Theuerkauff-Liederwald (wie Anm. 29), S. 361.



122

Kanne, eines hängenden Kessels mit Ausgusstüllen oder eines Kastens gefertigt
sein. Belegt sind ferner Exemplare in Form von Tieren oder Architekturminiaturen.

Auf mehreren Stücken wurden zudem Inschriften nachgewiesen.33 Diese

von der Forschung hervorgehobene Formen- und Materialvielfalt des Handwaschgeräts

spiegelt sich jedoch nicht in den Frankfurter Inventaren wider; detaillierter

Angaben bedurfte es zur Beschreibung der offenbar eindeutig zu identifizierenden
Handfässer nicht. Lediglich das Material - in erster Linie Zinn, daneben auch

Messing - wird häufiger erwähnt. Nur an zwei Stellen wird auf eine architektonische

Gestaltung in Form eines Turms beziehungsweise auf eine unbestimmte

Tierform hingewiesen, wobei diese aufwendigeren Formen ausschliesslich für
patrizischen34 Besitz nachgewiesen sind.35 Häufiger scheint die Gestaltung des

Handfasses als Eichel durch, die anhand von erhaltenen Stücken und bildlichen

Darstellungen als verbreitete Form belegt ist.36

Die Handfässer wurden je nach Ausführung auf eine Anrichte oder ein Brett gestellt
oder aufgehängt. Dies konnte mittels eines einfachen Wandhakens erfolgen oder

innerhalb einer Nische in der Wand beziehungsweise Vertäfelung. In den

Nachlassverzeichnissen ist über solche Wandnischen freilich nichts zu erfahren, handelte es

sich bei ihnen doch um einen Bestandteil der niet- und nagelfesten Hausausstattung,
die nicht inventarisiert wurde. Für Frankfurt ist ein solcher Einbau jedoch für die

vertäfelte Stube des Hauses «Fürsteneck» nachweisbar, die zu Beginn des 17.

Jahrhunderts geschaffen wurde und bis ins späte 19. Jahrhundert in situ vorhanden war.37

Wie gängig diese Form der Anbringung war, belegt der zeitgenössische Architekturtraktat

Architectura privata von Joseph Furttenbach, der ein in die Stubenwand

eingelassenes Handfass beschreibt.38

33 Vgl. dazu. Max Hasse, Neues Hausgerat, neue Hauser, neue Kleider. Eine Betrachtung der stad¬

tischen Kultur im 13. und 14. Jahrhundert, in: Zeitschrift fur Archäologie des Mittelalters 7 (1979),
S 7-83, hier 67-69; Muller, Gebrauch (wie Anm. 29), S. 273-275.

34 Mit dem hier und im Folgenden verwendeten Begriff des Patriziats werden diejenigen Frank¬

furter Familien der Frühen Neuzeit bezeichnet, die in den Quellen als «ehrbare Geschlechter»

benannt werden und den Trinkstubengesellschaften Alten-Limpurg und Frauenstein angehörten.

Vgl Andreas Hansert, Frankfurter Patnziat, in: Cronstett- und Hynspergische evangelische
Stiftung zu Frankfurt am Main (Hg.), Das Frankfurter Patriziat, Frankfurt a. M. 2011, http //www
frankfurter-patriziat.de (Version vom 21. 2. 2012).

35 Vgl. dazu: IfSG, Holzhausen Urkunden Nachtrage 1524/3, Inventar der Verlassenschaft Blasius'

von Holzhausen (1524), fol. 23 v; IfSG, Holzhausen Urkunden, 928, Losbuch über das Erbe des

Schöffen und Ratsherrn Philips Weis (1543).
36 Vgl. z. B. IfSG, Rechnei vor 1816, Nr. 344, Inventarium über Georg Ameißen des Jungern Kinder

altmutterlich Erb und Loißtheil (1627), fol. 17-22, hier 20 r, IfSG, Rechnei vor 1816, 864,
Inventarium Uber Christian Jorgers, Gasthalters Zum Engel mobilia (1653), fol 8-19, hier 17 r.

37 Die Nische wurde allerdings gegen Ende des 17. Jahrhunderts verschlossen. Vgl Rudolf Jung,
Julius Hülsen, Pnvatbauten (Die Baudenkmaler in Frankfurt am Main 3, Lfg. 1), Frankfurt a. M.
1902, S. 33. Die gesamte Vertäfelung wurde um die Wende zum 20. Jahrhundert in einen Raum
des Frankfurter Museums fur Kunsthandwerk eingebaut, wo sie 1944 verbrannte

38 Vgl. Joseph Furttenbach, Architectura pnvata [...], Augsburg 1641, S. 18 f.



123

Eine dritte Möglichkeit bestand darin, das Handfass in einem eigens dafür gefertigten

hohen, schmalen Schränkchen unterzubringen.39 Solche in Frankfurt als

«Handfassschänke», am Oberrhein «Giessfasskensterlin»40 bezeichneten Möbel
kamen im 15. Jahrhundert auf und gelten der kunsthistorischen Forschung als

«Modemöbel» dieser Zeit.41 Dementsprechend wurde ein solcher Schrank auch

auf einem Holzschnitt des ausgehenden 15. Jahrhunderts dargestellt, der die
damals geziemende Ausstattung eines Haushalts vor Augen führt42 Die reiche

Frankfurter Witwe Guda, die 1521 starb, besass gleich zwei solcher Schränke

und hatte damit die Stuben ihres Hauses am Fiebfrauenberg bestückt. Dass einer
davon bemalt war, unterstreicht, dass solche Möbel zur gehobenen Ausstattung
eines Haushalts gehörten.43

Die zu den Giessvorrichtungen gehörigen Auffangbehälter waren entweder in Form
einer Schale oder eines zinnenen «Castens» in die Wandnischen oder Handfass-

schränke integriert, oder sie bestanden in Becken aus Messingblech.44 Solche

messingenen Auffangbecken wurden schon im Mittelalter in hoher Stückzahl gefertigt.
Seit der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts wurden sie in standardisierter Form in

Nürnberg gefertigt, indem dünnes Blech in eine Negativform geschlagen wurde.

Diese Becken, die Hans Sachs wohl zu Recht als Nürnberger Exportschlager für Arm
und Reich beschrieb,45 wurden zumeist mit christlichen, seltener mit antikisierenden

Motiven und mit Spruchbändern dekoriert. Becken mit nachträglich auszufüllenden

Wappenfeldern boten zudem die Möglichkeit, das reihenweise gefertigte Produkt

zu individualisieren. Bis ins 18. Jahrhundert wurden diese sogenannten
Beckenschlägerarbeiten nahezu unverändert hergestellt.46

39 Aus dem 16 Jahrhundert sind auch Beispiele belegt, wo dieses Handfassschränkchen in ein

grosses Buffet eingegliedert wurde Vgl. Heinrich Kreisel, Georg Himmelheber, Die Kunst des

deutschen Möbels. Möbel und Vertafelungen des deutschen Sprachraums von den Anfangen bis

zum Jugendstil, Bd. 1: Von den Anfangen bis zum Hochbarock, 3. Aufl., München 1981, Abb. 210,
211. Vgl. dort auch die Giessvorrichtungen in Delphinform.

40 Connne Charles, Spätgotische Möbel, in: Lorenz (wie Anm. 31), S. 357-365, hier 361. Vgl. dort
auch die Abbildung eines Zürcher Trompe-foeil eines solchen Mobeis, S. 357, Abb 1.

41 Kreisel/Himmelheber (wie Anm. 39), S. 75, hier als «Waschkastchen» bezeichnet
42 Beschreibung bei Theodor Hampe (Hg.), Gedichte vom Hausrat aus dem XV. und XVI. Jahrhundert.

In Facsimiledruck herausgegeben (Drucke und Holzschnitte des XV. und XVI Jahrhunderts in

getreuer Nachbildung 2), Strassburg 1899, S 8 Siehe dort auch die beigefügte Reproduktion mit
dem Handfassschrank im fünften Bildfeld der obersten Zeile.

43 IfSG, Heihggeistspital, 153, Inventanum fraw Guden Seligen zum Schelhornn (1521), fol 8 r,
10 v.

44 Vgl. dazu Martin Eberle, Goldener Glanz in Bürgerhäusern. Repräsentativer Hausrat aus Metall
um 1500, in. Harald Melier (Hg.), Luthers Lebenswelten (Tagungen des Landesmuseums fur
Vorgeschichte Halle 1), Halle a. d. S. 2008, S. 193-199; Martin Eberle, Schönheit der unedlen
Metalle. Beckenschlägerarbeiten, in Weltkunst 73 (2003), S 33; Hasse (wie Anm. 33), S. 63 f.

45 Vgl. Beckschlager, in: Hans Sachs, Jost Amman, Eygentliche Beschreibung Aller Stande auff
Erden [...], Frankfurt a. M 1568, unpaginiert

46 Vgl. Eberle, Glanz (wie Anm. 44), S. 197.



124

Ergänzt wurden die Waschgarnituren durch ein Handtuch (Zwehle), das an einer

gedrechselten Stange oder an einem Haken aufgehängt war und mit Spitzen, Fransen

oder figürlicher Webarbeit versehen sein konnte.47 In den Frankfurter Inventaren

treten die in den Stuben aufbewahrten Handfässer zudem in Kombination mit einem

speziellen Möbelstück auf, dem sogenannten Tresur. Bei diesen Möbeln handelte es

sich um eine Art Büffet, dessen Name sich von den französischen Wörtern tresor
(Schatz) und dressoir (Schaugestell, Schenktisch) ableitete.48 Solche Anrichten wurden

andernorts als Schenktisch oder Kredenz beziehungsweise credenza bezeichnet.49

Ebenso wie die Handfässer begegnen Tresure im frühneuzeitlichen Frankfurt in
christlichen und jüdischen Haushalten, bei Patriziern genauso wie bei Kaufleuten,
Krämern und Handwerkern. Sie kamen in einfacher Ausführung aus Tannenholz

oder als dekorative, mit Schnitzerei50 oder Einlegearbeit51 verzierte Möbelstücke in
Nussbaum, Ahorn oder Eiche vor. Insbesondere in patrizischen Haushalten konnten

die Tresure auch mit Wappen geschmückt sein, womit sie die Einbindung der Familie
in den Kreis der Frankfurter Geschlechter dokumentierten: «Item ein Treßur von
fladernholtz mit 2 verschloßenen schencklein, und mit Stalburger, Fröschen und

Stralberger Wappen.»52

Ursprünglich eher als eine Art Tisch oder Bank gestaltet, wurden Tresure später
mit Türen, Schubfächern und Aufsätzen versehen. In den Fächern dieser Möbel
wurden den Inventaren zufolge kleinere Schmuckstücke und wichtige Dokumente

aufbewahrt, wie etwa bei Conrad Gemgross, einem Schreiner, der zu den Anführern
des Frankfurter Fettmilchaufstands zählte. Im Jahr 1614 fand sich in seinem Haus

47 Belegt beispielsweise fur eine Nürnberger Stubenvertafelung. Vgl. Fritz Traugott Schulz, Nürnbergs
Burgerhäuser und ihre Ausstattung, Bd. 1, Leipzig 1933, S. 110.

48 Vgl dazu: Tresur, in: Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Wörterbuch, Bd 22, Nachdruck,
München 1984, S. 169-171; Harry Kuhnel (Hg.), Alltag im Spatmittelalter, Graz 1984, S. 213;
Sven Lüken, Die Verkündigung an Maria im 15. und frühen 16 Jahrhundert. Historische und
kunsthistorische Untersuchungen (Rekonstruktion der Künste 2), Göttingen 2000, S. 279 f.

49 Vgl. dazu: Caspar Augustin, Haußgartlein. Das ist/ Kurtze Beschreibung allerhand notwendigster
Sachen/ besst möglich/ so in die Hausshaltung gebraucht vnd erkaufft werden, Augsburg 1624,

Sp. 108; Hohti (wie Anm. 21), S. 378, Andreas Morel, Der gedeckte Tisch. Zur Geschichte der

Tafelkultur, Zürich 2001, S 19, 88-95.
50 Beispielsweise bei dem Lebküchler und Aufständischen Vmcenz Fettmilch. Vgl. Friedrich

Bothe, Frankfurts wirtschaftlich-soziale Entwicklung vor dem dreissigjähngen Kriege und der
Fettmilchaufstand (1612-1616). Statistische Bearbeitungen und urkundliche Belege (Veröffentlichungen

der Historischen Kommission der Stadt Frankfurt a. M. 7.2), Frankfurt a. M. 1920,
S. 320.

51 Auch solche Stücke kamen in Handwerkerhaushalten vor. Vgl ebd., S. 322.

52 IfSG, Holzhausen Archiv, Fasz. Lit. T, Nr. 23, Losbuch Daniel Stalburgers und seiner vier
Geschwister Maria-Salome, Rosina, Annen-Sibyllen und Hieronymus (um 1613), fol. 1 v. Der
Grossvater Daniel Stalburgers und seiner Geschwister, Claus Stalburger, war in erster Ehe mit
Anna Frosch, in zweiter Ehe mit Dorothea Stralenberger verheiratet. Vgl. Claus (1) Stalburger,
in: Andreas Hansert (Bearb.), Genealogische Datenbank, in: Cronstett- und Hynspergische
evangelische Stiftung (wie Anm 34), PID 72004842.



125

auf der Zeil in der Vorderstube «1 gefirnißt eingelegt Trisur mit 1 Handfaß und
1 Tür und Schublade, darin 1 Wehrbrief über die Behausung [...] auf der Zeil [...],
1 Wehrbrief über die Behausung zu Sachsenhausen [...], des Vaters Geburtsbrief
und sonst andere Briefe».53

Auf den Tresuren stand kostbares Geschirr aus Edelmetall, Zinn, Glas oder -
seit Mitte des 17. Jahrhunderts - Porzellan, das häufig stufenförmig auf Borden

angeordnet wurde. Dem Vorzeigen kostbarer Dinge diente ganz offensichtlich der

Tresur im 1652 inventarisierten Haushalt des vermögenden Schneiders Abraham

Druart, in dessen Wohnhaus ein «eingelegt schautresur mit 2 beschlossenen Thören,

darinn 16 christalline Gläser [und] 1 Gläserbretth von Lackwerk» stand.54

Noch 1715 definierte das Frauenzimmer-Lexikon: «Thresor ist ein aus Holtz

zusammengesetzter und sauber fournirter Schranck, so auf einem Postament von
gedreheten oder ausgeschnitzten Säulen ruhet, von oben her aber mit einem durch
kleine Stützen abgetheilten Simms versehen, worauf man insgemein in denen

Putz-Stuben allerhand zierliche Gläser oder andere Porcellaine, Galanterien und
Gefässe statt einer Zierrath aufzustellen pflegt.»55

Zu den Tresuren gehörte ein als Tresurtuch bezeichnetes, häufig mit Fransen oder

Spitzen versehenes Tuch, das wohl die Funktion eines Zierdeckchens einnahm.

Spätestens um die Mitte des 17. Jahrhunderts kamen sogenannte Tresurkränze aus

feinen Stoffen auf,56 bei denen es sich (in Analogie zu den vielfach belegten textilen
Bett- und Fensterkränzen, an denen Vorhänge befestigt wurden) um eine schmale,

dekorative Stoffeinfassung gehandelt haben dürfte. Es spricht einiges dafür, dass das

Tresurtuch und das zum Handfass gehörige Handtuch aufeinander abgestimmt waren
und dass in diesen schmuckvollen Tüchern dekorative Objekte zu erkennen sind, die

von den Frauen eines Haushalts selbst gefertigt oder verziert wurden.57

Es dürfte deutlich geworden sein, dass die genannten Gegenstände - Handfass

und Becken, Tresur, feine Textilien, kostbares Geschirr und Wertgegenstände -
Bestandteile eines festen Arrangements waren, das sich im Sinn John Brewers
als object domain, das heisst als bedeutungsvolles Gefüge von Gegenständen,

interpretieren lässt. Dieses in vielen Frankfurter Haushalten präsente Ensemble

53 Bothe (wie Anm. 50), S. 322.

54 IfSG, Inventare, 1652/10, Inventarium über Abraham Druarts, Burgers und Schneiders alhier und
deßen beyden vor Ihm verstorbenen Haußfrawen aller seel. Nachlaß (1652), fol. 5 r.

55 Gottlieb Siegmund Corvinus, Nutzbares, galantes und cunoses Frauenzimmer-Lexicon [...],
Leipzig 1715, Sp. 2016.

56 Vgl. Gottlieb Schnapper-Arndt, Studien zur Geschichte der Lebenshaltung in Frankfurt a M.
wahrend des 17. und 18. Jahrhunderts. Auf Grund des Nachlasses hg. von Karl Bräuer, Bd 2,

Frankfurt a M 1915, S. 51.

57 Vgl. IfSG, Testamente, Kasten 1, 1620, Nr. 15, Testament des Gilles Dirick (1616), fol. 6 r «Ich

gebe noch Marien Andres Herrn Isaacs de Pundere Haußfrawen das Thnsurtuch mit der Handt-
zwehlen darzue, so Cathanna tonden gemacht hat mit der grossen Spitzen [...].»



126

findet seine Entsprechung in literarischen und bildlichen Quellen, die den aus den

Inventaren gewonnenen Eindruck unterstreichen, dass es sich hier um Gegenstände

gehandelt haben muss, denen die Zeitgenossen besondere Beachtung schenkten.

Zeitgenössische Stiche wie Dominicus Custos' um 1600 in Augsburg gedrucktes
Tischgebet oder Conrad Meyers 1645 in Zürich entstandene Tischzucht5i setzen

diese Objekte als zusammengehörige Einheit eindrücklich ins Bild, und auch in
einem Augsburger Einkaufsratgeber für junge patrizische Frauen wird das gesamte

Arrangement als notwendiger Bestandteil einer geziemenden Stubeneinrichtung
beschrieben, dessen sorgfältige Zusammenstellung wohl als Aufgabe der jungen
Hausfrau zu denken ist.59

Welchen Sinn also hatte dieses in den frühneuzeitlichen Stuben zu findende

Ensemble, dieses object domain? Obwohl die in den Stuben aufbewahrten

Waschgarnituren zuweilen damit erklärt werden, dass es üblich war, mit den

Händen zu essen,60 ist eine ausschliesslich «praktische Funktion»61 des sorgsam
arrangierten Handwaschgeräts zu bezweifeln. Vielmehr weisen der Ort, an dem

es aufbewahrt, und die Art, in der es präsentiert wurde, darauf hin, dass es sich

nicht um ein profanes Gebrauchsgut handelte. Aus einer Strassburger Druckschrift
des Jahres 1514 geht hervor, wie und zu welchem Anlass das sorgfältig in Szene

gesetzte Handwaschgeschirr benutzt werden sollte: «Ein vmbgend Walholtz an

die Stubentür/ zur Zwehelen die gat wider vnnd für/ Dar by ein Gießfas mit eym
hüpsche henlin/ Ein Messin beckin vnd ouch ein Kenlin/ Do mit man Herren

zu Tysch wasser gyt/ Vnnd ein subere Zwehel ouch dar mit/ Vnd dar an gar vil
mancher hüpscher Traß.»62 Die Aufgabe des Hand- beziehungsweise Giessfasses

bestand folglich darin, Wasser zu spenden, das für eine Handwaschung während
des gemeinsamen Mahls benutzt wurde. Diese Handlung war offensichtlich ein

Ausdruck der Ehrerbietung gegenüber den «Herren zü Tysch», womit dem

zeitgenössischen Wortgebrauch gemäss sowohl der Hausvater als auch städtische

Würdenträger oder Adelige gemeint gewesen sein können.63

58 Kunstsammlungen der Veste Coburg, Inv.-Nr. 1,460,293, Dominicus Custos, Das Tischgebet,
Augsburg o J., Kupferstich, 39,8 x 52,4 cm (siehe Abb. 1); Germanisches Nationalmuseum

(GNM), Graphische Slg., Inv.-Nr. HB 2309, Kapsel 1233, Conrad Meyer, Tischzucht, Kupferstich,
14,3 x 24,4 cm, Zürich 1645.

59 Vgl. Augustin (wie Anm. 49), Sp. 108-111.
60 Vgl. Morel (wie Anm. 49), S. 17-19; ferner Ruth-E. Mohrmann, Tischgerät und Tischsitten nach

Inventaren und zeitgenössischen Bildern, in- Wiegelmann/Mohrmann (wie Anm. 29), S. 167-178,
hier 172 f

61 Reinhard (wie Anm. 10), S. 8

62 Gedicht vom Hausrat, Strassburg, um 1514, in: Hampe (wie Anm. 42), Anhang IV, fol. b ii.
Vgl. auch: Hans Folz, Meistergesang von allerlei Hausrat (um 1475), in: ebd., Anhang I, S. 2;
Hans Folz, Von allem Hawsrath (um 1480), in: ebd Anhang III, unfol.; Hans Sachs, Der gantz
Hawsrat (1544), in: ebd., Anhang II, S. 2.

63 Vgl. Herr, in. Grimm (wie Anm. 48), Bd. 10, Sp. 1124-1136, hier 1126-1128.



127

Abb. 1: Dominicus Custos, Das Tischgebet, Augsburg o. J., Kupferstich, 39,8 x 52,4 cm,
Kunstsammlungen der Veste Coburg, Inv.-Nr. 1,460,293.

Dass es bei dieser Handlung kaum darum ging, gründlich die Hände zu säubern,

wird aus der bereits erwähnten, 1641 erschienenen Architectura privata ersichtlich,
in der Joseph Furttenbach sein eigenes Ulmer Wohnhaus beschrieb. Das von ihm
in die Stubenwand eingelassene und aufwendig mit Muscheldekor geschmückte
Handfass verstand Furttenbach zwar als unverzichtbaren Bestandteil des Raums, doch

unterstrich er, dass es «für ein Feyertägliches Gießfaß/ aber mehr von Anschawens/

dann Nutzbarkeit wegen/ zuhalten» sei, das gemeinsam mit Kalender und Spiegel die

«drey Stuben Ornamenti» bildete.64 Die tatsächliche Nutzung des Handwaschgeräts

war in diesem Fall also kaum mehr intendiert.
Es ist deshalb davon auszugehen, dass die in den frühneuzeitlichen Frankfurter
Stuben ausgestellten Waschgarnituren nicht ausschliesslich oder noch nicht einmal

vorrangig dem «praktischen Nutzen» einer Säuberung der Hände dienten. Sie

waren eingebunden in ein Ritual im Kontext der Bewirtung und des gemeinsamen

64 Furttenbach (wie Anm. 38), S. 18 f.



128

Mahls,65 mit dem der Hausvater und wahrscheinlich auch die (männlichen) Gäste

eines Hauses geehrt wurden. Zugleich besass diese Handwaschung einen sakral

aufgeladenen Symbolgehalt. Wie Ulrich Müller anhand mittelalterlichen
Handwaschgeräts wahrscheinlich gemacht hat, wurde durch sie eine «ethisch-moralische
Reinheit»66 hergestellt. Diese Vermutung kann auch für das Spätmittelalter und

die Frühe Neuzeit Plausibilität beanspruchen, wenngleich Müller den ikonischen
und symbolischen Gehalt der Handfässer im Vergleich mit hochmittelalterlichen

Aquamanilen gering ansetzt67 und deshalb annimmt, der Aspekt «pragmatischer
Sauberkeit»68 sei nun stärker hervorgetreten.

Dagegen lässt sich nicht nur die bereits erörterte Einbettung des Handwaschgeschirrs

in ein object domain anführen, sondern auch seine Einbindung in ein

komplexes Verweissystem, welches zwischen den realen Waschgarnituren und ihren

bildlichen Repräsentationen bestand und den Bedeutungsgehalt der Gegenstände

und der mit ihnen verbunden Handlungen wechselseitig verstärkte. So riefen
Inschriften auf den Handfässern unter anderem die Muttergottes an,69 während

Mariä Verkündigung eines der häufigsten christlichen Sujets war, die den Spiegel
vieler Nürnberger Beckenschlägerarbeiten zierten, welche zum Auffangen des

Handwaschwassers dienten.70 Neben der Vorstellung von Maria als göttlichem
Gefäss verwiesen eine solche Inschrift und ein solches Sujet auf die mit Maria
assoziierte Reinheit.71 Umgekehrt tauchen Waschgarnituren als Zeichen der Reinheit

vielfach im Bildmotiv von Mariä Verkündigung auf, welches sich auf zahlreichen

Gemälden des 15. und 16. Jahrhunderts findet.72 Handwaschgerät in Form eines

Handfassschranks ist aber beispielsweise auch in einer Darstellung von Jesus im
Haus Simons zu sehen, welche die Fusssalbung des zu Tisch gebetenen Jesus

durch Maria Magdalena zeigt.73

In ähnlicher Weise fungierte das Handwaschgeschirr als Symbol für Reinheit in den

bereits erwähnten Blättern des 17. Jahrhunderts, dem Tischgebet und der Tischzucht,74

65 Vgl. Eberle, Glanz (wie Anm. 44), S. 198.

66 Müller, Gebrauch (wie Anm. 29), S 299.
67 Vgl. ebd S. 305.
68 Ebd., S. 304.

69 Vgl. Theuerkauff-Liederwald (wie Anm. 29), S. 389, Nr. 488, S. 394, Nr. 523.

70 Vgl. Eberle, Glanz (wie Anm. 44), S. 197. Hier ist die Szene allerdings auf die wesentlichen
Bestandteile (Maria am Pult, Verkündigungsengel, Taube, Blumenvase) reduziert, sodass kein
Handwaschgeschirr dargestellt wird

71 Vgl dazu- Maria, Marienbild, in: Engelbert Kirschbaum (Hg Lexikon der christlichen Ikono¬

graphie, Bd 3, Freiburg l. B. 1971, S. 154—210, hier 190; Verkündigung an Maria, in: ebd., Bd. 4,

Freiburg i. B. 1972, S. 422-438, hier 432.

72 Vgl. Luken (wie Anm 48), S 64,281
73 GNM, Inv.-Nr. Gm 1463, Gabriel Malesskircher, Christus im Hause des Simon, 1476, Öl auf

Holz, 79,5 x 46 cm, Nürnberg.
74 Vgl. oben Anm 58



129

Das gesamte Bildprogramm dieser idealisierten Darstellungen einer gehobenen

bürgerlichen Tischkultur war darauf ausgerichtet, zentrale Werte wie Häuslichkeit,
Sittlichkeit und Frömmigkeit zu visualisieren.75 Durch das dargestellte Tischgebet
wurde ein klarer Bezug zur christlichen Religion hergestellt, der zumindest im Fall
des nachweislich für protestantische wie katholische Auftraggeber arbeitenden Cus-

tos überkonfessionell gewesen sein mag;76 rezipiert wurde Custos' Arbeit jedenfalls
auch vom reformierten Zürcher Bürgertum.77

Besonders interessant ist vor diesem Hintergrund, dass sich das Vorhandensein

von Tresur und Handfass für die Wohnstube des jüdischen Krämers Seligmann

zur goldenen Krone, der gemeinsam mit seiner Frau mit Leinentuch, Gam und

Käse handelte, nachweisen lässt.78 Folglich war das Handwaschgerät nicht so stark

auf einen christlichen Bedeutungsgehalt festgelegt, dass sich sein Besitz für einen

jüdischen Haushalt verboten hätte. Dies im Rekurs auf die These vom «gesunkenen
Kulturgut»79 damit zu erklären, dass sich dem jüdischen Krämer wie auch manchem

christlichen Besitzer von Handwaschgerät der symbolische Gehalt des Gegenstands
und der mit ihm verbundenen Handlung nicht erschloss, führt nicht besonders weit.

Angemessener erscheint es, von einer kreativen Aneignung auszugehen: Innerhalb
des jüdischen Umfelds wurden alternative Formen des Gebrauchs erschlossen, die

jenseits christlicher Deutungen Sinn ergaben.

In jedem Fall wies das beim gemeinsamen Mahl benutzte Handwaschgeschirr
innerhalb des «offenen Hauses»80 ein hohes Mass an Sichtbarkeit auf, weshalb es

sich besonders gut dafür eignete, Träger derjenigen Botschaften zu werden, die den

Bewohnern und Besuchern des Hauses vermittelt werden sollten. Da aus den Inven-

taren an einigen Stellen aufscheint, dass die Qualität und die Quantität der Gegenstände

in Abhängigkeit vom Vermögen des Besitzers variierten, ist es denkbar, dass

es dabei um die distinktive Zurschaustellung des eigenen Status ging. Gleichzeitig
und gleichermassen kann das in Szene gesetzte Handwaschgeschirr die Teilhabe an

einer ständeübergreifenden Urbanen Konsumkultur und damit die Zugehörigkeit zum
städtischen Gemeinwesen demonstriert haben.

75 Vgl Knstina Bake, Spiegel einer Christlichen und friedsamen Hausshaltung Die Ehe in der

populären Druckgraphik des 16 und 17 Jahrhunderts, Wiesbaden 2013, S 95-104
76 Vgl Sybille Appuhn-Radtke, Augsburger Buchillustration im 17 Jahrhundert, in Helmut Gier,

Johannes Janota (Hg), Augsburger Buchdruck und Verlagswesen Von den Anfängen bis zur
Gegenwart, Wiesbaden 1997, S 735-790, hier 736

77 Vgl Schweizensches Landesmuseum, Inv -Nr DEP-3721, Die Familie des Hans Conrad Bodmer,
Landvogt zu Greifensee, 1643, 93 x 73 cm, Ol auf Leinwand, Zurich

78 Vgl Gottlieb Schnapper-Arndt, Judische Interieurs zu Ende des 17 Jahrhunderts, in Vortrage und
Aufsatze, hg von Leon Zeitlin, Tubingen 1906, S 154—167, hier 160

79 Zur Debatte um den von Hans Naumann geprägten und dem trickle down-Modell verwandten

Begriff des «gesunkenen Kulturguts» vgl Wolfgang Kaschuba, Einfuhrung in die Europaische
Ethnologie, 4 Auflage München 2012, S 61-63

80 Eibach (wie Anm 19)



130

Unter Hirschen

In Stuben, Kammern, Sälen und Gängen hingen in den Frankfurter Haushalten

Geweihe sowie daraus gefertigte Leuchter, die oft mit figürlichem Schnitzwerk und

einem Wappenschild versehen waren.81 Sie sind vor allem im 16. und 17. Jahrhundert,

vereinzelt auch im 18. Jahrhundert nachweisbar. Den Inventaren zufolge stammten
diese Geweihe in den meisten Fällen vom Hirsch, wobei davon auszugehen ist, dass

sowohl die Geweihleuchter als auch die als «Hirschköpfe» bezeichneten Geweihe

in aller Regel mit dem Stirnbein des Tieres verbunden waren. Es dürfte sich folglich
nicht um abgeworfene Geweihe gehandelt haben.82

In Frankfurt ist der Besitz von Geweihen beziehungsweise Geweihleuchten
zahlreich belegt. So weist das Inventar der reichen Witwe Guda von 1521 ein «rehorn

luchter mit seinem schild»83 aus; mehrere Exemplare von Geweihen und
Geweihleuchtern werden in den Inventaren der 1524 verstorbenen Patrizier Blasius von
Holzhausen und Claus Stalburg genannt, darunter ein Hirschgeweih «mit zweyen
engelnn»84 und ein «dein regewichtgen mit 1 brustbild».85 Wahrscheinlich aus dem

Erbe seiner Grosseltern beziehungsweise Eltern besass der 1553 in den Adelsstand
erhobene Patrizier Hans Bromm zwei mit Wappen verzierte Hirschgeweihe. Als er
1564 hoch verschuldet starb, hinterliess er einen grossen «Hirschgeweihleuchter
mit einem goldnen Löwen, daran der Brommen und Degen Wappen», das heisst mit
dem Allianzwappen seiner Grosseltem väterlicherseits,86 sowie ein Hirschgeweih
mit dem Wappen der Familie von Rückingen, aus welcher seine Mutter stammte.87

81 Systematische Studien zu den Geweihen und Geweihleuchtern im städtischen Kontext existieren
nicht. Zu den Geweihleuchten vgl.' Kurt Jarmuth, Lichter leuchten im Abendland. Zweitausend
Jahre Beleuchtungskörper, Braunschweig 1967, S. 179—185; Jaap Leeuwenberg, Geweikronen ook

in de Nederlanden, in. Antiek 13 (1978/79), S. 161-198; Lore Telsnig, Mittelalterliche Geweihkronen

als Hangeleuchter, in: Weltkunst 66 (1996), S. 1614-1616; Daniel Parello, Leuchterweibchen,

in: Sönke Lorenz (Hg.), Spätmittelalter am Oberrhein. Katalogband, Stuttgart 2001, S. 129 f.,
Katalognr. 239; Moritz Woelk, Bildwerke vom 9. bis zum 16. Jahrhundert aus Stein, Holz und Ton

im Hessischen Landesmuseum Darmstadt, Berlin, Darmstadt 1999, S. 215-219, Katalognr. 35.

82 Zwar sind aus dem hofischen Kontext Geweihe mit geschnitzten Hirschkopfen belegt, doch
scheinen diese vorrangig für aussergewöhnliche Geweihe angefertigt worden zu sein, die auch

als abgeworfene Geweihe einen Sammelwert hatten. Vgl. Inventar der Kunst- und Schatzkammer
auf dem Prager Schlosse, in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen des Allerhöchsten
Kaiserhauses 10, 1889, S CXLII-CLXXI, hier CLXIX. Zudem ist zu vermuten, dass ergänzende
Schnitzereien in den Inventaren erwähnt worden waren.

83 Inventanum fraw Guden Seligen (wie Anm 43), fol 11 r.

84 Inventar der Verlassenschaft Blasius' von Holzhausen (wie Anm. 35), fol. 34 r.

85 Friedrich Bothe, Frankfurter Patnziervermögen im 16. Jahrhundert Ein Beitrag zur Charakteristik
der bürgerlichen Vermögen und der bürgerlichen Kultur (Archiv für Kulturgeschichte - Ergan-
zungsheft 2), Berlin 1908, S. 103. Zu den Verwandtschaftsverhältnissen vgl Hans (2) Bromm, in
Hansert (wie Anm 52), PID 72000999.

86 Bothe (wie Anm. 82), S. 156.

87 Vgl. ebd., S. 152.



131

LJber welche Wege ein von den patrizischen Eheleuten Christoph Stalburger und

Cathrina Humbracht zu Beginn des 17. Jahrhunderts vererbtes Stück in den Besitz
der Familie gekommen war, lässt sich hingegen nicht so leicht nachvollziehen. Sie

hinterliessen im Haus «zum Strauss» einen alten «Schanckleuchter mit einem

Hirschgewicht und einem bildt, darahn holtzhaußen und froschen Wappen»,88 also mit den

Wappen der Frankfurter Patrizierfamilien Holzhausen und Frosch, mit welchen kein
unmittelbares Verwandtschaftsverhältnis bestand.89 Das Stück mag vererbt oder als

Geschenk90 erhalten worden oder einfach im Haus verblieben sein, als dieses den

Besitzer wechselte.91 Weitaus eindeutiger war demgegenüber der von den Eheleuten

ebenfalls besessene «uffhenckleuchter mit einem Hierschgewicht darahn ein brust-
bildt»,92 der im Sommerhaus des Hauses «Gross Stalburg»93 aufgehängt war und das

eigene Familienwappen (also das der Stalburger) zeigte.
Doch nicht nur in patrizischen Wohnräumen, auch im Haus des Goldschmieds
Hans Knorr94 oder im Erdgeschoss des von einer Ganerbschaft besessenen Frankfurter

Kaufhauses fanden sich im ausgehenden 16. Jahrhundert Geweihleuchter.95

Keine Leuchter, aber immerhin sechs «alte Hirschköpfe» waren 1614 in der oberen

Stube des Kuchenbäckers Vincenz Fettmilch zu finden, der als Rädelsführer eines

gegen den Rat und die Frankfurter Juden gerichteten Aufstands hingerichtet wurde.
Ähnlich sah es im Haus des gleichfalls führend am Aufstand beteiligten Schreiners

Conrad Gerngross aus, der fünf kleine Hirschköpfe in einer Kammer aufbewahrte.96

Hirschköpfe hingen vor der Stube des reformierten wallonischen Zuckerbäckers

Abraham de Hamel,97 und sie fehlten auch nicht in den um die Mitte des 17.

Jahrhunderts inventarisierten vermögenden Haushalten des Schneiders Abraham Druart,
des Stadtbaumeisters Johann Wilhelm Dilich und des Gastwirts Christian Jörger, in
denen die Hirschköpfe zusammen mit einem reichen Gemäldeschmuck - darunter

88 Losbuch Daniel Stalburgers (wie Anm 52), fol 3 r
89 Vgl Christoph Stalburger, in Hansert (wie Anm. 52), PID 72004876
90 Auf diese Möglichkeit weist Schmid (wie Anm 17), S 60, hin
91 Zu den Besitzern des Hauses «Zum Strauss» vgl Jung/Hulsen (wie Anm 37), S 140-146
92 Losbuch Daniel Stalburgers (wie Anm 52), fol 11 r
93 Mit Sommerhaus wird hier kein Gartenhaus, sondern ein unbeheizter Saal bezeichnet Vgl Som¬

merhaus, in Grimm (wie Anm 48), Bd 16, Sp 1532 f, hier 1533. Zum Haus «Gross Stalburg»
vgl u. a Walter Sage, Das Burgerhaus in Frankfurt a M bis zum Ende des Dreissigjahngen
Krieges, Tubingen 1959, S. 22 f

94 IfSG, Reichskammergenchtsakten Nr 963, Inventar des Hans Knorr (1597), fol. 18-35
95 IfSG, Handel Ugb 384, Inventarium vnnd Verzeichnis aller vnnd leder Fahrenden haab, jährlicher

Gulthen vnndt Meßgeflle, den Ganerbenn deß Kauffhauses alhie zu Franckfurt zugehörig vnnt
heut dato uffs Newe beschneben worden (1590—1596), unfol

96 Vgl Bothe (wie Anm 50), S 320 f
97 Vgl Otto Ruppersberg, Der Erbauer der Goldenen Waage, Abraham von Hamel, und seine Hinter¬

lassenschaft, in: Festschrift zum funfzigjahngen Jubiläum des Stadtischen Histonschen Museums

(Schriften des Historischen Museums Frankfurt am Main 4), Frankfurt a M 1928, S 62-84,
hier 78



132

Jagdszenen beziehungsweise -stillleben - die Wände von Stuben, Sälen und Kammern

schmückten.98 1661 wurde im Inventar des Jacob Zell ein «Hangleuchter von
1 Hirschgewicht» sowie ein Zehnender «uff dem Gang» vermerkt.99 Am Ende des

Jahrhunderts, 1689 beziehungsweise 1694, fanden sich Hirschköpfe im Besitz des

Glasschneiders Johann Hess100 und des Juden Seligmann zur goldenen Krone.101

Noch 1766 wurde schliesslich aus dem Nachlass des Spenglermeisters Trost ein

Hirschkopf versteigert.102

Folglich handelte es sich bei diesen Hirschgeweihen und den aus ihnen gearbeiteten
Leuchtern um geschätzte Objekte, die nicht nur beim Patriziat, sondern in weiten
Teilen der städtischen Bevölkerung Anklang fanden. Ihr Nachweis in jüdischen und
reformierten Haushalten belegt zudem, dass ihr Besitz nicht auf die in Frankfurt
dominierende lutherische Konfession beschränkt war. Die wenigen in den Frankfurter

Quellen erhaltenen Wertangaben zeigen darüber hinaus, dass sich die Frankfurter ihre

Vorliebe für Geweihe etwas kosten Hessen. Hirschköpfe beziehungsweise -geweihe

waren keineswegs billig, denn sie wurden stets mit 1-2 Gulden taxiert. Noch viel
kostspieliger war ihre Umarbeitung zu Leuchtern, zumal wenn das Geweih mit einer

figürlichen Schnitzarbeit ergänzt wurde. Von solchen Exemplaren, die in Frankfürt nur
als Einzelstücke nachweisbar sind, häufte der Nürnberger Patrizier und Kunstsammler

Willibald Imhoff bis zu seinem Tod im Jahr 1580 eine grosse Zahl an und vermerkte
die Kosten für ihre Herstellung in seinem Ausgabenbuch. Für zwei Geweihe kamen

da im Jahr 1572 einschliesslich aller Arbeiten stattliche 21 Gulden zusammen.103

Neben den Belegen aus Nürnberg, wo Dürer und Willibald Pirckheimer zu den

Geweihsammlern gehörten,104 gibt es nur wenige Hinweise auf die Existenz von
Geweihen und Geweihleuchtem im städtischen Kontext. Aus Braunschweig
beispielsweise ist nur ein einziger «hertzkopf» bekannt,105 während fur eine

Lüneburger Patrizierfamilie des 17. Jahrhunderts gleich mehrere Geweihleuchter belegt

98 Vgl dazu Inventarium Druart (wie Anm 54), fol 14 r, IfSG, Inventare, 1660/44, Inventanum
über weyl Joh Wilh Dihchii, hiesigen gewesenen Burgers und Ingenieurs seel. so wohl auß

erster und zweyter Ehe verlaßenschafft, alß auch deßen Wittiben apportata, und im Wittibenstand
Errungenschafft (1660), fol 13 v, 15 r, IfSG, Rechnet vor 1816, 864, Inventanum Uber Chnstian
Jorgers, Gasthalters Zum Engel mobilia (1653) fol 8-19, hier fol 10 v, 11 v

99 IfSG, Inventare 1661/4, Inventar des Jacob Zell (1661), fol 3 r Das Inventar ist durch einen
Brandschaden so stark beschädigt, dass sich der Beruf und der Stand Zells mcht mehr nachweisen
lassen

100 Gustav E Pazaurek, Der Frankfurter Glasschnitt und die Familie Hess, m Der Kunstwanderer 8

(1926/27), S 95-98, 145-148, 235-238, 275-279, 317-321, hier 97

101 Vgl Schnapper-Arndt (wie Anm 76), S. 160

102 Vgl IfSG, Vergantungsbucher Apnl 1766-Marz 1767, Vergantung der Effecten des Spengler-
meisters Trost (1766), fol 14-23 r, hier fol 15 r.

103 Vgl. Detlef Heikamp, Durers Entwürfe fur Geweihleuchter, in Zeitschrift fur Kunstgeschichte 23

(1960), S 42-55, hier 49
104 Vgl. ebd S 42
105 Vgl Mohrmann (wie Anm 3131), S 302



133

sind.106 Bildquellen sind, anders als im Fall der Handfasser, selten, doch macht es

die Darstellung von Rehköpfen auf dem bereits erwähnten Kupferstich des Domi-
nicus Custos wahrscheinlich, dass Geweihe auch ausserhalb Frankfurts städtische

Flaushalte zierten. Die Geweihleuchter wurden zudem im frühen 16. Jahrhundert als

gebührende Ausstattung von Wohnhäusern angesprochen: «Zu lüchte ei Hirtzhorn
hat wol zwetzig end/ Das hencke dann mittel m das Gaden».107

Für die Geweihleuchter weisen einzelne Belege bis in das 14. Jahrhundert zurück;108

ihre Verbreitung erstreckte sich über weite Teile des Reichs einschliesslich der
Niederlande und der Schweiz.109 Zu unterscheiden sind laut der Forschung zwei Formen:

diejenigen, in denen ein vertikal aufgehängtes Geweih um eine aufrecht stehende

oder thronende Figur eine Art Mandorla bildet, und diejenigen, bei denen an das

Stirnbein des horizontal liegenden Geweihs eine (fast immer weibliche) Büste oder

ein Wappenschild beziehungsweise eine Verbindung aus Figur und Wappen ansetzt.110

Verwendet wurden dafür Geweihe vom Rothirsch, Damhirsch, Elch und Rentier

beziehungsweise Flörner des Steinbocks.111 Angebracht waren an den Leuchtern
oftmals nur wenige Kerzenhalter; die Lichtwirkung dieser Objekte spielte folglich
eine untergeordnete Rolle.112

Da es bei den Geweihleuchtem also nicht primär darum ging, einen Raum zu erhellen,

und es fur die Hirschköpfe keinerlei Belege für eine Nutzung beispielsweise als

Haken gibt, muss sich mit diesen Gegenstanden eine Bedeutung verbunden haben,
die ihre Anschaffung und Aufhangung jenseits einer «praktischen» Handhabung

rechtfertigte. Worin diese Bedeutung bestand, ist allerdings im Fall der
Hirschgeweihe auf der Grundlage allein der Inventare kaum zu beantworten. Erst durch

die Einbeziehung anderer Quellen kann eine Annäherung an den Bedeutungsgehalt
der Objekte erfolgen. Diese hat zunächst von den allgemeinen mit dem Hirsch und

seinem Geweih verbundenen Vorstellungen und Praktiken auszugehen.
So galt der Hirsch, der in christlicher Tradition als ein Symbol für Christus oder die

Taufe angesehen wurde,113 in der Frühen Neuzeit als edelstes einheimisches Wildtier.

Die zahlreichen Arzneien, die aus Geweih, Knochen und Organen des Tieres

106 Vgl Marc Kuhlborn, Ein Papageu im blechern Bauer Haushaltsmventare des 17 und 18 Jahr¬

hunderts und ihre Aussagekraft zu Hausrat und Hausstruktur, in Archäologie und Bauforschung
in Lüneburg 4 (1999), S 73-108, hier 86, 89, 95

107 Gedicht vom Hausrat (wie Anm 61), fol b 11

108 Vgl Leeuwenberg (wie Anm 78), S 179-183
109 Zur Verbreitung siehe die in der Literatur (wie Anm 78) vorgestellten Stucke
110 Vgl dazu Leeuwenberg (wie Anm 78), S 161, Jarmuth (wie Anm 78), S 180, dessen Zuweisung

der vertikalen Form an die Gotik und der horizontalen an die Renaissance allerdings ungenau ist
111 Vgl Leeuwenberg (wie Anm 78), S 161 Hans Lutsch, Gestaltung und Ausstattung nichtkirchhcher

Räume des spateren deutschen Mittelalters und der Renaissance, in Zeitschrift fur Bauwesen 71

(1921), S 1-29, 116-146, erwähnt sogar ein Antilopengehorn (S 135).
112 Vgl Jarmuth (wie Anm 78), S 182.

113 Vgl P Gerlach, Art Hirsch, in Kirschbaum (wie Anm 70), Bd 2, S 286-290



134

gewonnen und gegen Infektionskrankheiten, als Stärkungsmittel oder zur Steigerung
der Potenz beziehungsweise Libido eingesetzt wurden, verweisen auf eine Reihe

von positiven Eigenschaften, die sich mit dem Hirsch verbanden.114 Durch populäre
Kräuter- und Arzneibücher wurde das Wissen über die Heilkraft solcher vom Hirsch

gewonnenen Präparate verbreitet, darunter beispielsweise das seit 1557 vielfach

aufgelegte Kräuterbuch des Frankfurter Stadtphysikus Adam Lonitzer.115 Untrennbar

verbunden mit dem Glauben an die medizinische Wirkung war die Vorstellung
von apotropäischen Kräften, die vielen inneren und äusseren Organen des Hirsches

beziehungsweise der Hirschkuh innewohnen sollten. In diesem Zusammenhang wird
in der volkskundlichen Forschungsliteratur auch das am Haus angebrachte, Übel

abwehrende Geweih erwähnt.116

Geweihe wurden ausserdem geschätzt, weil sie als wundersame Hervorbringungen
der Natur beziehungsweise der göttlichen Schöpfung angesehen wurden. Aus der

Integration von Geweihsammlungen in die höfischen und städtischen Kunstkammern

tritt dieser Aspekt deutlich hervor. Der Nürnberger Patrizier Willibald Imhoff
versuchte dementsprechend, möglichst verschiedene und seltene Geweihe zu erwerben,

darunter solche von Elchen und Rentieren sowie die Kuriosität eines Hasengehörns,
das er für den stolzen Preis von 16 Gulden erwarb. Dasselbe Stück wurde vermutlich

1633 für 30 Reichstaler nach Amsterdam verkauft, wobei seine Provenienz mit
«anno 1525 aus Hispania kommend» angegeben wurde. Aus Imhoffs Erbe stammen

wahrscheinlich auch die drei Jahre später verkauften 14 Rehgeweihe, in denen «die

natur wunderbar gespielet», das heisst, die wahrscheinlich verwachsen waren, und zu
denen auch die Hörner einer «indianischen gais» zählten.117 Ganz ahnlich liest sich

die von dem Ulmer Kaufmann Christoph Weickmann verfasste und 1659 publizierte
Beschreibung seiner «Kunst- und NaturalKammer», in der er ebenfalls exotische

und missgestaltete Gehörne und Geweihe versammelt hatte.118 Das Bemühen, die

«Welt in der Stube»119 abzubilden, lässt sich in dieser Sammlungstätigkeit erahnen.

Der Bedeutungsgehalt der Geweihe wurde mit ihrer Umarbeitung und Ergänzung zu
Leuchtern nochmals verstärkt, denn auf diese Weise wurden Objekte geschaffen, in
denen sich Naturalien mit Artefakten verbanden, wodurch eine Kombination entstand,

die der Anlage der frühneuzeitlichen Kunst- und Wunderkammern entsprach. Wun-

114 Vgl Art Hirsch, in Johann Heinrich Zedier (Hg Grosses Universal-Lexicon aller Wissenschaf¬

ten und Künste, Bd 13, Leipzig 1739, Sp 114—125. Vgl ebd auch die Eintrage zu Hirsch-Horn,
Hirsch-Kolben, Hirsch-Ruthe, Hirsch-Sprung

115 Vgl Adam Lonitzer, Kreuterbuch New zugencht, Frankfurt a M 1557, S XXV
116 Vgl. Art Hirsch, in- Hanns Bachtold-Staubh, Eduard Hoffmann-Krayer (Hg Handworterbuch

des deutschen Aberglaubens, Bd 4, Berlin 1932, Sp 86-110, hier 101 f., 104—110

117 Heikamp (wie Anm. 100), S 49-51
118 Vgl Christoph Weickmann, Exoticophylacium Weickmannianum [ ],o O 1659, S. 9

119 Vgl Andreas Grote (Hg Macrocosmos in Microcosmo Die Welt in der Stube. Zur Geschichte
des Sammeins 1450 bis 1800 (Berliner Schriften zur Museumskunde 10), Opladen 1994



135

dersam wie die Geweihe selbst waren zudem die mit ihnen verbundenen Figuren, bei

denen es sich oft um Misch- oder Fabelwesen handelte. In Meerweibchen, Tritonen
und Mädchen mit Rübenfüssen wurde das Verhältnis von Mensch und Natur noch

einmal in anderer Form thematisiert.120

Mit den Geweihsammlungen ist bereits ein Aspekt angesprochen, an dem sich die

Bedeutung des Hirsches für die höfische Kultur festmachen lässt.121 Das Tier spielte
zudem in weiteren Bereichen des höfischen Lebens eine wichtige Rolle. Der
frühneuzeitliche Hochadel verfügte aufgrund seines Jagdrechts über einen privilegierten
Zugang zu Fleisch und Geweih des Tieres, sodass Hirschjagd und Hirschessen ein

fester Bestandteil höfischer Festkultur waren.122 Das Geweih eignete sich dabei auch

ausserhalb der Wunderkammern als Medium fürstlicher Prachtentfaltung. So enthält
das 1581 in Frankfurt erschienene Kochbuch des Kurmainzer Mundkochs Marx
Rumpolt ein Rezept für ein prunkvolles Schauessen, an dem ein Hirschkopf mitsamt

vergoldetem oder versilbertem Geweih aufgetragen wurde. Dass ein solches Essen

an der fürstlichen Tafel den obersten Rang einnahm, spiegelt sich in der Anordnung
der Rezepte in Rumpolts Werk: die von ihm zusammengetragenen 37 Rezepte vom
Hirsch eröffnen das Kapitel über «allerley Wildpret», unter denen das erwähnte

Schauessen wiederum an erster Stelle steht.123

Hirschfleisch und -geweihe fungierten zudem als fürstliche Geschenke, sei es im
diplomatischen Verkehr, sei es als Gunstbeweis. Maximilian I. beispielsweise
vermachte dem Kardinal Georges d'Amboise im Kontext der gescheiterten fran-

zösisch-habsburgischen Heiratsverhandlungen ein Hirschgeweih.124 Für Luther, in
dessen Haushalt der Konsum von Rotwild durch archäologische Funde belegt ist,
wird angenommen, dass er Wildpret als Geschenk von adeligen Gönnern erhielt,125

und tatsächlich bat er den als Hofmann und «Wildpretfresser» wahrgenommenen

Spalatin für seine Hochzeit um entsprechende Gaben.126 Spalatin war auch der

120 Vgl. dazu- Heikamp (wieAnm. 100), S. 44; Heinz Stafski, Der Drachenleuchter fur Anton Tucher.

Ein angezweifeltes Werk des Veit Stoss, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 49 (1986), S. 125-146,
hier 139-145; Woelk (wie Anm 78), S 215-219, Katalognr. 35.

121 Vgl dazu Klaus Graf, Jagdtrophaen, in: Werner Paravicini et al. (Hg.), Hofe und Residenzen im
spatmittelalterlichen Reich. Bilder und Begriffe, Teilbd 1: Begriffe (Residenzenforschung 15.2),
Ostfildern 2005, S. 332 f.

122 Vgl. dazu: Jagd, in Zedier (wie Anm 111), Bd. 14, Leipzig 1739, Sp 150-154; Werner Rosener,

Jagd und Tiere, in: Paravicini (wieAnm. 118), S. 326-332.
123 Vgl. Marx Rumpolt, Ein new Kochbuch [...], Frankfurt a. M. 1581, fol. XXXIX.
124 Vgl. Hermann Wiesflecker, Kaiser Maximilian I., Bd 3 Das Reich, Osterreich und Europa an

der Wende zur Neuzeit, München 1977, S. 276, der dieses Geschenk wohl zu Unrecht als Spitze

gegen die antihabsburgische Politik des Kardinals deutet
125 Vgl Harald Melier et al, Fundsache Luther Archäologen auf den Spuren des Reformators, Stutt¬

gart 2008, S. 139.

126 Vgl dazu: Luther an Spalatin, Wartburg, 15 8. 1521, in: Martin Luther, Die Briefe (Luther
deutsch 10), hg. von Kurt Aland, Gottingen 1991, S. 97-99, hier 99; Luther an Spalatin, 16 6

1525, ebd., S. 158.



136

Ansprechpartner für Albrecht Dürer, um zwei von Kurfürst Friedrich dem Weisen

versprochene Geweihe einzufordern, die zu Geweihleuchtern umgearbeitet
werden sollten.127

Trotz der engen Verknüpfung von Hirsch und höfischer Sphäre sollte jedoch nicht

vorausgesetzt werden, dass die reichsstädtischen Frankfurter den Hirsch
ausschliesslich als Symbol fürstlicher Macht ansahen.128 Zwar ist es weder sicher, ob

im frühneuzeitlichen Frankfurt eine besondere Verbindung zu dem Tier bestand, weil
eine Hirschkuh in der von Thietmar von Merseburg um die erste Jahrtausendwende

aufgezeichneten Frankfurter Gründungslegende eine zentrale Rolle spielt.129 Noch
ist erwiesen, dass diese Legende der Grund dafür war, dass dem Stadtrat zu Beginn
des 15. Jahrhunderts eine Hirschkuh geschenkt wurde und dieser bald darauf mehrere

Hirsche in einem Graben der alten Stadtbefestigung halten liess. Fest steht jedoch,
dass der Rat die im Hirschgraben aufgezogenen Tiere nicht anders nutzte, als dies an

Fürstenhöfen der Fall war, indem er sie als wertvolle Gaben verschenkte130 oder für
städtische Festessen schlachten liess. So führte der Rat bereits in der ersten Hälfte des

15. Jahrhunderts ein jährliches Hirschessen ein, an dem er bis in die Reformationszeit,
nämlich mindestens bis zum Jahr 1539, festhielt.131 Darüber hinaus wurden die Tiere
des städtischen Hirschgrabens auch an patrizische Frankfurter Familien verkauft, die

Hirschfleisch anlässlich von Hochzeiten zubereiten liessen.132

Als der Rat die Hirschhaltung im ausgehenden 16. Jahrhundert aufgab,133 wurde

Hirschfleisch wahrscheinlich ein noch exklusiveres Gut, als es zuvor schon gewesen

war. So taucht es selbst in den erhaltenen patrizischen Haushaltsbüchern des

17. Jahrhunderts, die unter anderem eine prachtvolle Hochzeit der Familie zum
Jungen von 1625 dokumentieren, nicht mehr auf.134 Die Mehrzahl der Frankfurter

Bevölkerung wird somit selten oder nie in den Genuss von Hirschfleisch

gekommen sein, es sei denn bei den Feierlichkeiten, die auf die frühneuzeitlichen

127 Vgl Heikamp (wie Anm 100), S 42
128 So aber Uwe Heckert, Die Ausstattung des Grossen Saals im Erfurter Rathaus Ein Beitrag zum

politischen Selbstverstandnis eines Stadtrats im spaten Mittelalter, in Andrea Lother et al (Hg
Mundus in imagine Bildersprache und Lebenswelten im Mittelalter Festgabe fur Klaus Schreiner,
München 1996, S 303-318, hier 307

129 Vgl Leome Franz, Im Anfang war das Tier Zur Funktion und Bedeutung des Hirsches in
mittelalterlichen Grundungslegenden, in Sabine Obermaier (Hg.), Tiere und Fabelwesen im
Mittelalter, Berlin 2009, S 261-280, hier 264-268

130 Vgl Almut Junker, Frankfurt um 1600 Alltagsleben in der Stadt (Kleine Schriften des Histo¬
rischen Museums Frankfurt 7), Frankfurt a M 1976, S 95

131 Vgl dazu Achilles August Lersner (Hg Der Weit-beruhmten Freyen Reichs-Wahl-und Han¬

dels-Stadt Franckfurt am Mayn Chronica [ ],Bd 2 1, Frankfurt a M 1734, S 669-672, Hans-Otto

Schembs, Helmut Nordmeyer, Grosser Hirschgraben Geschichte und Geschichten einer Strasse,

Frankfurt a M 2000, http //www stadtgeschichte-ffm de/download/hirschgraben pdf, S. 3

132 Lersner (wie Anm 128), S. 670 f
133 Vgl Schembs/Nordmeyer (wie Anm 128), S 3

134 Vgl Schnapper-Arndt (wie Anm 56), S 13 f



137

Kaiserkrönungen folgten. In einem Flugblatt über die Krönung Maximilians II.
wird Hirsch als eine der Fleischsorten genannt, mit denen der Ochse gefüllt war,
der in dem eigens errichteten Küchenbau auf dem Römer gebraten wurde.135

Unter diesen Umständen muss sich bei den Frankfurtern der Eindruck verstärkt
haben, dass der Genuss von Hirschfleisch etwas Aussergewöhnliches war, und

möglicherweise verankerte sich dabei auch die Vorstellung, dass der Hirsch als

fürstliches beziehungsweise kaiserliches Tier anzusehen sei.

Inwieweit die Jagd auf den Hirsch von den Frankfurtern als fürstliches Vorrecht

begriffen wurde, ist nicht zweifelsfrei zu klären. Zumindest noch im 16. Jahrhundert

wurde die Hirschjagd von Angehörigen des städtischen Patriziats praktiziert: «1582.

den 22. Obob. [sie] Ist dem jungen Herrn Burgermeister/ Herr Johann Hector Zum-

jungen/ kund gethan/ daß zween Hirsch in dem Scheids-Wald stünden/ derowegen
der sich auffgemacht/ und einen darvon zu Haus bracht.»136 Es ist wahrscheinlich,
dass es sich bei diesem weidmännischen Bravourstück des Johann Hector zum
Jungen um einen aufzeichnungs- und erinnerungswürdigen Einzelfall handelte, der

gerade deshalb Eingang in die städtische Überlieferung fand. Auch zu Beginn des

18. Jahrhunderts, als ihn der patrizische Chronist Lersner137 in seine Chronik
einfügte, dürfte er noch dazu geeignet gewesen sein, den erfolgreichen Jäger und seine

Familie, die übrigens im Folgejahr (1707) in den österreichischen Freiherrenstand

erhoben wurde, auszuzeichnen.138

Wenngleich also das Patriziat die Hirschjagd als standesgemäss empfunden haben

dürfte, ist aus rechtsgeschichtlicher Sicht keineswegs klar, wem das Recht zur
Hohen Jagd in Frankfurt überhaupt zustand. War es ein Vorrecht des Kaisers oder

des Patriziats, oder kam es allen Bürgern zu? Die vorhandenen Quellen sind in
diesem Punkt nicht eindeutig, vermutlich weil bereits bei den Zeitgenossen umstritten

war, in welchem Umfang die reichsstädtische Bürgerschaft zur Ausübung des

hoheitlichen Jagdregals berechtigt war. «Weydwerk zu treyben» war zwar in dem

1578 erlassenen Stadtrecht allen Bürgern zugestanden worden,139 doch wurde dies in
einem Rechtskommentar des 18. Jahrhunderts lediglich als das Recht zur Niederen

Jagd interpretiert.140 Als das bürgerliche Jagdrecht während des Fettmilchaufstands

diskutiert wurde, beanstandete die Bürgerschaft, dass es, obschon es allen Bürgern

135 Vgl Wolfgang Harms (Hg Deutsche illustrierte Flugblatter des 16 und 17. Jahrhunderts, Bd 4

Die Sammlungen der Hessischen Landes- und Hochschulbibliothek in Darmstadt, Tubingen 1987,
S 64

136 Lersner (wie Anm 128), Bd 1 1, Frankfurt a M 1706, S 552 Zu Johann Hector zum Jungen

vgl Hans Hector zum Jungen, in- Hansert (wie Anm 52), PID 72004535.
137 Vgl Achilles August Lersner, in Hansert (wie Anm 52), PID 72005424
138 Vgl Johann Heinrich Hieronymus v u. zum Jungen, in Hansert (wie Anm 52), PID 72004568
139 Der Statt Franckenfurt am Mayn erneuwerte Reformation, Frankfurt a M 1578, 9, IX, § II
140 Vgl Johann Philipp Orth, Notig und nuzlich erachteter Anmerkungen über die sogenante erneuerte

Reformation der Stadt Frankfurt am Main [ ], Fortsetzung 3, Frankfurt a M 1751, S 674



138

zustehe, von den «Junkern» an sich gezogen worden sei.141 Daraufhin bestätigte der

Rat das Recht aller Bürger zur Jagd gemäss dem Wortlaut der Reformation.142 Weder

von Bürgerschaft noch vom Rat wurde jedoch zwischen Hoher und Niederer Jagd

unterschieden, und der unter Vermittlung der kaiserlichen Kommission entstandene

Bürgervertrag sprach das Problem in dieser Form überhaupt nicht mehr an.143

Wie undurchsichtig die Lage war, zeigt sich auch in einer 1789 veröffentlichten, aus

verschiedenen Vorlagen kompilierten Stadtbeschreibung, die den Frankfurter Bürgern

an einer Stelle lediglich die Niedere Jagd zugestand, an anderer Stelle jedoch
selbstverständlich davon ausging, dass auch die Wildschwein-, Hirsch- und Rehjagd

rechtmässig von allen Frankfurtern mit Bürgerrecht betrieben wurde.144 Werden nun
die Inventare herangezogen, um Aufschluss über die soziale Praxis zu erhalten, ergibt
sich, dass das Patriziat zwar in weitaus grösserem Umfang, aber nicht ausschliesslich

im Besitz von Jagdwaffen und -gerätschaften war. Auch ein Geweihliebhaber wie
der bereits angeführte Schneider Abraham Druart besass um die Mitte des 17.

Jahrhunderts neben mehreren Schusswaffen ein «Weidmesser».145

Die Frankfurter Hirschgeweihe können deshalb im Einzelfall durchaus Jagdtrophäen

gewesen sein, mit denen sich die Erinnerung an eigenen oder familiären weidmännischen

Erfolg verband. Dennoch lässt sich dies angesichts der breiten sozialen

Streuung der Belege nicht für alle Stücke annehmen.146 Als Erinnerungsstück
könnten zudem Köpfe von Hirschen gedient haben, die anlässlich eines festlichen
Mahls geschlachtet worden waren,147 doch ist auch hier fraglich, ob dies für alle

vorkommenden Geweihe gelten kann. Wahrscheinlicher ist, dass Hirschköpfe und

-geweihe wie anderer Hausrat als Erbstück, Geschenk, Neu- oder Gebrauchtware

in den Besitz von Frankfurter Haushalten kamen, es mithin einen Markt für diese

Gegenstände gab.

Anders gesagt: Hirschgeweihe wurden auch von jenen Teilen der Frankfurter

Bevölkerung geschätzt, die höchstwahrscheinlich nie Gelegenheit hatten, einen

141 Vgl Gravamina in puncto lllicitarum exactionum (1612), in'Bothe (wie Anm 50), S 421—448,

hier 430
142 Vgl Bericht eines Ehrb Rats auf der Burgerschaft vermeinte gravamina in puncto exactionum

(1612), m ebd S. 448-492, hier 465
143 Vgl Kommissionsabschied oder Burgervertrag (1613), in ebd S. 492-510, hier 504
144 Vgl Johann Heinrich Faber, Topographische, politische und historische Beschreibung der Reichs-,

Wahl-und Handelsstadt Frankfurt am Mayn, Bd 2, Frankfurt a M 1789, S 75,512.
145 Inventanum Druart (wie Anm 54), fol 18 v.

146 Vgl dagegen Graf (wie Anm 118), S 333, der zwar richtig bemerkt, dass Geweihe kein «exklu¬

sives hofisches oder aristokratisches Statussymbol» waren, aber auch im Fall des bürgerlichen
Geweihbesitzes von Jagdtrophaen spricht.

147 Erwähnenswert, wenn auch in einen anderen Kontext gehörig, sind in diesem Zusammenhang die
als eine Art Trophäe aufbewahrten Kopfe der Festochsen, die bei den Kronungsfeierhchkeiten
gebraten wurden. Vgl Harriett Rudolph, Die Herrschererhebung als Fest Kronungsfest im
Vergleich, in' Michael Maurer (Hg Festkulturen im Vergleich Inszenierungen des Religiösen und

Politischen, Köln 2010, S. 13—42, hier 35-37



139

Hirsch zu jagen oder zu schlachten. Sie empfanden Hirschgeweihe ebenfalls als

standesgemässe Ausstattung ihrer Wohnräume, und dies ist das Interessanteste

an den Frankfurter Befunden. Denn das Vorkommen von Geweihen und
Geweihleuchtern in den Haushalten des städtischen Patriziats, das im Verlauf der Frühen
Neuzeit immer mehr auf einer adelsgleichen Stellung beharrte und zum Teil die

Nobilitierung erreichte, liesse sich mühelos als Anspruch auf hohen gesellschaftlichen

Rang und politische Mitwirkung interpretieren, zumal die Geweihe mit
Wappen versehen wurden, welche Status und Altehrwürdigkeit symbolisierten.
Das Patriziat lässt sich zugleich als diejenige Sozialformation denken, die am
ehesten mit den gelehrten Deutungen der Geweihe beziehungsweise Geweihleuchter

vertraut war. Grössere interpretatorische Probleme wirft die Tatsache auf, dass

sich die nichtpatrizische Bevölkerung den Hirsch beziehungsweise sein Geweih
ebenso aneignete, freilich ohne auf die aufwendige Form des Geweihleuchters

zurückzugreifen.
Waren also die Hirschköpfe in der Stube des Vincenz Fettmilch Ausdruck seiner

stadtbürgerlichen Identität, gemahnten sie an das bürgerliche Jagdrecht und
unterstrichen die Ebenbürtigkeit aller Bürger? Zielte der mehrfach auf die Jagd
verweisende Raumschmuck des reichen Schneiders Abraham Druart gleichfalls
auf eine solch konkrete politische Aussage, oder ging es allgemeiner darum,
bürgerlichen Kunstsinn und Geschmack zu beweisen? Welche Bedeutung wiederum
verband sich für den jüdischen Krämer Seligmann zur goldenen Krone mit den

Hirschköpfen in seiner Stube? Dienten sie auf der Grundlage überreligiös gültiger
magischer Vorstellungen dazu, das Haus gegen Übel zu schützen, was vielleicht
gerade angesichts prekärer ökonomischer Verhältnisse148 ratsam erschien? Oder

wussten Fettmilch, Druart und Seligmann zur goldenen Krone am Ende selbst

nicht so genau, warum zu einer geziemenden Frankfurter Wohnungseinrichtung
ein Hirschkopf gehörte, weil die mit diesen Objekten verbundenen Bedeutungen
oder Handlungen nur in gelehrten Kreisen diskutiert wurden oder bereits in
Vergessenheit geraten waren?

Wie weit das interpretatorische Spektrum reicht, führen diese Fragen nochmals

vor Augen. Festzuhalten ist, dass in Frankfurt (und andernorts) bereits im
Spätmittelalter und in der Frühen Neuzeit eine bemerkenswert homogene Wohnkultur
bestand, die ökonomische, ständische, konfessionelle und religiöse Grenzen
überwand. Dennoch ist davon auszugehen, dass in den mit Geweihen beziehungsweise

Geweihleuchtern ausgeschmückten Rats- und Zunftstuben, den Stuben

eines Patriziers wie Blasius von Holzhausen, eines Handwerkers wie Vincenz
Fettmilch oder eines Krämers wie Seligmann zur goldenen Krone die Bedeutung
eines Gegenstands, der gewissermassen über einen Pool von Aussagen verfügte,

148 Vgl. Schnapper-Arndt (wie Anra. 76), S. 156.



140

erst durch die Einbindung in einen spezifischen räumlichen Kontext individuell
beziehungsweise kollektiv definiert wurde. Eine Forschung, die es sich zur
Aufgabe macht, die materielle Kultur frühneuzeitlichen Wohnens zu verstehen, kann

beziehungsweise muss unter diesen Umständen nicht mehr und nicht weniger
leisten, als diese Vielfalt zeitgenössischer Deutungsmöglichkeiten aufzuzeigen
und gegeneinander abzuwägen.

Resümee

Die vorangegangenen Ausführungen gehen der Frage nach, in welchem Mass der

Umgang mit den Dingen im Kontext frühneuzeitlichen Wohnens rekonstruiert
werden kann, wenn dafür vorrangig Inventare herangezogen werden. Dabei zeigt
sich, dass Inventare nicht nur Aussagen über die (soziale) Verbreitung von
Gegenständen erlauben, sondern dass sich mit ihnen auch die räumliche Anordnung von
Objekten innerhalb der verschiedenen Zonen des «offenen Hauses» nachzeichnen
lässt. Ensembles von Gegenständen, die sich in den Inventaren verschiedener
Haushalte in immer gleicher Form finden, verweisen auf feste Arrangements
zusammengehöriger Dinge; materiale Eigenschaften wie beispielsweise eine

aufwendige, kostbare oder individualisierende Gestaltung deuten auf die besondere

Wertschätzung von Gegenständen hin.

Mit Handfass und Hirschgeweih sind zwei Objekte untersucht worden, die

überwiegend in den gut zugänglichen Teilen des Hauses - in der Stube, im Saal, auf
Galerien und Gängen - aufbewahrt wurden, was ihre Sichtbarkeit für Bewohner

und Besucher des Haushalts garantierte. Das Handwaschgeschirr lässt sich
anhand der Inventare als ein bedeutungsvolles Gefüge von Dingen, ein object
domain, identifizieren, das auf eine Funktion jenseits des «praktischen» Nutzens
dieser Gegenstände verweist. Daran anknüpfend ist mithilfe weiterer Quellen
eine rituelle Funktion des Handwaschgeräts im Kontext des gemeinsamen Mahls
wahrscheinlich gemacht worden, womit zugleich eine Verbindung von Objekt
und Handlung aufgezeigt werden kann. Im Fall der Geweihe und Geweihleuchter
weisen die Inventare auf den ständeübergreifenden Besitz eines vergleichsweise
teuren und mitunter aufwendig gestalteten Einrichtungsgegenstands hin, dessen

Bedeutung sich zunächst nicht erschliesst. Denkbare Erklärungen für die Existenz
dieser Objekte in Frankfurter Haushalten können durch die Berücksichtigung
verschiedener, mit dem Gegenstand enger und loser verbundener Deutungsebenen

aufgezeigt werden. Dass die Geweihe der Artikulation eindeutig politischer,
an die Stadtgesellschaft gerichteter Botschaften dienten, erweist sich dabei als

mögliche, aber nicht als zwingende Interpretation. In jedem Fall führten Handfass

und Hirschgeweih auch jenseits solcher politischen Instrumentalisierungen ein



141

«soziales Leben»,149 weil sie in vielfältiger Weise in soziales Handeln eingebunden

waren und dabei identitäts- und gemeinschaftsstiftend, hierarchisierend und

ordnend wirken konnten.

Wenngleich anhand der Inventare nicht viel über die tatsächliche individuelle
Handhabung der untersuchten Gegenstände herausgefunden worden ist, muss für
den Umgang mit den Dingen doch grundsätzlich eine erhebliche Variationsbreite

angenommen werden. Sowohl Handwaschgeräte als auch Geweihe konnten innerhalb

des von ihrer Materialität gesetzten Rahmens auf verschiedene Weise gehandhabt
werden; Gebrauch und Bedeutung wurden in Abhängigkeit vom jeweiligen
räumlichen, zeitlichen und sozialen Kontext immer wieder neu bestimmt. Dass aufgrund
der Quellenlage nur selten entschieden werden kann, worin diese Neubestimmung
im Einzelfall bestand, mag als unbefriedigend empfunden werden. Nichtsdestoweniger

bleibt es eine wichtige Einsicht, dass die von Hans Jürgen Teuteberg

aufgeworfene Frage, «warum die Menschen so wohnten, wie sie wohnten»,150

für die Frühe Neuzeit stets sehr behutsam beantwortet werden muss. Inventare
stellen dafür, sofern sie auf die richtige Art zum Sprechen gebracht werden, eine

unverzichtbare Quelle dar.

149 Vgl. Arjun Appadurai (Hg.), The Social Life of Things. Commodities in Cultural Perspective,
Cambridge 1996.

150 Teuteberg (wie Anm. 1), S. 21.




	Handfass und Hirschgeweih : zum Umgang mit den Dingen im Kontext frühneuzeitlichen Wohnens

