
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 25 (2010)

Artikel: Ohne Furcht reisen, wohin man will : Römerlob und Reisewirklichkeit
bei den Griechen des 1. und 2. Jahrhunderts n. Chr.

Autor: Herzig, Heinz E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-871746

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-871746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


– 53 –

Heinz E. Herzig

Ohne Furcht reisen, wohin man will

Römerlob und Reisewirklichkeit bei den Griechen
des 1. und 2. Jahrhunderts n. Chr.

Irenaeus, vermutlich zwischen 175 und 189 n. Chr. Bischof von Lyon, kommt in
seiner Schrift gegen die Häretiker im Zusammenhang mit dem Exodus der Juden

unvermittelt auf die Römer zu sprechen und stellt fest: «sed et mundus pacem habet

per eos et nos sine timore ambulamus et navigamus quocunque voluerimus»: «Aber
die Welt hat auch Friede durch sie sc. die Römer), und ohne Furcht wandern wir
auf den Strassen und fahren zu Wasser, wohin wir wollen.» Aufgrund der spärlichen
biografischenAngaben lässt sich annehmen, dass Irenaeus in Smyrna heute: Izmir)
aufwuchsund ausgebildet wurde, abernoch in jungen Jahren nach Lyon auswanderte.

Als Presbyter der dortigen christlichen Gemeinde und in derenAuftrag begab er sich
zum Bischof von Rom, ehe er selbst in Lyon das Episkopat übernahm.1 Irenaeus war
also auf Reisen, verliert aber darüber kein Wort. Dies soll uns zuerst im Vergleich
mit anderen Beispielen beschäftigen. Dabei wird auf die Gefahren hinzuweisen und

damit die Aussage des Bischofs in weiteren Zusammenhängen zu überprüfen sein,
denn es fälltauf, dass diese in der Form einengrundsätzlichen Aspektenthält, welcher
der zeitgenössischen griechischen Rhetorik entspricht: Sicherheit und Friede – Pax

Romana. Schliesslich lässt sich der Bischof in eine Reihe mit anderen Reisenden

des Jahrhunderts zwischen 80 und 180 n. Chr. stellen.

Die Reisen des Irenaeus

Irenaeus hat im berühmten griechischen Rhetor PubliusAeliusAristeides 117–nach

176 n. Chr.) einen älteren Zeitgenossen, der ebenfalls im nordwestlichen Kleinasien
geboren wurdeund in Smyrna, Pergamon und Athen studierte. Als Angehöriger einer
begüterten Familie konnte er es sich leisten, trotz seiner angegriffenen Gesundheit

oft auf Reisen zu sein, deshalb finden wir ihn als Deklamator und Rhetor in
Alexandrien Ägypten), Athen und Rom, um nur die wichtigsten Stationen zu nennen.

Dabei beschrieb er in einer Rede seine Romreise, wohl die von 141 n. Chr.: Von



– 54 –

Byzantion Byzanz) reiste er wahrscheinlich auf der berühmten via Egnatia nach

Dyrrhachium heute: Durres), querte zu Schiff die Adria bis Brundisium heute:

Brindisi) und erreichteRom auf der viaAppia.2 Damit ergibt sich bereits eineRoute,
die auch Irenaeus hätte benutzen können.Allerdings wählte der jüngere CaiusPlinius
Secundus zu Beginn des 2. Jahrhunderts 108 oder 109 n. Chr.) für seine Reise von
Rom nach Bithynien südliche Schwarzmeerküste) eine andere Route und segelte

von Brundisium nach Ephesos, wo er bis Pergamon den Landweg nahm, um dann

mit einem Küstenschiff sein Ziel zu erreichen.3 Da Plinius in kaiserlichen Diensten
reiste, müssen wir freilich annehmen, dass er eine offizielle Route des cursus
publicus benutzte. Irenaeus stand zwar diese Route auch offen, nicht aber der cursus

publicus.
Das zur Zeit des Plinius schon gut ausgebaute kaiserliche Nachrichten- und
Transportwesen zu Land und zuWasser war für die Dienste derAdministration, dasMilitär
und natürlich für den Kaiser und sein Gefolge vorgesehen. Dem Herrscher stand
es allerdings frei, die Privilegien auch Privatpersonen zu erteilen, wie es, um ein
Beispiel aus der Spätantike zu nennen, Kaiser Iulian gegenüber dem Philosophen
Eustathios tat.4 Beauftragte in kommunalen Angelegenheiten, Kaufleute und andere

private Reisende blieben auf sich selbst gestellt. Sie mussten sich einen Platz auf
einem Frachtschiff erwerben und dabei selbst für ihre Verpflegung besorgt sein.

Auf der Landstrasse hing ihr Fortkommen von der eigenen Initiative ab und waren
sie auf die Dienste eines oft zweifelhaften) Wirts oder auf die Gastfreundschaft

in den Städten, Dörfern oder Landhäusern angewiesen. Hilfreich waren dabei

Empfehlungen und persönliche Beziehungen. Dass Reisen Unannehmlichkeiten
mit sich brachten, belegen Klagen über heisse und staubige Strassen, unbequeme

Wagen und vor allem die Stürme auf dem Mittelmeer. Neben dem Risiko, in der

Nähe Roms Opfer eines noblen Jünglings zu werden, der mit seinem neuen
Pferdegespann die Freundin beeindrucken wollte, sahen sich Reisende vor allem der

Gefahr ausgesetzt, von Wegelagerern viarumobsessores) oder anderen Gesetzlosen

latrones) überfallen, beraubt, entführt oder getötet zu werden. Grabsteine zeigen
gelegentlich die Formel «interfectus/interfecta a latronibus» doch fehlt genügendes

statistisches und datier­bares Material, um die Häufigkeit solcher Schicksale zu
bestimmen und geografisch zu differenzieren. Immerhin muss davon ausgegangen

werden, dass sich Reisende nicht nur Naturgefahren, sondern auch der Bedrohung
durch Wegelagerer aussetzten.5

Welchen Weg Irenaeus wählte, um von Smyrna nach Lugdunum heute: Lyon) zu
gelangen, ist nicht auszumachen. Mit grosser Wahrscheinlichkeit ging auch er in
Brundisium an Land und erreichte Rom über die via Appia.6 Von hier aus stand

ihm bis Lyon ein gut ausgebautes Strassennetz zur Verfügung, das verschiedene

Varianten anbot. Zusätzlich hätte er die Wahl des Küstenschiffs bis Arelate heute:

Arles) gehabt. Vermutlich stand ihm als Christ bereits ein gutes Beziehungsnetz von



– 55 –

Glaubensgenossen zur Verfügung, jedenfalls scheint er sowohl seine erste Reise als
auch den späteren Hin- und Rückweg von Lyon nach Rom unbehelligt überstanden

zu haben.

«Laudes Romae»

Eigene Erfahrung ist dem Bischof also nicht abzusprechen, nur scheint seine Aussage

im Textzusammenhang wenig mit Empirie, umso mehr mit Theorie zu tun
zu haben. Der Begriff der Pax Romana floss ihm wohl nicht von ungefähr aus der

Feder, sondern beruht auf Vorbildern. Seine Herkunft und sein Werdegang gestatten

die Vermutung, dass Irenaeus klassisch geschult war und sich in der griechischen
Philosophie und Rhetorik der Zeit einigermassen auskannte. Jedenfalls deckt sich
seine Aussage überdieRömer auffallend mit solchen des älteren Philosophen Epiktet
und solchen seines Zeitgenossen Aelius Aristeides.7 Friede und Sicherheit gehörten

in der Kaiserzeit vor allem zurTopologie des intellektuellen Diskurses der Griechen
über die römische Herrschaft und fanden ihrenAusdruck inden laudes Romae.8 Diese
begegnen in unterschiedlicher Form und verschiedenen Zusammenhängen, so eben

beim griechisch-römischen Philosophen Epictetos in Verbindung mit den Grenzen
der Macht des Kaisers: Zwar gewähre der Caesar tiefen Frieden, da es keine Kriege,
keine Schlachten und Räuberbanden mehr gebe, sodass jeder zu jeder Zeit reisenund

vomAufgang der Sonne bis zu ihrem Niedergang zur See fahren könne, aber derselbe

Caesar vermöge keinen Schiffbruch und keine Feuersbrunst, kein Erdbeben etc. zu
verhindern. Auch Epiktet ist Kleinasiate. Er kam in seiner Kindheit als Sklave nach

Rom und erhielt hier dank seinem Herrn, einem Freigelassenen im Dienst Neros, eine

philosophische Ausbildung. Nach seiner Freilassung wirkte er in Rom als Lehrer,
wechselte jedoch nach der Ausweisung der Philosophen durch Domitian 89 n. Chr.)
nach Nikopolis Griechenland), woer weiterhin einer Hörerschaft ausder römischen
Oberschicht Vorträge hielt. Mit Kaiser Hadrian verband ihn eine enge Freundschaft.9

Aelius Aristeides preist vor dem Kaiser Antoninus Pius und seinem Gefolge den

Gehalt der Pax Romana aus zwei Perspektiven. Die eine stellt die Rolle des Kaisers
dar, der in Rom sitzen und durch schriftliche Anordnungen regieren kann. Diese

treffen, «wie auf Flügeln getragen» dort ein, wo sie hin sollen. Geht es hier um die
Effizienz der kaiserlichen Herrschaftund Verwaltung, soweist die zweite Perspektive

auf deren Folgen für die Untertanen hin: «Jetzt ist es sowohl dem Griechen wie dem
Barbaren möglich, mit oder ohne Habe ohne Schwierigkeiten zu reisen, wohin er

will, gerade als ob er von einer Heimatstadt in eine andere zöge.» Nicht nur die freie
Wahl desAufenthalts ist damit gewährleistet, sondern auch die Möglichkeit, den Ort
seinerWahl ungefährdet zu erreichen, denn es schrecken weder unwegsame Gebirge
und Landschaften noch wilde Barbarenstämme, «es bedeutet Sicherheit genug, ein



– 56 –

Römer zu sein oder vielmehr einer von denen, die unter eurer Herrschaft leben» Es

ist wahrscheinlich richtig, diese Rede als Darstellung der römischen Herrschafts­prinzipien

gegenüber den Untertanen zu verstehen, aber unverkennbar manifestiert
sich darin auch die gefahrlose Migrations- und Reisemöglichkeit auf hoher See und
auf den gut ausgebauten Strassen.10 Der Aspekt des lausRomae ist damit weder beim
Philosophen noch beim Rhetor, noch beim Bischof zu verkennen.

Reisen als Beruf

Wesentlich zurückhaltender in seinem Verhältnis zu Rom zeigt sich der Zeitgenosse

Epiktets Dion Chrysostomos von Prusa. Auch er wurde durch Kaiser Domitian 80
oder 88 n. Chr. aus Italien und zusätzlich aus seiner Heimatprovinz Bithynien
verbannt. Sein Urteil über die römische Herrschaft war daher nicht ganz unbefangen.

Er, den Nerva, der Nachfolger Domitians, begnadigte und den der Kaiser Traian

mit seiner Freundschaft würdigte, anerkannte zwar das Imperium der Römer als

aufgeklärte Monarchie, nannte aber die Machtausübung beim Wort. Daher ermahnte

er die Griechen, in ihren Städten vom Parteiengezänk Abstand zu nehmen, und

die städtischen Oberschichten hielt er an, ihre politischen und kulturellen Pflichten
wahrzunehmen, damit die durch Rom immerhin ermöglichte Autonomie erhalten

bleibe und eine politische Intervention der Machthaber verhindert werde. Lag also

Dion in der Beurteilung Roms nicht auf derselben Linie wie die anderen zitierten
Autoren, so repräsentiert er doch eine in Griechenland ebenfalls wichtige Meinung
und verbindet ihn mit Aristeides und Irenaeus und, wie wir sehen werden, anderen

Personen eine lebhafte Reisetätigkeit.
Handelteessich bei Irenaeus bloss umseinenWeg nach Lyonund seine «Dienstreise»
nach Rom, so können die Unternehmungen des Aelius Aristeides als professionell
bezeichnet werden. Zwar trug seine erste ausgedehnte Fahrt in den hellenistischen
Osten, die ihn auch nach Ägypten führte, den Charakter einer Studienreise, doch
war er dabei ebenfalls als Deklamator und Rhetor tätig. Spätere Reisen unternahm
er meist auf Einladung griechischer Städte oder – wie gezeigt – des römischen
Kaisers. Dabei trat er in seinen Ansprachen an die Griechen als Schlichter in poli­tischen

Streitigkeiten oder als Vermittler der griechischen Geschichte und Kultur und
ihres Verhältnisses zum römischen Machthaber auf. Ebenfalls ein professioneller
Reisender war Dion von Prusa, der sich selbst als «reiselustig» bezeichnete und
als solchen stilisierte.11 Aus Bithynien war er nach Rom übersiedelt, wo er einige
Zeit in stoischen Kreisen verkehrte. Seine Verbannung nötigte ihn, sich ausserhalb

seiner Heimat und Italiens zu bewegen, und er durchstreifte fortan als «Wanderprediger

» Griechenland und Kleinasien, schliesslich gelangte er sogar nach Olbia
an der Nordküste des Schwarzen Meeres heute Ukraine), wo ihn die Begnadigung



– 57 –

durch Kaiser Nerva erreichte.Auch nach seiner Rückkehr in die Heimatstadt Prusa

war er oft unterwegs, sei es in Rom als Beauftragter seiner Heimatstadt, sei es als
Gastredner und gleichzeitig als Schlichter und Kulturvermittler in anderen
Griechenstädten.12 Die Rolle, in der er sich während der Verbannung sah, formulierte
Dion folgendermassen oratio 13, 10): «Ich zog ein ärmliches Kleid an und zog
durch die Welt.» Er schaute sie den von ihm eher verachteten Kynikern ab, jenen

Philosophen, die durch ihre weiten Reisen im römischen Reich bekannt waren,
im Sinn des Diogenes die Ästhetik der Askese pflegten und eine Form der
Populärphilosophie predigten. Dass unter diesen Wanderern auch Scharlatane waren,
tut dem Phänomen ebenso wenig Abbruch wie ihre Verspottung durch Lukian, der
ein grosser Satiriker war, selbst jedoch ebenfalls zu den Rhetoren und Literaten
gehörte. Aus Syrien gebürtig, bereiste er vor allem Italien und Gallien, wo er

sich einen guten Namen machte, ehe er auf seine alten Tage beim Statthalter von
Ägypten Unterschlupf fand.13

Reisen stellt also ein gesellschaftliches Phänomen der Griechen im römischen Reich
dar. Zwar stellten sich diese von Ort zu Ort streifenden Lehrer explizit ausserhalb der

Polisgesellschaft, ihre Botschaft jedoch betraf das Griechentum an sich und förderte
die soziale und kulturelle Eigenwahrnehmung der Griechen im römischen Reich
und damit eine Form der kulturellen Identität innerhalb des von Rom beherrschten
Raums.14

Gerieten die laudes Romae wahrscheinlich zu einem Topos griechischer Bildung,
so benützten die Vermittler dieser Bildung dessen Realität, die Sicherheit und die
Möglichkeit des Reisens, zur Schaffung eines griechischen Selbstverständnisses in
den Poleis. Die von Rom geschaffene Infrastruktur erwies sich damit als eine Form

der Kulturförderung.

Anmerkungen

1 Das Zitat aus: Contra haereses 4, 30, 7. Zur Biografie: Jülicher A., in: Wissowa G. et al. Hg.),
Paulys Real-Enzyklopädie der classischen Altertumswissenschaft RE), Neue Bearbeitung 10,
Stuttgart 1905, Sp. 2124–2126; Les martyrs de Lyon. Colloques internationaux du CNRS 1977,
Paris 1978, S. 145–192, 213–231; Clévenat M., Die Christen und die Staatsmacht, Freiburg i.
Ue. 1988, S. 75; Markschies C., in: Der Neue Pauly. Enzyklopädie der Antike, Stuttgart, Weimar
1996 ff., Bd. 3, Sp. 919–921;BroxN., in:Realenzyklopädie für Antike undChristentum18, Stuttgart
1998, S. 820–854.

2 Die Reisebeschreibung:Aelius Aristeides, oratio 46, 60 ff. ed. KeilB., Aelii Aristeidis Smyrnaei
quae supersunt omnia, Berlin 1898, Nachdruck 1958).Zur Biografie: Klein R., Die Romrede des
Aelius Aristeides. Einführung, Darmstadt 1981, S. 71–90; Bowie E., in: Der Neue Pauly wie
Anm. 1), Bd. 1, Sp. 1096–1100. Zur Reisebeschreibung auch: Klein R., Die Romrede des Aelius
Aristeides, Darmstadt 1983, S. 68, Anm. 2.

3 C. Plini Cornelii Secundi epistularum liber X, ad Traianum Ed. München 1968), 17a.

4 Zum cursus publicus nur: Kolb A., in: Der Neue Pauly wie Anm. 1), Bd. 2, Sp. 245 f. Zum
Reiseprivileg Iulians für Eustathius: Iulian, Briefe, griechisch-deutsch, ed. Weis B. K.,München 1973,



– 58 –

7, 9,9a; vgl. Giebel M., Reisen in derAntike, Darmstadt 1999, S. 159,und Kolb A., Transport und
Nachrichtentransfer im Römischen Reich, Berlin 2000.

5 Davon spricht AeliusAristeides selbst, wenn er seine «Romrede» beginnt vgl. Anm. 8): «[…]wir
wollten, wenn wir wohlbehalten ankämen, die Stadt mit einer öffentlichen Rede begrüssen.» Als
Beispiel auch der Schiffbruch des Apostels Paulus bei Giebel wieAnm. 4), S. 151-157. Zu den
Gefahren auf der Strasse: Barbieri G., in: Dizionario epigrafico di antichità romana, Rom 1942,
S. 460-466, s. v. latrones; Shaw B. D., «Bandits in the Roman Empire» Past and Present 105,
1984, S.3-52;Grünewald T., Räuber,Rebellen, Rivalen, Rächer. Studien zu Latrones im römischen
Reich, 1999; Shaw D. B., in: Der Neue Pauly wie Anm. 1), Bd. 10, Sp. 758-763, s. v. Räuberbanden;

Zum «Strassenrowdy» auf der via Flaminia bei Rom: Iuvenal, saturae 1, v. 59-62.
6 So auch Petri Ch., in: Les martyrs de Lyon wie Anm. 1), S. 226. Zur Fortsetzung von Rom nach

Lyon vgl.: Tab. Peut. I, 5–IV, 5 ed. Weber E., Tabula Peutingeriana, Codex Vindobonensis 324,
Graz 1976); Itinerarium Antonini ed. Cuntz O., Leipzig 1929), 289, 3-5, 356, 1-358, 5. Zur
Küstenschifffahrt: Itinerarium Maritimum ed. Cuntz O. a. a. O.), 497, 9–508, 2.

7 Von «Lesefrüchten» spricht CampenhausenH.v., Griechische Kirchenväter,4. Aufl., Stuttgart u.a.
1967, S. 29. «Gründliche Studien im klassischen Sinne» vermutet Clévenat wieAnm. 1), S. 75.
Die auch durch seine Bildung charakterisierte Bindung an Kleinasien betont Petri wieAnm. 6).

8 Bleicken J., Der Preis des Aelius Aristeides auf das römische Weltreich, Göttingen 1966,
S. 225-277, jetzt in: Gesammelte Schriften II, Stuttgart 1998, S. 901-953;Klein R., DieRomrede
des Aelius Aristeides. Einführung wie Anm. 2), S. 114-122.

9 Arnim H. v., in: RE wie Anm. 1) 6, 1958, Sp. 126-131; Brunt P. A.,«From Epictetos toArrian»
Athenaeum 55, 1977, S. 19-49; Inwood B., in: Der Neue Pauly wie Anm. 1), Bd. 3, Sp. 1123-1125.
Zum Zitat Unterredungen III, 13) vgl. auchClévenat wieAnm.1),S. 17 zurPhilosophie Epiktets
14-19).

10 Zitate in der Übersetzung von Klein wie Anm. 2). Kaiserperspektive: cap. 30-33 Klein, S. 29),
Perspektive der Untertanen: cap. 100 Klein, S. 69). Zur Betonung der Herrschaftsprinzipien:
Bleicken, Gesammelte Schriften wie Anm. 8), S. 901 et passim.

11 Dazuvorerst: Jones C. P.,The Roman world of DionChrysostom, Cambridge MA), London 1978,
S. 24-30;Whitmarsh, T.,«‹Greece is the World›: Exile and Identity in the Second Sophistics» in:
Goldhill S., Being Greek under Rome, Cambridge 2001, S. 287.

12 Zu seiner Biografie: Jones wie Anm. 11), S. 4-15; Weissenberger M., in: Der Neue Pauly wie
Anm. 1), Bd. 3, Sp. 612-622; Klauck, H.-J., in: Ders. Hg.), Dion von Prusa. Olympische Rede

oder Über die erste Erkenntnis Gottes, Darmstadt 2000, S. 9–18. Zur Selbststilisierung: Dion
Chrysostomos, Sämtliche Reden eingeleitet, übersetzt und erläutert von W. Ellinger, Zürich,
Stuttgart 1967, z. B. 40, 2; 47, 17.

13 Zur Rolle der Kyniker vgl.Hahn J., Der PhilosophunddieGesellschaft, Stuttgart 1989, S. 174-177.
Zu Lukian jetzt: Nesselrath H.-G., in: Der Neue Pauly wieAnm. 1), Bd. 7, Sp. 493-501.

14 Dazu schon Syme R., «The Greeks under Roman Rule» jetzt in: Ders., Roman Papers, hg. von
Badian E. II, Oxford 1971, bes. S. 573 «Hellenic Renaissance» ; zum Phänomen der «
Greecessness»: Whitmarsh wie Anm. 11), S. f.; zur kulturellen Identität: Hahn wie Anm. 13), 56,
167; Swain S., Hellenism andEmpire. Language,Classicisme and Power in the Greek World AD
50-250, Oxford 1996, S. 189 ff.; Jones C. P., «The Panhellenion» Chiron 26 1996), S. 29-56;
Bäbler B., «Behoste Griechen im Skythenland» in: Klauck wie Anm. 12), S. 121 ff.


	Ohne Furcht reisen, wohin man will : Römerlob und Reisewirklichkeit bei den Griechen des 1. und 2. Jahrhunderts n. Chr.

