Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft fur Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 25 (2010)

Artikel: Ohne Furcht reisen, wohin man will : Rdmerlob und Reisewirklichkeit
bei den Griechen des 1. und 2. Jahrhunderts n. Chr.

Autor: Herzig, Heinz E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-871746

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-871746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

—_ 53—

Heinz E. Herzig

Ohne Furcht reisen, wohin man wiill

Romerlob und Reisewirklichkeit bei den Griechen
des 1. und 2. Jahrhunderts n. Chr.

Irenacus, vermutlich zwischen 175 und 189 n. Chr. Bischof von Lyon, kommt in
seiner Schrift gegen die Héretiker im Zusammenhang mit dem Exodus der Juden
unvermittelt auf die Romer zu sprechen und stellt fest: «sed et mundus pacem habet
per eos et nos sine timore ambulamus et navigamus quocunque voluerimus»: «Aber
die Welt hat auch Friede durch sie (sc. die Romer), und ohne Furcht wandern wir
auf den Strassen und fahren zu Wasser, wohin wir wollen.» Aufgrund der spérlichen
biografischen Angaben ldsst sich annehmen, dass Irenaeus in Smyrna (heute: Izmir)
aufwuchs und ausgebildet wurde, aber noch in jungen Jahren nach Lyon auswanderte.
Als Presbyter der dortigen christlichen Gemeinde und in deren Auftrag begab er sich
zum Bischof von Rom, ehe er selbst in Lyon das Episkopat iibernahm.' Irenaeus war
also auf Reisen, verliert aber dariiber kein Wort. Dies soll uns zuerst im Vergleich
mit anderen Beispielen beschiftigen. Dabei wird auf die Gefahren hinzuweisen und
damit die Aussage des Bischofs in weiteren Zusammenhéngen zu iiberpriifen sein,
denn es féllt auf, dass diese in der Form einen grundsétzlichen Aspekt enthilt, welcher
der zeitgenossischen griechischen Rhetorik entspricht: Sicherheit und Friede — Pax
Romana. Schliesslich ldsst sich der Bischof in eine Reihe mit anderen Reisenden
des Jahrhunderts zwischen 80 und 180 n. Chr. stellen.

Die Reisen des Irenaeus

Irenaeus hat im berithmten griechischen Rhetor Publius Aelius Aristeides (117-nach
176 n. Chr.) einen dlteren Zeitgenossen, der ebenfalls im nordwestlichen Kleinasien
geboren wurde und in Smyrna, Pergamon und Athen studierte. Als Angehoriger einer
begiiterten Familie konnte er es sich leisten, trotz seiner angegriffenen Gesundheit
oft auf Reisen zu sein, deshalb finden wir ihn als Deklamator und Rhetor in Alex-
andrien (Agypten), Athen und Rom, um nur die wichtigsten Stationen zu nennen.
Dabei beschrieb er in einer Rede seine Romreise, wohl die von 141 n. Chr.: Von



_ 54—

Byzantion (Byzanz) reiste er wahrscheinlich auf der beriihmten via Egnatia nach
Dyrrhachium (heute: Durres), querte zu Schiff die Adria bis Brundisium (heute:
Brindisi) und erreichte Rom auf der via Appia.? Damit ergibt sich bereits eine Route,
die auch Irenaeus hitte benutzen konnen. Allerdings wéhlte der jiingere Caius Plinius
Secundus zu Beginn des 2. Jahrhunderts (108 oder 109 n. Chr.) fiir seine Reise von
Rom nach Bithynien (siidliche Schwarzmeerkiiste) eine andere Route und segelte
von Brundisium nach Ephesos, wo er bis Pergamon den Landweg nahm, um dann
mit einem Kiistenschiff sein Ziel zu erreichen.? Da Plinius in kaiserlichen Diensten
reiste, miissen wir freilich annehmen, dass er eine offizielle Route des cursus pu-
blicus benutzte. Irenaeus stand zwar diese Route auch offen, nicht aber der cursus
publicus.

Das zur Zeit des Plinius schon gut ausgebaute kaiserliche Nachrichten- und Trans-
portwesen zu Land und zu Wasser war fiir die Dienste der Administration, das Militar
und natiirlich fiir den Kaiser und sein Gefolge vorgesehen. Dem Herrscher stand
es allerdings frei, die Privilegien auch Privatpersonen zu erteilen, wie es, um ein
Beispiel aus der Spitantike zu nennen, Kaiser [ulian gegeniiber dem Philosophen
Eustathios tat.* Beauftragte in kommunalen Angelegenheiten, Kaufleute und andere
private Reisende blieben auf sich selbst gestellt. Sie mussten sich einen Platz auf
einem Frachtschiff erwerben und dabei selbst fiir ihre Verpflegung besorgt sein.
Auf der Landstrasse hing ihr Fortkommen von der eigenen Initiative ab und waren
sie auf die Dienste eines (oft zweifelhaften) Wirts oder auf die Gastfreundschaft
in den Stddten, Dorfern oder Landhdusern angewiesen. Hilfreich waren dabei
Empfehlungen und personliche Beziehungen. Dass Reisen Unannehmlichkeiten
mit sich brachten, belegen Klagen iiber heisse und staubige Strassen, unbequeme
Wagen und vor allem die Stiirme auf dem Mittelmeer. Neben dem Risiko, in der
Nédhe Roms Opfer eines noblen Jiinglings zu werden, der mit seinem neuen Pfer-
degespann die Freundin beeindrucken wollte, sahen sich Reisende vor allem der
Gefahr ausgesetzt, von Wegelagerern (viarum obsessores) oder anderen Gesetzlosen
(latrones) iiberfallen, beraubt, entfiihrt oder getotet zu werden. Grabsteine zeigen
gelegentlich die Formel «interfectus/interfecta a latronibus», doch fehlt geniigendes
statistisches und datierbares Material, um die Haufigkeit solcher Schicksale zu
bestimmen und geografisch zu differenzieren. Immerhin muss davon ausgegangen
werden, dass sich Reisende nicht nur Naturgefahren, sondern auch der Bedrohung
durch Wegelagerer aussetzten.’

Welchen Weg Irenaeus wahlte, um von Smyrna nach Lugdunum (heute: Lyon) zu
gelangen, ist nicht auszumachen. Mit grosser Wahrscheinlichkeit ging auch er in
Brundisium an Land und erreichte Rom iiber die via Appia.® Von hier aus stand
ihm bis Lyon ein gut ausgebautes Strassennetz zur Verfiigung, das verschiedene
Varianten anbot. Zusitzlich hitte er die Wahl des Kiistenschiffs bis Arelate (heute:
Arles) gehabt. Vermutlich stand ihm als Christ bereits ein gutes Beziehungsnetz von



55—

Glaubensgenossen zur Verfiigung, jedenfalls scheint er sowohl seine erste Reise als
auch den spiteren Hin- und Riickweg von Lyon nach Rom unbehelligt iiberstanden
zu haben.

«Laudes Romae»

Eigene Erfahrung ist dem Bischof also nicht abzusprechen, nur scheint seine Aus-
sage im Textzusammenhang wenig mit Empirie, umso mehr mit Theorie zu tun
zu haben. Der Begriff der Pax Romana floss ihm wohl nicht von ungeféhr aus der
Feder, sondern beruht auf Vorbildern. Seine Herkunft und sein Werdegang gestatten
die Vermutung, dass Irenaeus klassisch geschult war und sich in der griechischen
Philosophie und Rhetorik der Zeit einigermassen auskannte. Jedenfalls deckt sich
seine Aussage liber die Romer auffallend mit solchen des élteren Philosophen Epiktet
und solchen seines Zeitgenossen Aelius Aristeides.” Friede und Sicherheit gehorten
in der Kaiserzeit vor allem zur Topologie des intellektuellen Diskurses der Griechen
iiber die romische Herrschaft und fanden ihren Ausdruck in den laudes Romae 2 Diese
begegnen in unterschiedlicher Form und verschiedenen Zusammenhéingen, so eben
beim griechisch-romischen Philosophen Epictetos in Verbindung mit den Grenzen
der Macht des Kaisers: Zwar gewéhre der Caesar tiefen Frieden, da es keine Kriege,
keine Schlachten und Réuberbanden mehr gebe, sodass jeder zu jeder Zeit reisen und
vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Niedergang zur See fahren konne, aber derselbe
Caesar vermoge keinen Schiffbruch und keine Feuersbrunst, kein Erdbeben etc. zu
verhindern. Auch Epiktet ist Kleinasiate. Er kam in seiner Kindheit als Sklave nach
Rom und erhielt hier dank seinem Herrn, einem Freigelassenen im Dienst Neros, eine
philosophische Ausbildung. Nach seiner Freilassung wirkte er in Rom als Lehrer,
wechselte jedoch nach der Ausweisung der Philosophen durch Domitian (89 n. Chr.)
nach Nikopolis (Griechenland), wo er weiterhin einer Horerschaft aus der romischen
Oberschicht Vortrige hielt. Mit Kaiser Hadrian verband ihn eine enge Freundschaft.’
Aclius Aristeides preist vor dem Kaiser Antoninus Pius und seinem Gefolge den
Gehalt der Pax Romana aus zwei Perspektiven. Die eine stellt die Rolle des Kaisers
dar, der in Rom sitzen und durch schriftliche Anordnungen regieren kann. Diese
treffen, «wie auf Fliigeln getragen», dort ein, wo sie hin sollen. Geht es hier um die
Effizienz der kaiserlichen Herrschaft und Verwaltung, so weist die zweite Perspektive
auf deren Folgen fiir die Untertanen hin: «Jetzt ist es sowohl dem Griechen wie dem
Barbaren moglich, mit oder ohne Habe ohne Schwierigkeiten zu reisen, wohin er
will, gerade als ob er von einer Heimatstadt in eine andere zoge.» Nicht nur die freie
Wahl des Aufenthalts ist damit gewéhrleistet, sondern auch die Moglichkeit, den Ort
seiner Wahl ungefédhrdet zu erreichen, denn es schrecken weder unwegsame Gebirge
und Landschaften noch wilde Barbarenstimme, «es bedeutet Sicherheit genug, ein



— 56 —

RoOmer zu sein oder vielmehr einer von denen, die unter eurer Herrschaft leben». Es
ist wahrscheinlich richtig, diese Rede als Darstellung der romischen Herrschafts-
prinzipien gegeniiber den Untertanen zu verstehen, aber unverkennbar manifestiert
sich darin auch die gefahrlose Migrations- und Reisemdoglichkeit auf hoher See und
auf den gut ausgebauten Strassen.'” Der Aspekt des laus Romae ist damit weder beim
Philosophen noch beim Rhetor, noch beim Bischof zu verkennen.

Reisen als Beruf

Wesentlich zuriickhaltender in seinem Verhiltnis zu Rom zeigt sich der Zeitgenosse
Epiktets Dion Chrysostomos von Prusa. Auch er wurde durch Kaiser Domitian 80
oder 88 n. Chr. aus Italien und zusétzlich aus seiner Heimatprovinz Bithynien ver-
bannt. Sein Urteil iiber die romische Herrschaft war daher nicht ganz unbefangen.
Er, den Nerva, der Nachfolger Domitians, begnadigte und den der Kaiser Traian
mit seiner Freundschaft wiirdigte, anerkannte zwar das Imperium der Romer als
aufgeklédrte Monarchie, nannte aber die Machtausiibung beim Wort. Daher ermahn-
te er die Griechen, in ihren Stadten vom Parteiengeziank Abstand zu nehmen, und
die stiddtischen Oberschichten hielt er an, ihre politischen und kulturellen Pflichten
wahrzunehmen, damit die durch Rom immerhin ermoglichte Autonomie erhalten
bleibe und eine politische Intervention der Machthaber verhindert werde. Lag also
Dion in der Beurteilung Roms nicht auf derselben Linie wie die anderen zitierten
Autoren, so représentiert er doch eine in Griechenland ebenfalls wichtige Meinung
und verbindet ihn mit Aristeides und Irenaeus und, wie wir sehen werden, anderen
Personen eine lebhafte Reisetitigkeit.

Handelte es sich bei Irenaeus bloss um seinen Weg nach Lyon und seine «Dienstreise»
nach Rom, so konnen die Unternehmungen des Aelius Aristeides als professionell
bezeichnet werden. Zwar trug seine erste ausgedehnte Fahrt in den hellenistischen
Osten, die ihn auch nach Agypten fiihrte, den Charakter einer Studienreise, doch
war er dabei ebenfalls als Deklamator und Rhetor tétig. Spétere Reisen unternahm
er meist auf Einladung griechischer Stddte oder — wie gezeigt — des romischen
Kaisers. Dabei trat er in seinen Ansprachen an die Griechen als Schlichter in poli-
tischen Streitigkeiten oder als Vermittler der griechischen Geschichte und Kultur und
ihres Verhiltnisses zum romischen Machthaber auf. Ebenfalls ein professioneller
Reisender war Dion von Prusa, der sich selbst als «reiselustig» bezeichnete und
als solchen stilisierte.!! Aus Bithynien war er nach Rom iibersiedelt, wo er einige
Zeit in stoischen Kreisen verkehrte. Seine Verbannung nétigte ihn, sich ausserhalb
seiner Heimat und Italiens zu bewegen, und er durchstreifte fortan als «Wander-
prediger» Griechenland und Kleinasien, schliesslich gelangte er sogar nach Olbia
an der Nordkiiste des Schwarzen Meeres (heute Ukraine), wo ihn die Begnadigung



57—

durch Kaiser Nerva erreichte. Auch nach seiner Riickkehr in die Heimatstadt Prusa
war er oft unterwegs, sei es in Rom als Beauftragter seiner Heimatstadt, sei es als
Gastredner und gleichzeitig als Schlichter und Kulturvermittler in anderen Grie-
chenstidten.'? Die Rolle, in der er sich wihrend der Verbannung sah, formulierte
Dion folgendermassen (oratio 13, 10): «Ich zog ein drmliches Kleid an und zog
durch die Welt.» Er schaute sie den von ihm eher verachteten Kynikern ab, jenen
Philosophen, die durch ihre weiten Reisen im romischen Reich bekannt waren,
im Sinn des Diogenes die Asthetik der Askese pflegten und eine Form der Popu-
larphilosophie predigten. Dass unter diesen Wanderern auch Scharlatane waren,
tut dem Phinomen ebenso wenig Abbruch wie ihre Verspottung durch Lukian, der
ein grosser Satiriker war, selbst jedoch ebenfalls zu den Rhetoren und Literaten
gehorte. Aus Syrien gebiirtig, bereiste er vor allem Italien und Gallien, wo er
sich einen guten Namen machte, ehe er auf seine alten Tage beim Statthalter von
Agypten Unterschlupf fand."

Reisen stellt also ein gesellschaftliches Phanomen der Griechen im romischen Reich
dar. Zwar stellten sich diese von Ort zu Ort streifenden Lehrer explizit ausserhalb der
Polisgesellschaft, ihre Botschaft jedoch betraf das Griechentum an sich und forderte
die soziale und kulturelle Eigenwahrnehmung der Griechen im romischen Reich
und damit eine Form der kulturellen Identitét innerhalb des von Rom beherrschten
Raums.'*

Gerieten die laudes Romae wahrscheinlich zu einem Topos griechischer Bildung,
so beniitzten die Vermittler dieser Bildung dessen Realitéit, die Sicherheit und die
Moglichkeit des Reisens, zur Schaffung eines griechischen Selbstverstindnisses in
den Poleis. Die von Rom geschaffene Infrastruktur erwies sich damit als eine Form
der Kulturforderung.

Anmerkungen

1 Das Zitat aus: Contra haereses 4, 30, 7. Zur Biografie: Jiilicher A., in: Wissowa G. et al. (Hg.),
Paulys Real-Enzyklopddie der classischen Altertumswissenschaft (RE), Neue Bearbeitung 10,
Stuttgart 1905, Sp. 2124-2126; Les martyrs de Lyon. Colloques internationaux du CNRS 1977,
Paris 1978, S. 145-192, 213-231; Clévenat M., Die Christen und die Staatsmacht, Freiburg i.
Ue. 1988, S. 75; Markschies C., in: Der Neue Pauly. Enzyklopddie der Antike, Stuttgart, Weimar
1996 ff., Bd. 3,Sp. 919-921; Brox N., in: Realenzyklopddie fiir Antike und Christentum 18, Stuttgart
1998, S. 820-854.

2 Die Reisebeschreibung: Aelius Aristeides, oratio 46, 60 ff. (ed. Keil B., Aelii Aristeidis Smyrnaei
quae supersunt omnia, Berlin 1898, Nachdruck 1958). Zur Biografie: Klein R., Die Romrede des
Aelius Aristeides. Einfilhrung, Darmstadt 1981, S. 71-90; Bowie E., in: Der Neue Pauly (wie
Anm. 1), Bd. 1, Sp. 1096-1100. Zur Reisebeschreibung auch: Klein R., Die Romrede des Aelius
Aristeides, Darmstadt 1983, S. 68, Anm. 2.

3 C. Plini Cornelii Secundi epistularum liber X, ad Traianum (Ed. Miinchen 1968), 17a.

4 Zum cursus publicus nur: Kolb A., in: Der Neue Pauly (wie Anm. 1), Bd. 2, Sp. 245 f. Zum Rei-
seprivileg lulians fiir Eustathius: Tulian, Briefe, griechisch-deutsch, ed. Weis B. K., Miinchen 1973,



10

12

13

14

— 58—

7,9,9a; vel. Giebel M., Reisen in der Antike, Darmstadt 1999, S. 159, und Kolb A., Transport und
Nachrichtentransfer im Romischen Reich, Berlin 2000.

Davon spricht Aelius Aristeides selbst, wenn er seine «<Romrede» beginnt (vgl. Anm. 8): «|...| wir
wollten, wenn wir wohlbehalten ankdmen, die Stadt mit einer 6ffentlichen Rede begriissen.» Als
Beispiel auch der Schiffbruch des Apostels Paulus bei Giebel (wie Anm. 4),S. 151-157. Zu den
Gefahren auf der Strasse: Barbieri G., in: Dizionario epigrafico di antichita romana, Rom 1942,
S. 460466, s. v. latrones; Shaw B. D., «Bandits in the Roman Empire», Past and Present 105,
1984, S.3-52; Griinewald T., Riiuber, Rebellen, Rivalen, Riicher. Studien zu Latrones im romischen
Reich, 1999; Shaw D. B., in: Der Neue Pauly (wie Anm. 1), Bd. 10, Sp. 758-763, s. v. Rduber-
banden; Zum «Strassenrowdy» auf der via Flaminia bei Rom: Iuvenal, saturae 1,v. 59-62.

So auch Petri Ch., in: Les martyrs de Lyon (wie Anm. 1), S. 226. Zur Fortsetzung von Rom nach
Lyon vgl.: Tab. Peut. I, 5-1V, 5 (ed. Weber E., Tabula Peutingeriana, Codex Vindobonensis 324,
Graz 1976); Itinerarium Antonini (ed. Cuntz O., Leipzig 1929), 289, 3-5, 356, 1-358, 5. Zur
Kiistenschifffahrt: Itinerarium Maritimum (ed. Cuntz O. a. a. O.), 497, 9-508, 2.

Von «Lesefriichten» spricht Campenhausen H. v., Griechische Kirchenvdter, 4. Aufl., Stuttgart u. a.
1967, S. 29. «Griindliche Studien im klassischen Sinne» vermutet Clévenat (wie Anm. 1), S.75.
Die auch durch seine Bildung charakterisierte Bindung an Kleinasien betont Petri (wie Anm. 6).
Bleicken J., Der Preis des Aelius Aristeides auf das romische Weltreich, Gottingen 1966,
S.225-277, jetzt in: Gesammelte Schriften 11, Stuttgart 1998, S. 901-953; Klein R., Die Romrede
des Aelius Aristeides. Einfiihrung (wie Anm. 2), S. 114-122.

Arnim H. v.,in: RE (wie Anm. 1) 6, 1958, Sp. 126—131; Brunt P. A., «From Epictetos to Arrian»,
Athenaeum 55,1977,S.19-49; Inwood B., in: Der Neue Pauly (wie Anm. 1),Bd. 3, Sp. 1123-1125.
Zum Zitat (Unterredungen III, 13) vgl. auch Clévenat (wie Anm. 1), S. 17 (zur Philosophie Epiktets
14-19).

Zitate in der Ubersetzung von Klein (wie Anm. 2). Kaiserperspektive: cap. 30-33 (Klein, S. 29),
Perspektive der Untertanen: cap. 100 (Klein, S. 69). Zur Betonung der Herrschaftsprinzipien:
Bleicken, Gesammelte Schriften (wie Anm. 8), S. 901 et passim.

Dazu vorerst: Jones C. P., The Roman world of Dion Chrysostom, Cambridge (MA), London 1978,
S.24-30; Whitmarsh, T., ««Greece is the World>: Exile and Identity in the Second Sophistics», in:
Goldhill S., Being Greek under Rome, Cambridge 2001, S. 287.

Zu seiner Biografie: Jones (wie Anm. 11), S. 4-15; Weissenberger M., in: Der Neue Pauly (wie
Anm. 1), Bd. 3, Sp. 612-622; Klauck, H.-I., in: Ders. (Hg.), Dion von Prusa. Olympische Rede
oder Uber die erste Erkenntnis Gottes, Darmstadt 2000, S. 9-18. Zur Selbststilisierung: Dion
Chrysostomos, Samtliche Reden eingeleitet, tibersetzt und erldutert von W. Ellinger, Ziirich,
Stuttgart 1967, z. B.40,2; 47, 17.

Zur Rolle der Kyniker vgl. Hahn J., Der Philosoph und die Gesellschaft, Stuttgart 1989, S.174-177.
Zu Lukian jetzt: Nesselrath H.-G., in: Der Neue Pauly (wie Anm. 1), Bd. 7, Sp. 493-501.

Dazu schon Syme R., «The Greeks under Roman Rule», jetzt in: Ders., Roman Papers, hg. von
Badian E. II, Oxford 1971, bes. S. 573 («Hellenic Renaissance»); zum Phinomen der «Gree-
cessness»: Whitmarsh (wie Anm. 11), S. f.; zur kulturellen Identitit: Hahn (wie Anm. 13), 56,
167; Swain S., Hellenism and Empire. Language, Classicisme and Power in the Greek World AD
50-250, Oxford 1996, S. 189 ff.; Jones C. P., «<The Panhellenion», Chiron 26 (1996), S. 29-56;
Béabler B., «Behoste Griechen im Skythenland», in: Klauck (wie Anm. 12),S. 121 ff.



	Ohne Furcht reisen, wohin man will : Römerlob und Reisewirklichkeit bei den Griechen des 1. und 2. Jahrhunderts n. Chr.

