Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft fur Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 21 (2006)

Artikel: Gerichtsnutzung von "oben" und von "unten” : die Anfange der
Hexenverfolgungen in der Westschweiz (15. Jahrhundert)

Autor: Utz Tremp, Kathrin / Modestin, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-871807

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-871807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- 109 -

Kathrin Utz Tremp, Georg Modestin'

Gerichtsnutzung von «oben» und von «unten»

Die Anfange der Hexenverfolgungen in der Westschweiz
(15. Jahrhundert)

Einleitung

Im Staatsarchiv des Kantons Waadt liegen die Akten von rund 30 Hexenprozessen
aus dem 15. und beginnenden 16. Jahrhundert — also ausserordentlich frithe Hexen-
prozesse —, die seit dem Ende der 1980er-Jahre vom Seminar fiir mittelalterliche
Geschichte der Universitiat Lausanne (Prof. Agostino Paravicini Bagliani) syste-
matisch aufgearbeitet, das heisst ediert, iibersetzt, kommentiert und interpretiert
werden.? Sie wurden alle — oder doch fast alle — von der Inquisition gefiihrt, die in
den westschweizerischen Diozesen Lausanne, Genf und Sitten seit der zweiten Halfte
des 14. Jahrhunderts nachweisbar ist. Da die Geschichte dieser Inquisition praktisch
unbekannt war,’ haben wir in einem ersten Schritt versucht, die Geschichte dieser
Institution und ihrer Exponenten nachzuzeichnen.* In einer zweiten Phase ist uns
dann allerdings klar geworden, dass diese Inquisition, die sich vor allem aus dem
Dominikanerkonvent von Lausanne rekrutierte, nichts vermochte, wenn sie nicht von
den Bischofen der drei westschweizerischen Diozesen Lausanne, Genf und Sitten
unterstiitzt und wenn sie nicht von den verschiedenen Autorititen herangezogen und
gerufen wurde. So haben wir zeigen kdnnen,’ dass es die Stadt Freiburg war, die mit
ihren Waldenserprozessen von 1399 und 1430 die westschweizerische Inquisition
lancierte. Es gab einen ganz klaren Instanzenweg: die Stadt wandte sich an den
Bischof, der seinerseits den Inquisitor mit dem Fall beauftragte und ihm einen bi-
schoflichen Vertreter und allenfalls — zu noch besserer Kontrolle —einen Vertreter des
Franziskanerordens mitgab. Damit erwies sich der Bischof von Lausanne von allem
Anfang an als eigentlicher Oberherr der in seiner Didzese ausgeiibten Inquisition
und verteidigte diesen Platz fast bis zum bitteren Ende, bis 1524, als er sich selbst
in einem Konflikt mit dem Domkapitel um die Inquisition in der kapitelseigenen
Herrschaft Dommartin als «vom Papst eingesetzter Generalinquisitor in seiner ganzen
Diozese Lausanne» bezeichnete.®

Die Stadte oder Herren, welche die Dienste der Inquisition in Anspruch nahmen,
liessen diese in der Regel nicht allein schalten und walten, sondern umgaben sie mit



- 110 -

einem Kreis von Beisitzern (Zeugen) und spiter Geschworenen, welche iiber die no-
tigen ortskundlichen Kenntnisse verfiigten und welche die Inquisition auch bremsen
konnten, wenn sie iiber das Ziel hinausschiessen sollte. Die Inquisition, die zumeist aus
einem Inquisitor und einem Glaubensprokurator bestand, die in der Regel beide aus
dem Dominikanerkonvent von Lausanne stammten, befand sich also sowohl unter der
Kontrolle des Bischofs, der ihr den Auftrag zu erteilen hatte, als auch unter derjenigen
der Stiddte und Herren, die den Bischof um die Entsendung des Inquisitors gebeten
hatten. Dabei hatten sie freilich keine Wahl. Wenn es sich um einen Fall von Héresie
handelte, zu der auch die Hexerei gehorte, dann mussten sie die Inquisition heranzie-
hen, denn diese Fille waren klar dem Bischof (!) vorbehalten.” Aus dieser Not konnte
man indes eine Tugend machen und den Inquisitor auch dann rufen lassen, wenn man
mit einem Fall «<normaler» Kriminalitit nicht zurande kam. Im Folgenden soll gezeigt
werden, wie die Autoritdten und die Bevolkerung der nachmaligen Westschweiz im
Lauf des 15. Jahrhunderts lernten, was die Hexerei war und wie man sie als Waffe
gegen eigene Feinde einsetzen konnte.® Dies aber bedeutet nichts anderes, als dass die
Inquisition — wie andere Gerichte auch — «genutzt» werden konnte, und zwar sowohl
von «oben» wie von «unten».” Dabei wurde die dominikanische Inquisition mit der
Zeit so intensiv genutzt, so «abgenutzt», dass sie am Ende des 15. Jahrhunderts nur
mehr einer Marionette in den Hinden ihrer Benutzer glich.'®

Gerichtsnutzung von «oben»

Die Gerichtsnutzung von «oben» soll an zwei Méannern demonstriert werden, denen
1448 im savoyischen Schloss von La Tour-de-Peilz beziehungsweise 1479 im bi-
schoflichen Schloss von Ouchy der Prozess gemacht wurde. Im ersten Fall handelt
es sich um den Arzt Jaquet Durier, der vom 3. bis zum 15. Mérz 1448 im Schloss
von La Tour-de-Peilz vor dem Inquisitionsgericht stand. Dieses bestand aus dem
Inquisitor (beziehungsweise Vizeinquistor) und dem Offizial von Vevey als Vertreter
des Bischofs von Lausanne und war ausdriicklich vom Kastellan (oder Vizekastellan)
von La Tour-de-Peilz, Pierre Ros, gerufen worden, der auch an den Verhandlungen
teilnahm. Als erstes gestand Jaquet Durier einen Mord, der allerdings etwas seltsame
Ziige triagt. Er gestand, dass er mit Hilfe des Teufels einen gewissen Jean de Mossel
getotet habe, und zwar indem er diesen mit einem Pulver bewarf, das ihm der Teufel
gebracht habe. Bei der Beriihrung mit diesem Pulver sei Jean de Mossel sogleich
krank geworden und wenige Tage spater gestorben. In einem zweiten Verhor gab
Jaquet Durier zu, dass er am gleichen Tag, als der verstorbene Jean de Mossel krank
geworden sei, mit einem Komplizen namens Antoine Bron und anderen zusammen
in einem Wald gewesen sei. Hier sei der Teufel zu ihm gekommen, um ihm zu helfen,
sich an Jean de Mossel zu richen, dem er «wegen gewisser Pfandnahmen und einer



- 111 -

gewissen Summe grollte, die Jean de Mossel in seiner Eigenschaft als Beamter des
Kastellans des Ortes genommen hatte» («cui malum volebat ad causam certarum
pignorationum et cuiusdam pretii per dictum Johannem de Mossel velut ministerialem
castellani dicti loci factarum»). Der Teufel trug Jaquet Durier bis zu einem Weinberg,
der Jean de Mossel gehorte und in dem dieser arbeitete und die Reben schnitt, und
gab ihm dieses Mal eine braune Salbe in die Hand, mit der er Jean de Mossel an den
Hoden beriihren sollte. Jaquet Durier ndherte sich seinem Feind in einer Wolke und
tat, wie ihm geheissen, und unvermittelt begann Jean de Mossel in seinem Wein-
berg hin- und herzurennen und konnte damit nicht mehr aufthoren. Der Teufel trug
Jaquet Durier noch zum néchsten 6ffentlichen Weg, von wo dieser dann — wohl zu
Fuss — zu einem eigenen Weinberg gelangte, wo er wiahrend des ganzen Restes des
Tages seinerseits arbeitete.!!

Was stutzig macht, ist der im ersten Verhor erwéhnte Abstand von «wenigen Tagen»,
der zwischen dem Mordanschlag auf Jean de Mossel und dem Eintreten seines Todes
lag, und es dringt sich der Verdacht auf, dass es sich hier um einen «Mord» handelte,
der mit den «normalen» Mitteln eines Laiengerichts nicht nachzuweisen war. Konnte
es sein, dass der Kastellan von La Tour-de-Peilz die Inquisition rief, um mit ihren
Mitteln ein «Verbrechen» nachzuweisen, das er mit seinen eigenen nicht bewiltigen
konnte? Wenn das Pulver — oder die Salbe —, mit denen das Opfer beriihrt worden
war, vom Teufel stammten, dann war es nicht erstaunlich, wenn es — oder sie — erst
einige Tage spater wirkte. Wenn Jaquet Durier ein Hexer war, dann konnte er auch
auf Distanz — zeitliche und notfalls ortliche — morden. In der Folge ging es also nur
mehr darum, aus Jaquet Durier einen Hexer zu machen — und dies tat das Inqui-
sitionstribunal nach allen Regeln der Kunst und mit der Folter. Der Mord an Jean
de Mossel riickte in den Hintergrund und wurde erst ganz am Schluss noch einmal
erwihnt, als Jaquet Durier bestitigen musste, dass Antoine Bron dabei gewesen war,
als Jean de Mossel starb (und nicht: als Jean de Mossel krank wurde):'? der Mord
war Realitit geworden.

Interessant ist das Motiv der «Morders»: Jaquet Durier soll sich an Jean de Mossel
gerdcht haben, weil dieser wahrscheinlich einen Teil seiner Giliter beschlagnahmt
hatte, und zwar in seiner Funktion als Beamter der Kastellanei LLa Tour-de-Peilz und
Vevey, deren Kastellan, Pierre Ros, in der Folge die Inquisition zu Hilfe rief, um
Jaquet Durier zu iiberfiihren. Es handelte sich also nicht um einen Mordanschlag auf
irgend jemanden, sondern auf einen Beamten der savoyischen Administration, und
damit auf die Obrigkeit;'? ein Anschlag, der nicht ungeahndet bleiben durfte, auch
wenn er sich nur mit Hilfe der Inquisition «beweisen» liess ... Jedenfalls wurde Jaquet
Durier am 15. Mirz 1448 vom Inquisitionstribunal zur Hinrichtung dem weltlichen
Arm iibergeben, den wahrscheinlich wiederum der Kastellan von La Tour-de-Peilz
verkorperte;'# der Richter, dem es nicht gelungen war, den Titer zu iiberfiihren,
brauchte jetzt nur mehr das Urteil zu vollstrecken.



—112 -

Der zweite «Hexer», der uns in diesem Zusammenhang interessiert, war Claude
Bochet, dem der Prozess vom 3. bis 17. November 1479 in Ouchy gemacht wurde.
Claude Bochet stammte aus der Herrschaft Blonay, und es wird nicht ganz klar,
warum er im bischoflichen Schloss von Ouchy abgeurteilt wurde und warum der
Bischof von Lausanne, Benedikt von Montferrand (1476—1491), sich personlich um
den Fall bemiihte. Claude Bochet scheint in Vevey festgenommen worden zu sein,
wohin er sich, wie er im ersten Verhor sagte, wegen eines Streites mit seiner Familie
gefliichtet hatte.!> In einem weiteren Verhor vor Benedikt von Montferrand gab er
dann allerdings zu, dass er die Herrschaft Blonay verlassen hatte, «weil Ybled de
Gerdil eine Steuer wegen der bewaffneten Ménner von ihm verlangt habe» («propter
hoc quod Y sbletus de Gerdili volebat exigere ab eodem gietum factum propter armi-
geros»), eine Antwort, die ihm die Folter eintrug.'® Nach der zweiten Anwendung
der Folter erinnerte der Angeklagte sich, dass er vor ungefahr zwei Jahren zusammen
mit einigen Komplizen einen Knaben von zwei oder drei Jahren getotet habe, und
zwar den Sohn des Herrn von Blonay, der in der Wiege lag. Vor dem Tod sei das
Kind zwei oder drei Tage krank gewesen («languivit per duos vel tres dies»). Sie
hatten das Kind getotet, weil sie sich einig waren, dass es, einmal erwachsen, den
Bauern viel Schlechtes antun kdnne («poterit facere multa mala agricolis»),!” also
gewissermassen ein praventiver Tyrannenmord.

Eva Maier, die diesen Prozess ediert hat, vermutet, dass der damalige Herr von
Blonay, Georg 1. von Blonay, und seine Frau, Jeanne de Menthon, tatsidchlich einen
erstgeborenen Sohn gehabt haben konnten, der, um 1474 geboren, im frithen Kin-
desalter verstarb. Sie hatten dann allerdings noch andere Kinder, einen zweiten Sohn
namens Johannes, der seit 1482 erwahnt ist, und eine Tochter Katharina (erstmals
1484 erwihnt), so dass der praventive Tyrannenmord vergeblich war.'® Doch 1482
war der «Tyrannenmorder» Claude Bochet nicht mehr am Leben; er war vielmehr
am 17. November 1479 in einer grossen Zeremonie hinter dem Friedhof der Kathe-
drale von Lausanne zum Tod verurteilt und hingerichtet worden,!® am Ende eines
Prozesses, in dem er ebenso zum «Hexer» gemacht worden war wie 1448 Jaquet
Durier. Wie bei diesem fallt auf, dass auch Bochets Opfer erst zwei bis drei Tage
nach dem «Mordanschlag» gestorben war. Es ging darum, den unerklarbaren Tod des
erstgeborenen Sohns des Herrn von Blonay erklarbar zu machen. Georg 1. von Blonay
wohnte den Verhandlungen iibrigens selbst einmal als Beisitzer bei, und zwar bei
jenem Verhor, in welchem Claude Bochet gestand, dass er aus der Herrschaft geflohen
sei, weil Ybled de Gerdil — wohl ein herrschaftlicher Beamter wie seinerzeit Jean
de Mossel — von ihm einen Beitrag an eine Steuer verlangt hatte.?® Dabei handelte
es sich wahrscheinlich um ein Losegeld von 1000 Gulden, welches die Herrschaft
Blonay 1476 in den Burgunderkriegen einer Pliinderbande von Zweisimmen und
Saanen bezahlen musste, damit sie nicht gebrandschatzt wurde, ein Losegeld, das
wahrscheinlich auf die Untertanen iiberwilzt wurde.?! Claude Bochet war also nicht



-113 -

nur an einem Anschlag auf den Erben der Herrschaft Blonay beteiligt (zirka 1477),
sondern hatte sich auch der Bezahlung dieser Steuer durch Flucht entzogen (zirka
1478) und damit erst auf sich aufmerksam gemacht.

Auffillig ist die Wiederholung der Orte und teilweise der Personen. Sowohl Jaquet
Durier als auch Claude Bochet stammten aus Herrschaften am Nordostufer des
Genfersees (der sogenannten Riviera lémanique), Jaquet Durier aus der savoyischen
Herrschaft La Tour-de-Peilz und Vevey und Claude Bochet aus der Herrschaft
Blonay, die noch einer einheimischen Familie gehorte; der Vater von Georg 1. von
Blonay war iibrigens seinerzeit bei der Verurteilung von Jaquet Durier anwesend
gewesen.?? Es scheint, dass die Herren und Kastellane dieser Herrschaften rasch
begriffen hatten, wie man die Inquisition rufen und nutzen konnte, und dieses Wissen
auch weitergaben, von einer Generation zur anderen, so dass rund 30 Jahre nach der
ersten Hexenverfolgung 1448 in den Jahren 1477—-1484 eine zweite, umfangreichere
Welle die Region erfasste. Es gibt Ereignisse und Denunziationen, die bis 30 Jahre
zuriickreichen, eine Tatsache, die Eva Maier bewogen hat, ihrem Buch iiber die zweite
Verfolgungswelle den Titel Trente ans avec le diable zu geben.?® Die beiden Prozesse
haben gemeinsam, dass sie so etwas wie einen historischen Kern aufweisen, im Fall
von Jaquet Durier die Tatsache, dass er sich gegen einen Beamten der savoyischen
Administration auflehnte, der wahrscheinlich seine Giiter beschlagnahmen wollte,
und im Fall von Claude Bochet, dass er wegen einer Steuer die Flucht ergriff. (Beide
scheinen iibrigens in chronischen Geldnoten gesteckt und sich deshalb von einem
Pakt mit dem Teufel vor allem Geld versprochen zu haben.)** Die Widerstand gegen
die Pfandnahme beziehungsweise gegen die Steuer aber wurde als Rebellion gegen
die Obrigkeit interpretiert, die in der Geschichte vom Mord am zukiinftigen Erben
von Blonay noch einen verstiarkten Ausdruck fand und die mit einem Hexenprozess
und dem Tod auf dem Scheiterhaufen geahndet wurde.

Festzuhalten ist schliesslich, dass es sich in beiden Fallen um Maéanner, um «Hexer»
handelte. Dies ist zwar insofern nicht auffillig, als zwei Drittel der im Register Ac 29
des Staatsarchivs des Kantons Waadt enthaltenen Prozesse Ménner betreffen und nur
ein Drittel Frauen, was sich nicht zuletzt aus der haresiegeschichtlichen Tradition
erklirt, in der sie stehen. Nichtsdestoweniger lasst sich beobachten, dass das Hexerei-
delikt bei Médnnern hiufig eine gewisse politische Dimension beinhaltet und der
«Hexer» — wie in den zwei dargestellten Fallen — als Bedrohung fiir die Gesellschaft
oder die Obrigkeit wahrgenommen wurde, wihrend bei den Frauen hiufiger familidre
oder dorfliche Konflikte ausgetragen wurden.? Das heisst jedoch noch lange nicht,
dass Prozesse gegen mutmassliche Hexen vollig unpolitisch waren. Wir hatten fiir
unsere Ausfiihrungen iiber Gerichtsnutzung von «oben» auch zwei andere Beispiele
wahlen konnen, Beispiele von Frauen, die als Hexen verbrannt wurden, weil ein
savoyischer Edelmann, Bernhard von Menthon, und der Bischof von Lausanne in
ihrer Eigenschaft als Landesherren beweisen mussten, dass die hohe Gerichtsbarkeit



— 114 —

iber die Herrschaften Chatel-St-Denis beziehungsweise La Roche ihnen zustand und
nicht den Freiburgern, welche diese Herrschaften im Zug ihrer Expansion Richtung
Genfersee bedrohten.2¢

Gerichtsnutzung von «unten»

Am 26. Oktober 1498 ging im nordlich von Lausanne gelegenen Dorf Dommartin,
Sitz einer dem Lausanner Domkapitel gehorenden Kastellanei, ein Gerichtsakt iiber
die Biihne, der in einer vergleichbaren Art immer wieder stattgefunden haben muss,
dessen dokumentarische Spuren sich jedoch fiir das Spatmittelalter nur in den seltens-
ten Fillen erhalten haben. Die Rede ist von einer informacio secreta beziechungsweise
geheimen Voruntersuchung, in deren Verlauf belastende Zeugenaussagen gegen
eine(n) mutmassliche(n) Hexe(r) zusammengetragen wurden.?’” Voruntersuchungen
bilden einen Quellentyp, der spezifische Anforderungen an die Quellenkritik stellt.
In dieser Hinsicht ist die betont vorsichtige Formulierung von Franz Irsigler bezeich-
nend: «Die Voruntersuchungsakten sind», so schreibt er, «insgesamt |[...] vielleicht
nicht so problembeladen wie die Hauptakten»,?® die — fiigen wir an — in der Regel bis
zur Unkenntlichkeit damonologisch iiberwuchert sind. Dafiir bergen sie eine andere
Gefahr, dass man fiir Tatsachen nimmt, was einst Strategie war: Belastungszeugen
konstruierten ihre Aussagen so, dass sie moglichst iiberzeugend wirkten, was insbe-
sondere dann der Fall war, wenn sie breit akzeptierten Konventionen gehorchten.?
Dies erklirt die Macht, die ihren Worten innewohnte.*® Nun sind aber ausgerechnet
diese nicht unproblematischen Voruntersuchungen die beste Quelle fiir Justiznutzung
von unten, da sie die Art und Weise enthiillen, wie gewisse Teile der Bevolkerung
das Gericht als «obrigkeitliches institutionelles Angebot» annahmen. 3!

Wenn man sich vor Augen hilt, dass Kldager — denen die Zeugen in einer Vorun-
tersuchung in der Regel typologisch gleichzusetzen sind — die angerufene Institu-
tion sehr genau nach ihren «pragmatischen Zielen und Legitimititsvorstellungen»
auswihlten,’? wird die Brisanz von Hexenprozessen offenbar, liegt ihnen doch ein
dusserst «fliichtiges», kaum falsifizierbares Delikt zugrunde® — das nach bestimmten
diskursiven Strategien bei der Zeugenaussage verlangte. Dafiir bietet der eingangs
erwdhnte 26. Oktober 1498 ein im wahrsten Sinn des Wortes beredtes Beispiel.

An diesem Tag prisentierten sich nicht weniger als 15 Zeugen, um «mit den Waffen
der Justiz»3* gegen ihren Mitbiirger Frangois Marguet aus Dommartin vorzugehen.
Bereits das Datum macht misstrauisch. Die wie der nahtlos anschliessende Prozess
von einem Lausanner Vizeinquisitor geleitete «Vor»-Untersuchung fand uniibli-
cherweise einen Tag nach Prozessbeginn statt. Marguet, der von einer weiteren,
16. Person, die sich aber wihrend des ganzen Verfahrens bedeckt hielt, denunziert
worden war, hatte bei der ersten Vernehmung standgehalten, worauf die genannten



—115—-

Zeugen auf den Plan traten. Deren Aussagen lassen sich in drei Kategorien fassen.®
Eine davon, Schadenszauber gegen Mensch und Vieh, ist die Sorte von Anklage, wie
man sie in einer solchen Situation erwartet. Die Vorwiirfe sind in kurze Erzdhlungen
eingebettet, wonach den Anschlidgen jeweils ein Streit mit Marguet vorausgegangen
sei. Offensichtlich war das die Form, die einen Schadenszauber — insbesondere fiir
Aussenstehende — «legitimierte». Das Dilemma besteht darin, dass sich nicht eruieren
lasst, ob es tatséachlich zu Auseinandersetzungen in der geschilderten Form gekommen
war beziehungsweise ob und wie weit die entsprechenden Erzdhlungen auf einem
narrativen Kunstgriff beruhen, wie dies aufgrund einer anderen Quellenbasis wohl
nicht zu Unrecht vermutet worden ist.3

Bei der zweiten Kategorie ist das dahinterstehende diskursive Moment — fiir ein-
mal — offenbar: Nicht weniger als fiinf Personen sagen namlich aus, der Angeklagte
sei sechs, sieben Jahre zuvor gesehen worden, wie er bei Sturmwetter aus den Wol-
ken gefallen sei. In vier Fillen berufen sich die «Zeugen» auf Horensagen; allein
einer gibt an, Marguet bei stiirmischem Wetter selbst erblickt zu haben, und zwar
in der Korperstellung eines gerade aus den Wolken Gefallenen («quod vidit dictum
Marguet [...] sicut illum qui cecidit a nubibus»),’” Alle diese Aussagen, hinter denen
eine Absprache vermutet werden darf, bedienen sich des Mittels der Anspielung, am
stiarksten die letzte, woran die nachgeschobene Einschrankung des Denunzianten, er
habe das eben zu Protokoll Gegebene nicht genau sehen kdnnen («tamen non bene
vidit»), wenig dndert. Eine doppelte Funktion erfiillt die rapportierte Aussage, wonach
mehrere mit Marguet im Streit stehende Personen diesem vorgehalten hitten, sie
wiren im Gegensatz zu ihm «nicht aus der Luft gefallen» («quod ipsi non ceciderant
de aere ut ipse»):*® zum einen als Drohung Marguet gegeniiber,*® zum anderen als
indirekte Anschuldigung vor Gericht.

Worauf diese Aussagen abzielten, war offensichtlich allen klar, einschliesslich Mar-
guet. Es geht, wie er selbst noch am Tag der Voruntersuchung im Verlauf der dritten
Sitzung seines Prozesses zu Protokoll gibt, darum, dass die Haretiker, das heisst Hexer
und Hexen, Ubles tun, indem sie sich mit dem Sturm durch die Wolken «fortbewe-
gen» und Mensch und Tier durch diabolische Kunst toten («quod faciunt mala, id est,
vadunt per nubes cum tempestate et faciunt mori gentes et bestias arte dyabolica»).*
Mit ihren Worten insinuieren die Zeugen, Marguet sei einer dieser «Luftfahrer», die
— wie er selbst bei gleicher Gelegenheit ausfiihrt — den Teufel als Herrn annehmen.
Ohne deutlicher werden zu miissen, stempeln sie ihn durch ihre Andeutungen zum
Teufelsdiener und Feind Gottes und aktualisieren auf dramatische Weise ein auf ihm
lastendes Geriicht. In der Tat stehe er, so der dritte Anklagepunkt, seit etwa 25 Jahren
im Ruf, ein «Ketzer» (hereticus) zu sein. Wie offentlichkeitswirksam dieses Geriicht
gewesen sein muss, ldsst sich aus der Aussage eines der Zeugen ableiten (oder sollte es
sich auch da um ein narratives Konstrukt handeln?), er habe davon bei seiner Ankunft
im Dorf erfahren. Die genannten 25 Jahre entsprechen im Ubrigen der Zeitspanne,



—116 -

die vergangen war, seitdem Marguet beim Domkapitel — dem Lehns- und Gerichts-
herrn — gegen Ketzereivorwiirfe vorgegangen war. Drei Zeugen erinnern sich an den
offentlichen Widerruf des damaligen Verleumders in der Kirche von Dommartin, der
aber das Gerede, wie die Folge zeigt, nicht zum Schweigen brachte.
Bedeutungsvoll sind die «Fluggeschichten», auf welche Marguets Anklédger auf so
suggestive Weise zuriickgreifen, als Beispiel fiir die Aneignung und Nutzbarma-
chung einer Vorstellung, die in der gelehrten Ddmonologie wurzelte und im Lauf des
15. Jahrhunderts allmihlich Gemeingut wurde.*! Der angeklagte Hexer selbst gibt als
Quelle seines einschldgigen Wissens «einige Ketzer» an, die rund 40 Jahre zuvor im
savoyischen Moudon gefangen genommen worden seien.*> Wie sich ersehen lisst,
zeitigte die «Katechisierung» der Bevolkerung durch Prozesse Erfolge, insbesondere
durch die offentliche Verlesung der Urteile. Dieser Vorgang diirfte umso schneller
und nachhaltiger gewesen sein, je hdufiger ein bestimmter Ort heimgesucht wurde.
In Dommartin war dies nachweislich 1438, 1498 und 1524—1528 der Fall.* Das
Wissen um Hexen und Hexer muss zudem durch eine im Vorfeld des Prozesses vom
Lausanner Domkapitel durchgefiihrte Untersuchung, in die auch Marguet geraten
war, aufgefrischt worden sein.**

Dessen Prozess ist eines von vier Verfahren, die in Dommartin innerhalb eines
Monats im Herbst 1498 durchgefiihrt wurden. Was dieses gegeniiber den anderen
drei auszeichnet, ist die iiberlieferte Voruntersuchung, die einen — wenn auch un-
vollstandigen — Einblick in das Geschehen vermittelt, das einem Prozess voranging.
Vor dem Hintergrund schwerer politischer Spannungen zwischen dem Domkapitel
und dem Bischof, die sich die Gerichtshoheit in Ketzersachen streitig machten,*
ergriffen offenbar einige Minner*® die Gelegenheit, um den allem Anschein nach
missliebigen, seit langerem im Ruch eines Hexers stehenden Frangois Marguet zu
beseitigen. Dabei war Letzterer der Analyse von Laurence Pfister zufolge keine
marginale Gestalt, sicht man einmal von seinem beschéidigten Ruf ab. Was ihn je-
doch zusitzlich geschwicht haben musste, war der schwelende Streit mit seinem ihn
schwer belastenden Neffen Claude, der im Zusammenhang mit einer wenige Jahre
zuriickliegenden Erbteilung zu sehen ist.%

Was auch immer die Ankldger bewogen haben mag, gegen ihren Mitbiirger auszusa-
gen, sie sahen im Inquisitor einen «geneigten Richter, bei dem sie mit ihrem Anliegen
durchdringen konnten».*® Thre dusserst suggestiven Ausfiihrungen nihrten das von
einer weiteren Person angestossene Verfahren, dessen Durchfiithrung und Abschluss
dem aus Lausanne angereisten Inquisitor unter dem Schirm und der Kontrolle des
Lausanner Domkapitels oblag. Wie Gerd Schwerhoff kiirzlich in Erinnerung gerufen
hat, «existierten vielfiltige Moglichkeiten zur <Einspeisung> eines Geriichts, eines
Verdachts oder einer Beschuldigung in eine gerichtliche Untersuchung».* Die Akten
der Voruntersuchung vom 26. Oktober 1498 dokumentieren, auf welch geschickte
Weise die Zeugen aus Dommartin dieses Instrumentarium handhabten und so die



- 117 —

Moglichkeiten, welche gerade das Inquistionsverfahren bot,> von «unten» her nutz-
ten. Dass Francois Marguet letztlich nicht verbrannt, sondern — wie aus einer Quelle
aus dem Jahr 1504 hervorgeht — «lediglich» verbannt wurde,’! brauchte sie nicht zu
bekiimmern. Der verurteilte Hexer war zu einer offentlichen Unperson geworden,
mit deren Riickkehr kaum zu rechnen war.

Schluss

Der vorliegende Aufsatz mochte zeigen, dass es Gerichtsnutzung auch bei einem
geistlichen und tiberregionalen Gericht wie dem westschweizerischen Inquisitions-
gericht des 15. Jahrhunderts gab. Dieses Gericht konnte nur in Funktion treten, wenn
es gerufen wurde, und zwar von den westschweizerischen Stadten oder Herrschaften.
Es war denn auch die Stadt Freiburg, welche das westschweizerische Inquisitions-
tribunal lancierte, und zwar mit ihren Waldenserprozessen von 1399 und 1430.
Nachdem dieses Gericht bis 1440 ein stindiges Gericht geworden war, spannten es
auch einzelne Kastellaneien und Herrschaften vor ihren Wagen: 1448 der savoyische
Kastellan von La Tour-de-Peilz, 1479 die Herren von Blonay. In beiden Fillen ging
es letztlich um ein Verbrechen, das mit den zur Verfiigung stehenden Mitteln eines
Laiengerichts nicht nachweisbar war: 1448 um den Tod eines savoyischen Beamten
des Kastellans, 1479 um den etwa zwei Jahre zuriickliegenden Tod des erst zwei-
oder dreijdhrigen Erbens der Herrschaft Blonay. Wenn man jedoch die Inquisition
zu Hilfe rief und die mutmasslichen Téter zu Hexern machte, dann liessen sich die
Morde oder Totschldage als Schadenszauber erkldren und die Titer ohne weitere
Anstrengungen als Hexer hinrichten. Diese Einsicht wurde von einer Generation zur
anderen weitergegeben. Es ist kein Zufall, wenn sowohl die Hexenverfolgung von
1448 als auch diejenige von 1479 am Nordostufer des Genfersees (an der Riviera
lémanique) stattfanden, denn der Vater von Georg 1., Herr von Blonay 1479, war bei
der Verurteilung von 1448 dabei gewesen.

Noch vielschichtiger prasentiert sich die Hexenverfolgung, die 1498 das nordlich
von Lausanne gelegene Dorf Dommartin erfasste. Dieses war Sitz einer Kastellanei,
die dem Domkapitel von Lausanne gehorte, das die Hexenverfolgung von 1498 vor
allem deswegen betrieb, um dem Bischof von Lausanne zu beweisen, dass ihm, dem
Kapitel, iiber seine Kastellanei nicht nur die weltliche, sondern auch die geistliche
Gerichtsbarkeit zustand. In Dommartin, wo bereits 50 Jahre friiher, 1438, eine erste
Hexenverfolgung stattgefunden hatte, wurde das Inquisitionsgericht aber nicht nur
von «oben» genutzt, sondern auch von «unten»; das eine scheint das andere nach
sich gezogen zu haben. Hier hatte in einem etwas langer dauernden Lernprozess
auch die Dorfbevolkerung begriffen, wozu man Hexenverfolgungen nutzen konnte,
namlich um einen missliebigen Mann zur Strecke zu bringen — oder zumindest fiir



- 118 —

immer aus dem Dorf zu vertreiben —, der schon seit einem Vierteljahrhundert im
Ruf stand, ein Hexer zu sein. Hier kam die Bevolkerung in einer sogenannten ge-
heimen Voruntersuchung (informacio secreta) zu Wort, bei der dem ausersehenen
Opfer von 15 Zeugen attestiert wurde, es habe Schadenszauber gegen Mensch und
Vieh ausgeiibt und Hagel gemacht. Es ist bezeichnend fiir diese neue Aneignung der
Hexerei fast eine Generation nach derjenigen durch die Herren, dass hier nicht mehr
die hiretische Hexensekte und ihr Treiben auf dem Sabbat im Vordergrund standen,
sondern der durch das einzelne Mitglied dieser Sekte geiibte Schadenszauber, der
den Lebensnerv der ldandlichen Bevolkerung wesentlich stirker traf.

Anmerkungen

1 Das erste Kapitel stammt von Kathrin Utz Tremp, das zweite von Georg Modestin.

2 Choffat Pierre-Han, La sorcellerie comme exutoire. Tensions et conflits locaux: Dommartin
15241528 (Cahiers lausannois d’histoire médiévale [CLHM] 1), Lausanne 1989; Ostorero Martine,
«Foldtrer avec les démons». Sabbat et chasse aux sorciers a Vevey (1448) (CLHM 15), Lausanne
1995; Maier Eva, Trente ans avec le diable. Une nouvelle chasse aux sorciers sur la Riviera léma-
nique (1477-1484) (CLHM 17), Lausanne 1996; Pfister Laurence, L’enfer sur terre. Sorcellerie a
Dommartin (1498) (CLHM 20), Lausanne 1997; Modestin Georg, Le diable chez I’évéque. Chasse
aux sorciers dans le diocése de Lausanne (vers 1460) (CLHM 25), Lausanne 1999,

3 Ansitze zu einer Geschichte der westschweizerischen Inquisition bei Reymond Maxime, «l.e
couvent des Dominicains de Lausanne», Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte (ZSKG)
11 (1917), S. 175-189, 262-278, hier 269-278; Ders., «La chronique du couvent des Dominicains
de Lausanne», ZSKG 12 (1918), S. 23-42; Ders., Les dignitaires de 1’église Notre-Dame de Lau-
sanne jusqu’en 1536 (Mém. et doc. publ. par la Société d’histoire de la Suisse romande, 2e sér.,
t. 8), Lausanne 1912, S. 85-91; Stelling-Michaud Sven, «Les Freres-Précheurs en Suisse romande
d’apres les archives de Sainte-Sabine», ZSKG 33 (1939), S. 50-70, hier 51-53, 59-62.

4 Andenmatten Bernard, Utz Tremp Kathrin, «De I’hérésie a la sorcellerie: ’inquisiteur Ulric de
Torrenté OP (vers 1420-1445) et I’affermissement de I’inquisition en Suisse romande», ZSKG 86
(1992), S. 69-119; Maier Eva, Ostorero Martine, Utz Tremp Kathrin, «Le pouvoir de I’inquisition»,
in: Paravicini Bagliani Agostino et al. (Hg.), Les pays romands au Moyen Age, Lausanne 1997,
S. 247-258. Siehe auch Modestin Georg, «Text als Repressionsinstrument. Zur Funktionalitéit der
im Waadtlander Staatsarchiv aufbewahrten spatmittelalterlichen Hexenprozessakten», in: Brunner
Karl, Jaritz Gerhard (Hg.), Text als Realie. Internationaler Kongress Krems an der Donau, 3. bis
6. Oktober 2000 (Osterreichische Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. KI., Sitzungsberichte,
Bd. 704; Veroffentlichung des Instituts fiir Realienkunde des Mittelalters und der frithen Neuzeit,
Nr. 18), Wien 2003, S. 115-134.

5 Hier und im Folgenden nach Utz Tremp Kathrin, Modestin Georg, «Un <laissez-passer> pour
I’inquisiteur. Les rapports entre I’Inquisition et les autres pouvoirs en Suisse romande au XV®
siecle», in: Audisio Gabriel (Hg.), Inquisition et pouvoir, Aix-en-Provence 2004, S. 71-87.

6 Choffat (wie Anm. 2), S. 209 Anhang I (23. 10. 1524): «ipsum reverendissimum dominum Lausan-
nensem episcopum et principem fuisse et de presenti esse [.ausannensem episcopum generalemque
in tota sua dyocesi Lausannensi heretice pravitatis inquisitorem auctoritate apostolica et a summo
romano pontifice constitutum et deputatump».

7 Im Jahr 1423 erreichte die Stadt Freiburg von Papst Martin V. (1417-1431), dass ihre Untertanen
in Zukunft nur mehr in Ehe-, Wucher- und Héresiefédllen vor den Bischof und seine Offiziale gezo-
gen werden konnten. Siehe Utz Tremp Kathrin, «Anndherungen an die Sprachgrenze. Kirchliche
Grenzen in der spéatmittelalterlichen Westschweiz», Zeitschrift fiir Schweizerische Archdologie



10
11

12
13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23
24
25

26

27

28

29

30

- 119 -

und Kunstgeschichte 60 (2003), Heft 1/2, S. 125-134, hier 128. Dies hinderte die Stadt Freiburg
allerdings nicht daran, bereits 1438 (eigentlich 1437)—1442 auf eigene Faust Hexenprozesse zu
fithren. Siehe Dies., «Ist Glaubenssache Frauensache? Zu den Anfiangen der Hexenverfolgungen
in Freiburg (um 1440)», Freiburger Geschichtsbldtter (FG) 72 (1995), S. 9-50, hier 42—47.

Utz Tremp Kathrin, «<Mémoire> de la sorciere. Lecture de synthese des proces de sorcellerie du
registre Archives cantonales vaudoises, Ac 29 (1438-1528)», in: Paravicini Bagliani Agostino
(Hg.), La mémoire du temps au Moyen Age (Micrologus Library 12), Florenz 2005, S. 349-370.
Zur Disziplinierung von oben und Instrumentalisierung von unten siehe Blauert Andreas, Schwer-
hoff Gerd (Hg.), Mit den Waffen der Justiz. Zur Kriminalitdtsgeschichte des spdten Mittelalters
und der Frithen Neuzeit, Frankfurt a. M. 1993, Vorbemerkung, S. 7-15, hier 9.

Siehe Pfister (wie Anm. 2), S. 148-151.

Ostorero (wie Anm. 2), S. 67-70, siehe auch S. 194—198. Zum Fall Jaquet Durier jetzt auch Am-
mann-Doubliez Chantal, «Histoires d’empoisonnement en Valais au Moyen Age: sorcellerie et
justice», Vallesia 58 (2003), S. 231-281, hier 234 f.

Ostorero (wie Anm. 2), S. 70 f., siehe auch 232 f.

Ebd., S. 91 f.

Ebd., S. 234 1.

Maier (wie Anm. 2), S. 42-44 siehe auch S. 176-178.

Ebd., S. 46, siehe auch 186 f.

Ebd., S. 47 f., siche auch S. 192 f.

Ebd., S. 56 f. mit Anm. 38.

Ebd., S. 43, siehe auch S. 198 f.

Ebd., S. 42, 396, siehe auch S. 186-188.

Ebd., S. 135-137.

Ebd., S. 396; siche auch Ostorero (wie Anm. 2), S. 234 f.

Ebd., S.5f1., 117, 125-127, 132-135; siehe auch Ostorero (wie Anm. 2), S. 162 f.

Ostorero (wie Anm. 2), S. 92; Maier (wie Anm. 2), S. 50 f.

Ostorero Martine, «Les chasses aux sorciers dans le Pays de Vaud (1430-1530). Bilan des re-
cherches», in: Modestin Georg, Utz Tremp Kathrin (Hg.), Hexen, Herren und Richter. Die Ver-
folgung von Hexern und Hexen auf dem Gebiet der heutigen Schweiz am Ende des Mittelalters.
Dossier, Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 52 (2002), S. 103—-162, 109-114, hier 111 f.
Modestin Georg, «Wozu braucht man Hexen? Herrschaft und Verfolgung in Chatel-Saint-Denis
(1444-1465)», FG 77 (2000), S. 107-129; Ders., «Des Bischofs letzte Tage. Georg von Saluzzo
und die Hexenverfolgung im Fiirstbistum Lausanne (1458—1461)», in: Voltmer Rita (Hg.), Hexen-
verfolgung und Herrschaftspraxis (Trierer Hexenprozesse, Quellen und Darstellungen 7), Trier
2005, S. 51-72.

Die hier angesprochene Voruntersuchung wurde zusammen mit dem nachfolgenden Prozess erst-
mals von Laurence Pfister ediert und kommentiert, deren Ergebnisse wir z. T. wiederaufnehmen.
Vgl. Pfister (wie Anm. 2), S. 35-65, 186-217. Weitere Voruntersuchungen in der nachmaligen
Westschweiz bei Ostorero (wie Anm. 2), S. 236-239, Modestin (wie Anm. 2), S. 276-299, und
Terrier Isabelle, Le travail de I’inquisiteur. Procées de sorcellerie a Neuchdtel au XVe siecle, Li-
zentiatsarbeit, Neuenburg 2001, S. 18-23, 28-43.

Irsigler Franz, «Information oder Fiktion. Vom Lesen zwischen den Zeilen», in: Voltmer Rita, Gehl
Giinter (Hg.), Alltagsleben und Magie in Hexenprozessen (Historie und Politik 13), Weimar 2003,
S. 9-19, Zitat 9.

Dazu mit weiterfithrender Literatur Modestin Georg, «Alice hinter den Spiegeln oder von den
Schwierigkeiten, iiber Hexerei zu sprechen. Eine Einfiihrung», in: Modestin/Utz Tremp (wie
Anm. 25), S. 105-108.

Diesen Sachverhalt formuliert Malcolm Gaskill so: “Iegal witnesses were more than just passive
puppets of state administration: they were storytellers, and their storytelling had a kind of power.”
Gaskill Malcolm, “Witches and Witnesses in Old and New England”, in: Clark Stuart (Hg.), Lan-
guages of Witchcraft. Narrative, Ideology and Meaning in Early Modern Culture, London/New
York 2001, S. 55-80, Zitat 56.



32
33

34

35
36

37
38
39

40
41

2

- 120 -

Dazu Dinges Martin, «Justiznutzung als soziale Kontrolle in der Frithen Neuzeit», in: Blauert An-
dreas, Schwerhof Gerd (Hg.), Kriminalititsgeschichte. Beitrdge zur Sozial- und Kulturgeschichte
der Vormoderne, Konstanz 2000, S. 503-544, Zitat 505.

Dinges (wie Anm. 31), S. 518.

Hexenprozesse wurden bereits von Zeitzeugen (die unten angefiihrten Arbeiten beziehen sich auf
die frithe Neuzeit) als Einfallstor fiir allerart Willkiir erkannt bzw. nachweisbar als «Angebot»
fiir die Verfolgung personlicher Interessen missbraucht. Dazu z. B. Voltmer Rita, «Monopole,
Ausschiisse, Formalparteien. Vorbereitung, Finanzierung und Manipulation von Hexenprozessen
durch private Klagekonsortien», in: Eiden Herbert, Voltmer Rita (Hg.), Hexenprozesse und Ge-
richtspraxis (Trierer Hexenprozesse, Quellen und Darstellungen 6), Trier 2002, S. 5-67; Dies.,
«Von der besonderen Alchimie, aus Menschenblut Gold zu machen, oder von den Moglichkeiten,
Hexereiverdacht und Hexenprozesse zu instrumentalisieren», in: Beier-de Haan Rosmarie, Voltmer
Rita, Irsigler Franz (Hg.), Hexenwahn. Angste der Neuzeit. Begleitband zur gleichnamigen Ausstel-
lung des Deutschen Historischen Museums, Berlin, Kronprinzenpalais, 3. Mai bis 6. August 2002,
Wolfratshausen 2002, S. 130-141; Dies. mit Rummel Walter, «Die Verfolgung eigener Interessen
durch Untertanen, Funktionére und Herrschaften bei den Hexenjagden im Rhein-Maas-Mosel-
Raum», in: Borck Heinz-Giinther (Hg.), unter Mitarbeit von Dorfey Beate, Unrecht und Recht.
Kriminalitdt und Gesellschaft im Wandel von 1500-2000. Gemeinsame Landesausstellung der
rheinland-pfilzischen und saarldndischen Archive. Wissenschaftlicher Begleitband (Veroffentli-
chungen der Landesarchivverwaltung Rheinland-Pfalz 98), Koblenz 2002, S. 297-339.

So der Titel eines von Andreas Blauert und Gerd Schwerhoff 1993 herausgegebenen Aufsatzbands
(wie Anm. 9).

Wir folgen hier Pfister (wie Anm. 2), S. 37-42.

Vel. Gibson Marion, Reading Witchcraft. Stories of Early English Witches, London 1999, Kap. 3
(Deconstructing Generic Stories), S. 78—109. Dabei stellt die Autorin die ebenso beunruhigende
wie berechtigte Frage: “If accusatory stories are fiction rather than reportage, if they reflect patterns
of storytelling rather than realities, then how can we rely on their contents as data?” (78). Walter
Rummel und Rita Voltmer sprechen in diesem Kontext von «<magisch> konstruierten Tatszenarien».
Voltmer/Rummel (wie Anm. 33), S. 318 f.

Pfister (wie Anm. 2), S. 188.

Ebd., S. 190.

Anspielungen dieser Art sind von Rainer Walz als eine mogliche Kommunikationsstrategie bei
Hexereibeschuldigungen isoliert worden. Walz Rainer, «Der Hexenwahn vor dem Hintergrund
dorflicher Kommunikation», Zeitschrift fiir Volkskunde 82 (1986), S. 1-18, hier 3 f.

Pfister (wie Anm. 2), S. 200.

Dazu Tschacher Werner, «Der Flug durch die Luft zwischen Illusionstheorie und Realititsbeweis.
Studien zum sog. Kanon Episcopi und zum Hexenflug», Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechts-
geschichte 116 (1999), Kanonistische Abteilung 85, S. 225-276, bes. 259 f.; Ostorero Martine,
Paravicini Bagliani Agostino, Utz Tremp Kathrin (Hg.), unter Mitarbeit von Chene Catherine,
L’imaginaire du sabbat. Edition critique des textes les plus anciens (1430 ¢.—1440 c.) (CLHM 26),
Lausanne 1999, S. 321-323; Stephens Walter, Demon Lovers. Witchcraft, Sex, and the Crisis of
Belief, Chicago 2002, Kap. 5 (From Dreams to Reality: Why Witches Fly), S. 125-144; Mercier
Franck, «Un imaginaire efficace? Le sabbat et le vol magique des sorcicres au XVe siecle», in:
Anheim Etienne, Boudet Jean-Patrice, Mercier Franck, Ostorero Martine, «Aux sources du sabbat.
Lectures croisées de <I.'imaginaire du sabbat. Edition critique des textes les plus anciens (1430
ca.—1440 ca.)>», Médiévales 42 (2002), S. 153—176, hier 162—167; Ostorero Martine, «Un prédicateur
au cachot: Guillaume Adeline et le sabbat», Médiévales 44 (printemps 2003), S. 73-96.

Pfister (wie Anm. 2), S. 196. Auch in den benachbarten Besitzungen des Fiirsbischofs von Lausanne
wurden 1458 Prozesse gefiihrt. Dazu Modestin (wie Anm. 2).

Zu 1438: Andenmatten/Utz Tremp (wie Anm. 4), S. 92-94, 110-113; zu 1498: Pfister (wie Anm. 2);
zu 1524-1528: Choffat (wie Anm. 2). In diesem Zusammenhang sei darauf hingewiesen, dass
Francois Marguet 1448 dem Lausanner Domkapitel zustehende Renten anerkannte, er also das
Verfahren von 1438 durchaus selbst miterlebt haben konnte. Pfister (wie Anm. 2), S. 51 f.



45

46

47
48

49

50

-121 -

Pfister (wie Anm. 2), S. 150-152.

Diese Spannungen und die sich daraus ergebenden Auswirkungen fiir die Verfolgung von Hexen
und Hexern haben wir analysiert in Utz Tremp/Modestin (wie Anm. 5), S. 78-87.

Minner traten aufgrund verschiedener Faktoren weit haufiger als Kldger in Strafsachen auf als
Frauen; zusammenfassend Dinges (wie Anm. 31), S. 526-530.

Pfister (wie Anm. 2), S. 51-59.

Nach Dinges (wie Anm. 31), S. 520. Ob die Drahtzieher, von deren Existenz man aufgrund der
Anzeichen einer Absprache in den Aussagen (s. oben) ausgehen muss, auch den Kastellan und
den Kaplan des Ortes auf ihre Seite ziehen konnten oder ob Letztere wegen ihrer Funktion befragt
wurden, ldsst sich nicht entscheiden. Fiir die zweite Alternative spricht der Umstand, dass die
beiden nicht mehr zu sagen hatten, als dass Marguet als Ketzer verschrieen war, wobei beide auf
den Neffen Claude als Hetzer hinwiesen. Vgl. Pfister (wie Anm. 2), S. 194-195.

Schwerhoff Gerd, «Das <crimen exceptum> im kriminalititshistorischen Vergleich. Uberlegun-
gen zur Forschungsgeschichte und analytischen Fruchtbarkeit der komparativen Perspektive.
Einleitungsreferat an der Fachtagung der Akademie der Diozese Rottenburg-Stuttgart mit dem
Arbeitskreis fiir Interdisziplindre Hexenforschung (AKIH) «Getrennte Wege? — Hexenforschung
und Kriminalitdtsgeschichte> (Stuttgart-Hohenheim, 26.-28. 2. 2004)»; auszugsweise Verof-
fentlichung in der Mailingliste Hexenforschung vom 5. 3. 2004, online: http://www.listserv.dfn.
de/archives/hexenforschung.html (Zugriffsdatum: 6. 3. 2004).

Da es «keiner formlichen Anklage mehr [bedurfte], um eine Hexe vor Gericht zu bringen»,
verringerte sich das Anklagerisiko fiir allfillige Denunzianten betrachtlich. Schwerhoff (wie
Anm. 49).

Pfister (wie Anm. 2), S. 284287, hier 285.






	Gerichtsnutzung von "oben" und von "unten" : die Anfänge der Hexenverfolgungen in der Westschweiz (15. Jahrhundert)

