Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft fur Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 21 (2006)

Artikel: Frieden schaffen - Verbrecher strafen : der beschworene Friede und die
Sanktion des Friedensbruchs im friihen und hohen Mittelalter

Autor: Schmidt, Hans-Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-871805

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-871805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 75—

Hans-Joachim Schmidt

Frieden schaffen — Verbrecher strafen

Der beschworene Friede und die Sanktion des Friedensbruchs
im frithen und hohen Mittelalter

Verfahren zur Eindammung von Gewalt

Gewaltanwendung bedroht menschliche Gemeinschaften. Um Gewalt einzuddmmen,
bedienen sich Menschen unterschiedlicher Verfahren. Sie sollen im Folgenden fiir
das frithe und hohe Mittelalter untersucht werden. Wie verdnderten sie sich? Mit
welchen unterschiedlichen Begriindungen wurden sie angewandt? Welche Auswir-
kungen hatten sie? Die Fragen laden ein, zu den mittelalterlichen Urspriingen einer
Strafgerichtsbarkeit vorzustossen, welche sich nicht mehr allein mit der Beendigung
von Gewalthandlungen begniigt, sondern in der Exklusion oder sogar Eliminierung
des Gewalttiters die Losung sieht.

Im Folgenden sollen skizzenhaft einzelne Schritte einer Entwicklung aufgezeigt
werden, die den Ubergang von einer am Schadensausgleich und an der Entschi-
digung orientierten Verfahrensweise zu einer auf die Person des Taters zielenden
Strafgerichtsbarkeit markieren. Fiir eine Zeitspanne vom 7. bis zum Beginn des
13. Jahrhunderts wird dabei eine Entwicklung deutlich, die eine Zunahme repressiver
Gewalt gegeniiber vielfiltigen Formen abweichenden Verhaltens aufweist. Die Frage,
welche Verfahren angewandt wurden, um die Ahndung normwidriger Gewaltan-
wendung durchzusetzen, verweist auf grundlegende soziale, politische und religiose
Veranderungen, welche die Selbstdisziplinierung von Individuen und von Gruppen
forderten und dabei zugleich deren Autonomie von einseitig herrscherlicher Bindung
voraussetzten. Die Antonymie von Freiheit und Unterdriickung deckt die Problematik
eines Prozesses auf, der sich als zivilisatorischer Fortschritt deuten ldsst, zugleich
aber eine Elimination des Abweichenden erfordert und damit die Kriminalisierung
als Zuschreibung von Verhalten offenbart, welches keineswegs eindeutig konnotiert
war und erst in einem lidngeren Verlauf als kriminelle Handlung markiert wurde.!



- 76 —

Ausgleich von Interessen und Entschadigungen

Gregor von Tours berichtet in seiner Historia Francorum iiber den Streit zwischen
Sichar und Austresigil. Nachdem viele der ihnen verbundenen Freunde im Kampf
gefallen waren, einigten sich die Kontrahenten, ihren Streit rechtlich zu beenden
und sich einem Gerichtsurteil zu unterwerfen. Entgegen dieser Ubereinkunft ergriff
Sichar erneut die Waffen, lehnte eine gerichtliche Einigung ab, iiberfiel seine Feinde
bei Nacht, drang in deren Haus ein, totete die schlafenden Gegner, erschlug deren
Knechte und alle Habe und fiihrte alles Vieh mit sich fort. Gleichwohl wurde erneut
der Versuch unternommen, ein Ubereinkommen herbeizufiihren, damit — wie Gregor
schrieb — das Ubel der Gewalt nicht noch weiter um sich greife und nicht noch mehr
Manner ihr Leben lassen miissten. Statt sich einem Gerichtsurteil zu unterwerfen,
einigten sich die Streitenden nunmehr auf Entschadigungen. Aber die Gegner des
Sichar akzeptierten sie nicht. Erneut brachen die Kdmpfe aus. Sichar wollte nun eine
Entscheidung des Konigs herbeifiihren. Dessen Richter entschieden, dass diejenigen,
welche die Entschiddigung verweigert hatten, die Hilfte ihres Anspruchs verlieren
sollten. Dies sei zwar gegen die Gesetze so verfiigt worden, aber es geschah, um end-
lich Frieden zu schaffen. Sichar zahlte die Busse nach dem Urteilsspruch und erhielt
Sicherheit von seinen Feinden. Die Entschadigungssumme hatten sogar die Kirchen
in Poitiers bereitgestellt, so dass Sichar nicht einmal etwas von seinem Besitz abgeben
musste. Die Streitgegner schwuren gegenseitig, dass sie nie mehr gegeneinander
kdmpfen wiirden. So ging der Streit zu Ende.? Die Losung wurde erzielt, ohne dass
eine Bestrafung verhingt wurde. Das Ziel bestand in der Schaffung des Friedens.
Dazu war keineswegs eine als gerecht eingeschitzte Zuteilung von Vergiinstigung
und Vergeltung notig, denn eine Bewertung der Taten fand nicht statt, so dass nach
den vielen Opfern der gewaltsamen Auseinandersetzungen eine leichte Busse ver-
hiangt wurde, die der Téater nicht einmal selbst begleichen musste. Am Ende gab es
also keine Sanktion, sondern ein Arrangement. Im Urteil Gregors blieb freilich die
Mahnung zur Friedfertigkeit ohne Wirkung. Die Episode diente dem Autor vielmehr
als Exempel einer verheerenden Friedlosigkeit, die einzudimmen meist vergeblich
sei.> Dennoch zeigt er ein Verfahren, das am Ende den gewaltsamen Streit schliess-
lich beendete. Strafe war dazu nicht erforderlich, wohl aber Entschiadigung, selbst
wenn sie von Dritten bereitgestellt wurde, so dass keiner der Kontrahenten durch
die Einigung Einbussen erlitt.

Das Verfahren, den Frieden ohne Bestrafung des Friedensbrechers zu sichern, ja
auf diese Weise auch die Herrschaft des Konigs gegeniiber Rebellen zu verteidi-
gen, setzte sich im hohen Mittelalter fort. Im Friihling des Jahres 1003 erhob sich
Markgraf Heinrich vom bayerischen Nordgau gegen die Herrschaft des Konigs und
spdteren Kaisers Heinrich II. Das Vergehen des Abtriinnigen richtete sich gegen die
von Gott eingesetzte Herrschaft. Menschen wurden getotet, Schitze geraubt, Giiter



— 77 —

verwiistet. Der Konig bot seine Freunde auf, zog nach Bayern, fiel iiber die Giiter
des Markgrafen her, verwiistete sie und zwang seinen Feind, sich zu verstecken.
Aber dem Konig gelang es, ihn in seinem Schlupfwinkel zu entdecken und nach der
Vertreibung von dessen Bundesgenossen gefangen zu nehmen. Alle seine Giiter und
die seiner Anhdnger wurden zerstort. Im folgenden Jahr empfand indes der Konig
Reue iiber seine Handlung. Er folgte den Bitten seiner Umgebung und gewihrte dem
einstigen Rebell Heinrich wieder die herrscherliche Huld und versprach, dass er ihm
und seinen Anhéangern zwar die Giiter wieder zuriickerstatten und beim Wiederauf-
bau sogar Hilfe leisten werde, ihn selbst aber weiterhin in Gefangenschaft halten
wolle. Einige Monate spiter entliess Konig Heinrich den Gefangenen und nahm ihn
wieder vollstdndig in seine Gnade auf. Der Bericht Thietmars von Merseburg zeigt
einen Verhaltensablauf, in dem die gewaltsame Auflehnung gegen den Konig nicht
zu einem endgiiltigen Zerwiirfnis, nicht einmal zu einer dauerhaften Strafe fiihrte,
vielmehr die offentliche Zurschaustellung von Bussiibungen und die Intervention
von koniglichen Getreuen die Gnade des Herrschers herbeifiihrten. Der Konflikt
endete in einer Versohnung.*

Aber spitestens im 12. Jahrhundert Znderten sich die Verfahren, Frieden und
Herrschaft zu sichern. Die Androhung von Strafen sollte vor Gewalthandlungen
abschrecken. Im Reichslandfrieden, den Konig Friedrich I. Barbarossa unmittelbar
nach seiner Thronbesteigung 1152 verkiindete, wurden harte Strafen angedroht:
Derjenige, der einen anderen Menschen totete, sollte selbst getdtet werden; dem, der
einen anderen verwundete, sollte die Hand abgeschlagen werden; wer einen anderen
gefangen nahm, sollte eine hohe Geldbusse entrichten.’” Damit war die Reziprozitiit
von Tat und Strafe vorgesehen, was eine Einigung mit dem Gewalttiter stets aus-
schloss. Ein Vergleich zwischen den Streitparteien sollte nicht stattfinden, vielmehr
die Beurteilung von Tat und Téatern. Die Autoritdt des Konigs war herausgefordert,
sollte die Sanktionsdrohung nicht angewandt werden.

Das Verfahren war indes nicht leicht durchzusetzen. Selbst im 13. Jahrhundert war
es keineswegs selbstverstiandlich, denjenigen, der ohne berechtigten Grund einen
Mitmenschen totete, durch ein Gerichtsurteil zu bestrafen. Dies musste selbst der
franzosische Konig Ludwig IX. einsehen, der die Rigorositit seiner Massnahmen
fiir notwendig hielt fiir die Ausmerzung der Ubel, die sein Konigreich heimsuchten,
und in dieser Strenge den Garant fiir das religios begriindete Ideal einer Friedens-
ordnung sah, die es durch Reformen herbeizufiihren gelte. Seine Zeitgenossen und
unmittelbaren Nachfolger, die seine Heiligsprechung propagierten und projektierten,
folgten ihm in dieser Zielsetzung. Aber dltere Vorstellungen einer auf Ausgleich statt
auf Bestrafung orientierten Rechtsordnung waren nicht so einfach beiseite zu raumen,
umso weniger, wenn die Interessen machtiger adliger Familien tangiert wurden.® Be-
riithmt ist die Affare um Enguerran de Coucy, die der Biograf Ludwigs IX., Guillaume
de Nangis, darstellte. Der als baron bezeichnete Engerran totete ohne Mitleid, ohne



- 78—

Gerichtsurteil und mit grosser Grausamkeit drei Jugendliche, die in seinen Forst
eingedrungen waren. Der Abt von St. Nicolas, in dessen Obhut die Jugendlichen sich
befunden hatten, sowie Gile le Brun, der Beauftragte des Konigs, wandten sich an
diesen und verlangten die Bestrafung des Téters. Er wurde an den Hof geladen, damit
ihm dort der Prozess gemacht werde. Enguerran lehnte ab, bestritt die Zustindigkeit
des koniglichen Gerichts und akzeptierte einzig ein Urteil seiner pairs. Der Konig
liess ihn gleichwohl gefangen nehmen, freilich erst nachdem festgestellt wurde,
dass dessen Gebiete keine Allodialgiiter, sondern konigliche Lehen waren. Er wurde
auch nicht durch seine Standesgenossen, sondern durch Kriegsknechte des Konigs
abgefiihrt. Aber die Solidaritét der adligen Verwandten und Freunde des Angeklagten
funktionierte. Sie intervenierten beim Konig, erschienen zahlreich an seinem Hof,
drangen darauf, den Angeklagten zu verurteilen, verzichteten aber auf eine rechtliche
Bewertung und baten um Gnade. Der Konig, der zunichst entschlossen gewesen war,
Gerechtigkeit walten zu lassen, wie Guillaume de Nangis schrieb, und Enguerrand
zum Tode zu verurteilen, gab schliesslich nach und duldete, dass der Schuldige sich
freikaufte — zwar mit einer sehr hohen Summe — aber dennoch unter Verzicht einer
der Tat angemessenen Sanktion.”

Die vier dargestellten Vorgehensweisen gegeniiber gewaltsamem Handeln, das als
Unrecht gekennzeichnet wurde, liegen 700 Jahre auseinander. In dieser Zeitspanne
dnderte sich die Reaktion auf Gewalt und die Bewertung von Gewalt grundlegend.
Altere Formen waren aber keineswegs ginzlich obsolet und zeigten sich unter der
Schicht neuerer rechtlicher Verfahren und Bewertungen weiterhin wirksam. Waren
im ersten Fall die Versohnung und der Verzicht auf weitere Gewalt und Rache gefor-
dert und wurde die Rebellion, obwohl als Widerstand gegen die von Gott errichtete
Herrschaft durch den Konig gewertet, durch einen Ausgleich beendet, so geht es in
den Verfiigungen Friedrichs I. darum, einen Verstoss gegen eine Friedensordnung
zu ahnden, und zeigt der Versuch Ludwigs IX., eine Tat mit einer massiven Sank-
tion zu belegen, die Bewertung von Gewalthandlungen an den Kriterien gerechter
Strafzumessung, die auch vor Personen adligen Standes nicht Halt machte. Der
letztlich gescheiterte Versuch zeigt die noch zur Mitte des 13. Jahrhunderts wirk-
samen Mechanismen giitlichen Ausgleichs, welche zumindest unter Adligen in der
Darstellung von Guillaume de Nangis zu Beginn des 14. Jahrhunderts als legitime
oder zumindest akzeptierte, ja sogar notwendige Handlungsmuster interpretiert
werden konnten, so dass sogar das konigliche Gericht sich diesen Bedingungen
unterwarf und statt Strafe sich mit Entschadigung begniigte. Damit war weiterhin
eine Vorgehensweise wirksam, die ehedem den unterworfenen Markgraf Heinrich
nicht ausserhalb der Gemeinschaft gestellt hatte. Vielmehr blieb er — auch als zeit-
weiliger Gefangener — einer der Vasallen des Konigs, fiir den sich andere Lehnsleute
erfolgreich einsetzten. Hingegen duldeten die Verstosse gegen den vereinbarten und
vom Konig begriindeten Frieden kein Abweichen von der vorgesehenen Strafe und



- 79—

sahen nicht einmal mehr die Abschwichung korperlicher Strafen fiir die Angehorigen
michtiger Adelsfamilien vor. So verlangten es die Verfahren der Gerichtsbarkeit;
aber ihre Durchsetzung war auch im 13. Jahrhundert nicht gesichert. In dem langen
Zeitraum, der hier bewusst anhand weniger Ereignisse vorgestellt worden ist, erweist
sich das 12. Jahrhundert als Wegscheide. Von da an werden Verhandlungslosungen
zugunsten rechtlicher Entscheide, Aussdhnungen zugunsten der Oktroyierung von
Normen, das Versprechen kiinftigen Gewaltverzichts zugunsten gewaltsamer Sankti-
onierung und das Fehlen von Verhaltensbewertungen zugunsten von Verurteilungen
von Tétern zuriickgedrangt.

Gewalt als Mittel, seine eigenen Vorstellungen durchzusetzen und im sozialen Umfeld
Interessen zu befordern, aber auch um als Gegengewalt die eigene Position und die
der Familie zu verteidigen oder auch nur zu markieren, hat eine eskalierende, Leib
und Leben bedrohende Potenzialitit, die in extremis den Bestand einer menschlichen
Gruppe, zumindest aber das Funktionieren elementarer, das Uberleben sichernder
Handlungen gefidhrdet. Daher ist es das Bestreben jeder menschlichen Vergesell-
schaftung, Gewalt einzudimmen, um die selbstzerstorerischen Krifte zu bandigen,
weil Aggression zwar durchaus in der evolutionédren Phylogenese als Vorteil wirken
kann, aber genauso Krifte freisetzt, die Kooperation verhindert und somit Produktion
und Reproduktion hemmt. Unterschiedliche Verfahren suchen die Kette von Gewalt
und Gegengewalt zu durchbrechen.

Auch im frithen Mittelalter suchten die Menschen der Abfolge von Gewaltakten,
Rache an deren Urhebern und Gegengewalt Einhalt zu gebieten. Die Rechte der
Germanenvolker, die sich auf dem Boden des romischen Imperiums etabliert hatten,
klassifizierten Gewaltakte, sofern sie zu korperlichen Lasionen oder gar zum Tod
fiihrten, ohne dass Absicht und Willensentscheid bewertet worden wiren. Téater, Tat,
Opfer und Entschiddigung wurden vielmehr unmittelbar miteinander verkniipft. Der
Prolog der Lex salica, des Gesetzes fiir die salischen Franken vom Beginn des 6. Jahr-
hunderts, benennt die Absicht: Es geht darum, den Frieden untereinander zu sichern,
Streitigkeiten zu unterbinden, Gewalt zu verhindern, um so Kréfte freizusetzen, die
zur Beherrschung anderer Volker notwendig seien. Die Eindimmung von Gewalt
setzte freilich keine Sanktionierung von Gewalt voraus. Vielmehr blieb die Relation
von Titer und Opfer beziehungsweise zwischen deren Familien von der Vorstellung
einer reziproken Vorteilsnahme geprigt, die sowohl die Uberwiiltigung als auch die
soziale Exklusion bewusst verhinderte, ja verhindern musste, weil nicht durch neuer-
liche, wenn auch rechtlich legitimierte Gewalt, die sich als Bestrafung ausgab, Anlass
zu zwangslaufiger Fortsetzung von Gewalt gegeben werden sollte. Die Verfahren,
vom salischen Gesetz vorgeschrieben, verzichteten also auf Strafe, verlangten viel-
mehr die Entschiddigung des Gewaltopfers, dem somit die Moglichkeit vorenthalten
wurde, durch zerstorerische Akte das zugefiigte Leid zu rachen. Nicht die Selbsthilfe
wurde zuriickgewiesen, vielmehr die Schiadigung des Feindes in Bahnen gelenkt, die



- 80—

ein kiinftiges friedliches Zusammenleben ermoglichen sollten. Die Katalogisierung
von Gewaltakten und ihre Verkniipfung mit Entschiddigungsleistungen sollte das
Verfahren der Streitbeilegung vereinfachen, insofern die Parteien auf standardisierte
Werte des Ausgleichs zuriickgreifen konnten. Daher die grosse Bedeutung, die den
Wergeldlisten zukommt, die iiblicherweise den Gesetzen der germanischen Volker
beigefiigt sind. Auch in dem Pactus Alamannorum vom beginnenden 7. Jahrhun-
dert ist detailliert festgelegt, welche Leistungen der Schidiger dem Geschiddigten
oder seiner Familie zu iibergeben habe, wobei diese Leistungen nach der Schwere
des Schadens abgestuft sein sollten. Die Bewertung des Schadens diirfte wohl in
zahlreichen Siihneverhandlungen zwischen den verfeindeten Gruppen ausgehandelt
worden sein. Jedenfalls gibt es gesetzliche Regelungen, wie im Edictum Rotarii fiir
die Langobarden im Jahr 643, welche die Hohe der Entschiddigungen ausdriicklich
den Beteiligten iiberliessen. Die Abstufung von Geldzahlungen nach dem Rang des
Geschidigten oder Getoteten, in der Lex ribuaria vom Beginn des 7. Jahrhunderts
vorgesehen, zeigt, dass nicht die Tat selbst rechtlich prizisiert, sondern ihre soziale
Auswirkung bewertet wurde, weil nur diese Bewertung es erlaubte, die Folgen ab-
zuwehren, die sich in repetitiven Gewaltakten manifestieren wiirden.®

Statt Strafe war also Kompensation vorgesehen. Statt Unterwerfung unter eine Sank-
tionsgewalt sollte die Einigung zwischen zwei agonalen Personengruppen erreicht
werden. Die Storung des Friedens innerhalb eines definierten sozialen Verbands
verlangte keineswegs die Eliminierung des Verursachers der Storung. Die Ordnung
eines normativen Handlungsmusters wiederherzustellen war nicht das Ziel, sondern
die zerriittete Beziehung zwischen zwei Gruppen zu reparieren. Der Verzicht auf eine
idealisierte Friedensordnung, deren Ziel in der gerechten Strafzumessung bestand,
war nicht gleichbedeutend mit Regellosigkeit. Vielmehr zeichnen sich die germa-
nischen leges und die Gerichtsverfahren des frithen Mittelalters durch ein geradezu
pedantisches Insistieren auf die genaueste Befolgung vorgeschriebener Redeweisen
und rechtssymbolischer Handlungen aus, deren Unkenntnis oder Missachtung stets
die Niederlage des Prozessbeteiligten nach sich zog.” Mogen auch nur wenige Vor-
gaben gesetzt worden sein, die das rechte Handeln definierten, und noch weniger
Vorschriften, die es erzwangen, so mangelte es gleichwohl nicht an Regeln, die
sich aber ausserhalb einer kodifikatorischen Fixierung manifestierten und sich viel-
mehr in rituellen Handlungen kundtaten, die um nichts weniger verbindlich waren,
sollte der friedliche Ausgleich von Anspriichen und die Beilegung von Konflikten
gelingen. Die Relationen griindeten auf einem zwischen den Parteien vereinbarten
Ausgleich, auf einem Aushandeln von Unterwerfungsgesten und Huldgewdhrungen,
von Entschadigungen und von deren Entgegennahme. Die recht sprode Auflistung
von Entschadigungssummen, die natiirlich nicht in Miinzen, sondern in Naturalien
beglichen wurden, findet ihr Korrelat in so oft und so breit ausgefiihrten Erzdhlungen
der frithmittelalterlichen Historiografie liber die Verfahren, wie die Protagonisten von



_ 81—

Kampf, Feindschaft und Gewalt zu einer Einigung gelangten, die weder Unterwerfung
noch Delegitimierung des Unterlegenen erforderten und folglich auch nicht dessen
Markierung als Schuldigen.!'”

Es kann nicht darum gehen, die zahlreichen Beispiele von Konfliktbeilegung durch
rituelle Handlung hier auszubreiten, festzuhalten ist aber, dass sie das bevorzugte
Thema der Geschichtsschreiber bis ins 12. Jahrhundert darstellen und dass sie genauso
wenig wie die legislativen Texte erkennen lassen, dass eine Bestrafung im eigentli-
chen Sinn erfolgte. Mogen die Vorwiirfe — Verrat, Beleidigung, Totung, Treulosigkeit
et cetera—noch so massiv sein, so ist doch auffallig, wie gering die Ahndung ausfillt,
die sich so oft mit einer rituell vollzogenen und iiblicherweise vorab ausgehandelten
Unterwerfung zufrieden gibt. Es geht eben nicht um eine Bewertung der Handlungen
in der Vergangenheit, sondern um die Gewihrleistung konfliktarmer Interaktion in der
Zukunft."" Die Abschreckungswirkung wird gleichwohl gegeben sein, nur bestand sie
nicht in der Androhung von sozialem Ausschluss, sondern in einer durch 6ffentliche
Zerknirschung hervorgerufenen Herabsetzung. Der promissorische Eid, der Konflikt
und Feindschaft beendete, war gleichwohl keine Entwertung bisherigen Verhaltens,
sondern stellte in Aussicht, das kiinftige Handeln festzulegen und dabei Gewaltfreiheit
einzuhalten. Die festgelegten Verhaltensmuster waren rigide, kamen aber ohne die
Verhdngung von Strafen aus. Ja, sie zu abzuwenden, gab es ein reichhaltiges Reper-
toire von Unterwerfungsgesten. Bestimmend war dabei stets die Relation zwischen
den beteiligten Personen und Personengruppen, nicht der Verweis auf allgemein
giiltige Normen, die einem sozialen Verband Gestalt gegeben hitten.

Lediglich in der Hagiografie scheint das Motiv auf, dass ein in der Bibel begriindetes
allgemeines Friedensgebot das Verhalten zu leiten imstande sei. Aber es entbehrte
der allgemeinen Verbindlichkeit, es war vielmehr Ausweis einer Ausnahme, die
denjenigen anstand, die zur Verehrung der Glaubigen vorgestellt werden sollten.
Die Zurschaustellung der Wehrlosigkeit und damit die Weigerung, in einen Kampf
einzutreten, imitierte die antiken Martyrer, zeigte zugleich ein Ideal des Friedens,
welches indes den eigenen Untergang akzeptieren musste und damit zwar religiose
Vorbildlichkeit beweisen konnte, zur breiten Anwendung in Konflikten aber ungeeig-
net war und wohl auch zu sein hatte, sollte die ausserordentliche Stellung des Heiligen
nicht gefdhrdet werden. Das Muster des sich einer effektiven Gegenwehr enthaltenden
Heiligen, der die Gewalttat erduldet, zeigt sich in vielen Lebensbeschreibungen, so
auch in der von Bischof Praiectus von Clermont, dessen passio als Quintessenz sei-
nes Wirkens vorgestellt wird. Gegeniiber dem Adligen Agricius, der zusammen mit
seinen Anhangern den Bischof beseitigen will, verzichtet der fromme Oberhirte auf
Gegenwehr, bereitet sich durch Gebete auf sein Martyrium vor und wird schliesslich
durch das Schwert getotet. Das Verhalten wird kontrastiert durch seinen Torwéchter,
der es vorzieht, mit der Waffe in der Hand kimpfend zu sterben.!?



_ 82—

Frieden und Achtung von Gewalt

Das hier knapp vorgestellte Repertoire des Austarierens von Entschidigungen und
Unterwerfungen sowie einer hagiografischen Uberhohung der Friedfertigkeit wurde
zunehmend iiberlagert durch Verdnderungen im okzidentalen Europa, die zundchst vor
allem in Frankreich seit der ersten Jahrtausendwende dazu fiihrten, Gewaltanwendung
grundsitzlich zu dchten und deren Urheber zu strafen, ohne dass es ihnen moglich
gewesen wire, durch ein inszeniertes Arrangement mit den Geschadigten Gegen-
massnahmen abzuwehren. Vielmehr begannen sich Entwicklungen abzuzeichnen, die
den Frieden als von allen zu verteidigendes Gut hervorhoben und seine Verletzung
nicht allein als Beeintrachtigung von einzelnen Personen und Personengruppen,
sondern als Missachtung der geordneten Relation aller in einer gesellschaftlichen
Gruppierung, gar als Storung einer von Gott gewollten Ordnung des menschlichen
Zusammenlebens zu begreifen begannen. Die religios aufgeladene Konnotation
von Frieden liess Gewalt als abweichendes Verhalten erscheinen, dessen Urheber
ausserhalb der christlich definierten Gemeinschaft stiinden und gegen die Sanktionen
verhingt werden miissten, die als Konsequenz des Handelns ausgegeben wurden. Die
Verfolgung des Urhebers der Gewalttat verlangte mehr als Entschiddigung, ndmlich
die Wiederherstellung der gestorten Ordnung. Damit intendiert war Gerechtigkeit.
Sie sollte durch ein Gerichtsverfahren etabliert werden. Die Folge war ein geanderter
Umgang mit demjenigen, der Gewalt ausiibte, ohne dazu durch eine iibergeordnete
Institution legitimiert worden zu sein.

Diese Entwicklung erfuhr den entscheidenden Anstoss durch die ersten Gottesfrieden,
die gegen Ende des 10. Jahrhunderts im Siiden des regnum Francie fern von der
Herrschergewalt des westfrankisch-franzosischen Konigs entstanden. '3 Die Initiative
ging von den Geistlichen aus — wie beim Frieden von Charroux in der Kirchenprovinz
Bordeaux von 987, von dem als erstem die Statuten vorliegen. Vor Gewalt sollten
geistliche Personen und kirchliche Gebaude geschiitzt werden. Geschiitzt werden
sollten auch diejenigen, die keine Waffen trugen — ausdriicklich die Kleriker und
implizit die Bauern, deren Gut, Haus und Vieh gleichfalls unter den Schutz fielen. Die
genannten Personengruppen liessen sich unter den Begriff der pauperes subsumieren,
zu verstehen als diejenigen, die — weil ohne Waffen — des Schutzes bedurften. Zu
ihnen gehorten vor allem die Geistlichen, deren Status damit von dem der Laien
deutlicher abgehoben und sozial exklusiv definiert wurde, womit sich der Kontext
einer Kirchenreform offnet, deren Protagonisten mit der Scheidung von Aufgaben,
durch das Zolibat der Priester, das Verbot von Simonie und Laieninvestitur sowie
die Achtung von Waffengebrauch durch Kleriker die Prirogative des geistlichen
Bereichs und des priesterlichen Amts durchzusetzen versuchten.'* Der Kreis der-
jenigen, die vor Gewalthandlungen bewahrt werden sollten, war aber erweiterbar
auf Kaufleute, Witwen, Waisen und Juden — unter der Voraussetzung, dass sie keine



- 83—

Waffen trugen. Intendiert war also kein allgemeines Gewaltverbot, wohl aber eine
Einddmmung der Gewalt. Diejenigen, die das Friedensgebot missachteten, wurden
mit der Strafe der Exkommunikation bedroht. Sie sollte freilich nur dann verhdngt
werden, wenn die Angreifer den Opfern eine Entschddigung verweigerten. Strafe
war also noch als subsididre Handlung verfiigt, die erst dann eintreten wiirde, wenn
der Ausgleich zwischen den Beteiligten — den Angreifern und den Opfern — nicht
geschihe.!> Gleichwohl war die Sanktion nun als eine Massnahme vorgestellt, die
nicht dem Interessenausgleich diente und damit weitere Gewalt verhindern sollte,
sondern ein Fehlverhalten ahndete, das allein deswegen als verwerflich galt, weil die
von Gott gewollte und von den Geistlichen aufgestellte Ordnung missachtet worden
sei. Statt allein die personale Relation zwischen Gewaltausiibenden und Gewalter-
leidenden zu regulieren, stand nun die Stabilisierung einer normativen Ordnung auf
dem Plan. Sie zu missachten zog den Ausschluss aus dieser normativ verfassten
Gemeinschaft nach sich.

Die Gottesfrieden erhielten eine sakrale Legitimierung, die ihre Wirkung steigerte,
damit aber zugleich einzig unter den Christen anwendbar machte. Die Anwesen-
heit der Heiligen, aktualisiert in Gestalt ihrer Reliquien, war notwendig, sollte die
Akzeptanz der Pflichten durchgesetzt werden. Die Heiligen vollbrachten Wunder. !¢
Unzdhlige Reliquien und Leiber der Heiligen waren versammelt — wie Sigebert von
Gembloux schrieb — um zusammen mit den lebenden Glaubigen den Frieden zu er-
richten.'” Die sichtbaren leiblichen Uberreste der Heiligen wurden den Anwesenden
der geistlichen Versammlungen vorgefiihrt, ja sogar im Gebiet des Friedensschutzes
herumgetragen, um die Wirksamkeit der auf den Konzilien beschlossenen Friedensge-
bote durchzusetzen. So geschehen in Flandern wéahrend des 11. Jahrhunderts, als die
Gebeine des heiligen Ursmar von Ort zu Ort transportiert und vorgefiihrt wurden.'8
Die Geltung des Friedens war abhdngig von der Zustimmung der Beteiligten. Sie
galt es zu erringen. Zu den Beteiligten gehorten auch die Heiligen. Deren Prasenz
drangte die Lebenden zur Zustimmung zu den Friedensgeboten.

Der Frieden war ohne die Selbstbindung all derer, die sowohl die Einschriankung der
Gewaltanwendung als auch deren Sanktionierung zu befolgen, zu akzeptieren und
durchzusetzen hatten, nicht moglich. In dem Schreiben der franzosischen Bischofe
an ihre italienischen Kollegen aus dem Jahr 1041 wurde der Friede definiert: Es
war ein von «allen» versprochener Friede.!” Auch Adamar von Chabannes (1 1034)
berichtet, dassp bei der Synode des Erzbischofs von Bordeaux die beteiligten Laien,
unter ihnen besonders die Fiirsten, den Frieden zu beachten und durchzusetzen
versprachen. Das Versprechen wurde durch den Eid bekriftigt.?’ Der Eid sollte die
Selbstbindung herbeifiihren. Er begriindete eine coniuratio, die neues Recht schuf,
weil sich die Eidgenossen diesem Recht unterwarfen, die Beteiligten sich selbst die
Pflichten auferlegten und sie in gegenseitigem Versprechen verbindlich machten.
Deswegen gab es auch kein Entweichen vor den Geboten.



84—

Der Eid wurde auf Reliquien geschworen, wodurch die Offentlichkeit erweitert und
in die himmlische Sphire verlidngert war.?! Stets war die Beteiligung einer grossen
Anzahl von Personen notwendig. Auf den Synoden waren der massensuggestive Auf-
ruf zum Frieden, der Druck, der auf die Anwesenden ausgeiibt wurde, das Driangen,
den Frieden durch den Konsens aller zu begriinden, die Grundlagen neuer Normen,
denen sich zu entziehen schier unmoglich schien angesichts der Mobilisierung einer
grossen und gedriangten Masse von Menschen beiderlei Geschlechts und der eben-
falls dichten Prasens von Heiligen. Besonders eindriicklich zeigt der aufmerksame
Zeitgenosse und Beobachter Radulfus Glaber (1 1047) dieses Zusammenwirken der
Vielen und diese Zusammenballung der menschlichen Leiber. Der aus unzéhligen
Miindern ausgestossene Schrei pax, pax, pax, das Zusammenstromen der Glaubigen,
die Exaltiertheit, die durch die Prediger noch angefacht und durch die Gegenwart der
Reliquien weiter gesteigert wurde, bildeten den Hintergrund einer durch unzéhligen
Zulauf aufgestauten Erwartung, den Frieden zu erlangen und damit sich auch des
ewigen Heils zu versichern.?

Die gesellschaftlichen und politischen Ziele mogen diffus gewesen sein und sich als
Ausmerzung von Missstianden ausgegeben haben, die Anbindung des Friedensgebots
an eine von Gott gegriindete und damit nicht bezweifelbare und legitimerweise nicht
angreifbare Ordnung war um nichts weniger eindeutig und sollte kein Ausscheren
Einzelner dulden. Der Eid, der zunehmend verlangt wurde — und, auf die Reliquien
geschworen, besonders wirksam sein sollte —, band die Beteiligten. Die Pflichten
waren selbst auferlegt; sich ihrer zu entziehen, war strafwiirdiges Verhalten. Das
neue Recht war damit nicht Ausfluss von Gesetzgebung durch eine hierarchisch
tibergeordnete Instanz — Bischof, Konig oder Fiirst —, sondern Selbstbindung der
Schworenden, letztlich eine Eidgenossenschaft, welche die Missachtung des Schwurs
umso strenger ahnden musste, als nicht allein ein Abfall von dem, was jeder Einzelne
versprach, verfolgt wurde, sondern auch der Abfall von der durch den Eid begriin-
deten Friedensgemeinschaft.

Der Frieden hatte mehr als nur die Eindimmung von Gewalt zum Ziel. Er sollte
zur Eintracht unter allen Christen fiihren, er war die Voraussetzung fiir ein allge-
meines Gedeihen der christlichen Gemeinschaft; selbst die Natur wiirde aufbliihen,
brichte reichere Ernten hervor als Folge — oder zumindest in Parallele — der durch
die Friedenssynoden erreichten Besserung.?® Sich gegen den beschlossenen und
beschworenen Frieden zu richten hiess, die Schwurgenossen zu bekdmpfen und — da
die Geistlichen und die Heiligen beteiligt waren — das himmlisch begriindete Gebot
zu missachten. Die Totalitdat von lebenden Glaubensbriidern und von verstorbenen
Heiligen verlieh dem Frieden Legitimitit, der sich zu entziehen bedeutet hiitte, sich
nicht allein gegen alle, in verfasster und beschworener Gemeinschaft vereint, zu
wenden, nicht nur die eigene Zustimmung, den eigenen Eid zu brechen, sondern auch
gegen den Willen der Heiligen zu handeln. Indem Handlungen moralisch und religios



-85 -

legitimiert und delegitimiert wurden, waren Krifte freigesetzt, die ihrerseits Gewalt
rechtfertigten, um die Storung der gesetzten Ordnung zuriickzuweisen.

Die Bindungswirkung der Friedensgebote war damit gestirkt, denn nun betraf die
angedrohte Sanktion nicht mehr allein die Gewalttat, sondern vor allem den Ver-
stoss gegen die selbst eingegangene Verpflichtung. Da diese nicht individuell galt,
sondern ein Kollektiv erfasste, war die Sanktion auch ein Mittel, die Stabilisierung
dieses Kollektivs zu erzwingen. Deswegen waren Verfahren, die Konflikte durch
eine Versohnung der Streitgegner herbeizufiihren suchten — sei es durch ritualisierte
Handlungen, sei es durch materielle Entschddigungen — sinnlos geworden. Verlangt
war vielmehr die Uberwiltigung des als Schuldigen vorgestellten Titers. Als Ergebnis
entstanden die Konzepte von Tat und Téter. Das Verhalten war als Normeniibertretung
aufgefasst, damit durch eine Sanktion zu ahnden, die nicht einmal mehr vorgab, Scha-
den abzuwenden oder eingetretenen Schaden zu entschiadigen, sondern Eliminierung
intendierte. Die Moglichkeit, in aktiver Weise einen Ausgleich mit dem personlichen
Gegner herbeizufiihren, wurde ausgeschlossen; vielmehr war das passive Erdulden
der Strafe verlangt. Sie wurde als die unumstdssliche Folge einer Regelverletzung
ausgegeben, die, weil die Norm auf der Zustimmung der Agierenden beruhte, rigide
Ausschlussregelungen vorsah. Nicht das Faktum der ungerecht definierten Gewalt,
sondern die Missachtung einer — oft eidlich begriindeten und bekraftigten, durch
das Handeln von Geistlichen und Heiligen religios legitimierten — Ordnung zog die
Sanktion nach sich. Im Kolner Gottesfrieden von 1083 waren Strafen vorgesehen,
die — sozial zwar gestaffelt, aber unterschiedslos alle treffend — jedes Handeln zu
treffen vorgaben, das den Verboten entgegenstand. Auch hier war man weit von einem
allgemeinen Gewaltverbot entfernt, die Pflicht zur Heeresfolge fiir den Konig blieb
ausdriicklich bestehen, aber die vorgesehenen Sanktionen suchten ein Normgefiige
durchzusetzen, das nicht verhandelbar war.2*

Eliminierung der Feinde des Friedens

Der Wandel in der Einstellung gegeniiber Gewalt und Gewalttiter ersetzte die Re-
lation zwischen Téter und Opfer durch die Relation zwischen normativ gesetzter
Gemeinschaft und Individuum. Indem Handlungen moralisch und religios legitimiert
und delegitimiert wurden, waren Krifte freigesetzt, die ihrerseits Gewalt rechtfer-
tigten, um die Storung der gesetzten Ordnung zuriickzuweisen. Die Brutalisierung
ging mit der Kriminalisierung einher.

Besonders deutlich wird dies in der militanten Durchsetzung der Gottesfrieden
gegen Friedensbrecher durch militdarische Aktionen. Sie durchzufiihren war nur
konsequent, wollten die Initiatoren der Gottesfrieden sich nicht allein mit geistlichen
Strafen begniigen, sondern in Strafexpeditionen diejenigen iiberwiltigen, die sich



- 86 —

der Missachtung des vereinbarten Friedens schuldig machten. Die Darstellung des
Benediktiners Andreas von Fleury iiber die Ereignisse des Jahres 1038 in der Didzese
Bourges zeigt deutlich die Ambivalenz einer Friedenspolitik, die zur Legitimierung
von Krieg fiihrte. Der Erzbischof von Bourges, Aimon, errichtete wie iiblich das
Friedensbiindnis durch den auf die Reliquien geschworenen Eid, verfiigte, dass alle
erwachsenen mannlichen Bewohner seiner Diozese sich gegen die Friedensbrecher
zu bewaffnen hitten und gegen sie mit Gewalt vorgehen miissten. Die solcherart
geschaffenen Friedensmilizen wurden tatsdchlich eingesetzt. Dass sie mit beson-
derer Grausamkeit vorgingen, dass sie die castra perfidorum zerstorten, dass sie
die rebelles verfolgten, geschah gemiss Gottes Willen, galt als eine Tat des Volkes
Gottes, das dhnlich den Israeliten den Zorn gegen die Widersacher Gottes richtete
und dank der grossen Masse die Einhaltung des pactum erzwang. Aber — so die
Darstellung von Andreas — rasch schlug das wohltitige Werk um in eine nicht zu
rechtfertigende Aggression, motiviert durch Habgier, Rachsucht und Zerstérungswut.
Das Friedenswerk sei zum Vorwand fiir ungerechte Gewalt geworden. Die Niederlage
des Friedensheeres sei, wie Andreas von Fleury meinte, nur die Konsequenz eines
Abgleitens von der urspriinglichen Intention.?

Die Dialektik von Friedenswillen und Gewaltbereitschaft war in den Augen des
Benediktiners freilich nicht als solche erkannt worden, sondern als Abweichen von
moralischen und damit religiosen Geboten vorgestellt. Tatsdchlich war die exzessive
Gewaltanwendung in der Logik des Gottesfriedens begriindet, dessen Wahrung als
Gottesdienst galt, keine Ausnahme duldete und aus diesem Grund mit Sanktionen
durchgesetzt werden musste, welche die Vernichtung aller verlangte, die sich aus-
serhalb der christlichen Gemeinschaft stellten. Aus der kritischen Betrachtung des
Historikers war die Entfesselung der Gewalt durchaus in der Friedensintention ange-
legt, ja sie war befordert durch die religiose und soziale Legitimitit, die der Kampf
zur Durchsetzung des Friedens und zur Vollstreckung des Willens Gottes besass und
damit von allen Hemmnissen befreite, die sowohl der eigene Nutzen als auch die
Erwidgung von Schadensbegrenzungen auferlegt hitte. Die Militanz des Kampfes
war ungebremst, ging es doch gegen die Feinde des Friedens, der Kirche und des
Glaubens. War einmal das abweichende Verhalten gemeldet und als Zielscheibe
vorgegeben, fielen simtliche moralischen Schranken weg, sank selbst die Vorsicht
vor eventuellen Gegenmassnahmen der Gegner.

Die Militanz, die der Schaffung einer religios begriindeten Ordnung diente, war fiir
viele Ziele abrufbar, sofern sie sich als Verteidigung des Friedens ausgeben konnten.
Auch die bewaffneten Scharen, die nach der Predigt Papst Urbans II. vom 27. No-
vember 1095, die zur Eroberung des Heiligen Lands aufrief, sich bildeten, galten
als militia, die sich aufgrund eines Versprechens in den Dienst Gottes stellte.?® Das
Ziel bestand hier in der Wiederherstellung des Friedens an den heiligen Orten, an
denen einst Jesus gewirkt hatte, in der Wiedererrichtung einer christlich legitimierten



- 87 —

Ordnung, weswegen Papst Urban II. die Herrschaft der Muslime iiber Jerusalem
nicht allein als Unterdriickung der Pilger und der einheimischen Christen geisselte
und als usurpierte Herrschaft verurteilte, sondern als einen Einbruch gewaltsamer
Regellosigkeit deutete, welcher der Herrschaft Gottes entgegenstehe. Der Friede
war hier als eine Voraussetzung fiir den Dienst an Gott und als Ziel dieses Dienstes
vorgestellt. Der religiose Auftrag bedurfte einer personlichen Verpflichtung. Die-
jenigen, die sich zu den Kreuzfahrerheeren einfanden, legten einen Eid ab, der im
geistlichen Sinn als Geliibde — dhnlich denen der Monche — interpretiert werden
konnte, jedenfalls — da von Laien abgelegt — eine Schwurgenossenschaft begriindete
und damit eine Gruppe schuf, die sich Regeln und Zielen unterwarf, welche nicht
durch herrschaftliche Weisung auferlegt waren, sondern auf der Selbstverpflichtung
der Beteiligten beruhten. >’ In der mehrere Jahrzehnte spiter verfassten Darstellung
des Wilhelm von Tyrus folgte auf die Predigt Papst Urbans II. eine soziale Amal-
gamierung, welche die Unterschiede des Alters, der standischen Zugehorigkeit und
der Aufgaben in der Kirche eingeebnet, die bestehenden hierarchischen Differenzen
niedergelegt und eine homogene Gruppe hervorgebracht habe, fiir die einzig die
Zugehorigkeit zur okzidentalen Christenheit vorausgesetzt worden sei. Geschaffen
wurde diese Gruppierung durch die Mitwirkung am Kampf. Dieser Kampf galt
denjenigen, die den Frieden missachteten. Und dazu gehorten die Muslime. Sie
waren damit nicht allein Gegner, ja nicht mehr nur Ungldubige, sondern Friedens-
feinde, die in das Gebiet der Christen einfielen, sie an dem Dienst Gottes hinderten,
die heiligen Stitten entweihten.?® Ihnen entgegenzutreten erforderte den Einsatz
aller Christen — sicherlich in ihren jeweiligen Funktionen und unter Wahrung der
unterschiedlichen Aufgaben von Laien und Geistlichen — aber auf ein einheitliches
Ziel ausgerichtet.

Das Gebot des Gewaltverzichts miindete in eine vehemente Ahndung von Gewaltta-
tern, erlaubte aber wiederum Gewalt, diesmal ausgegeben als Mittel zur Durchsetzung
der Ordnung. Erfunden war damit nicht allein eine neue Kategorie des Feinds, der
ausserhalb der legitimen Ordnung angesiedelt wurde, erfunden war ebenfalls die
Kategorie des Verbrechens, das nicht allein als Schadigung individueller Unversehrt-
heit erachtet wurde, sondern als Verstoss gegen eidlich begriindete Vereinbarung, als
Angriff gegen eine religios sanktionierte Norm. Die Sanktionierung suchte nicht den
Schaden der verbrecherischen Tat zu begleichen oder zu kompensieren, sondern den
Titer in seiner Person zu treffen. Die eliminatorische Absicht schloss Verhandeln
aus, welches im Ausgleich der Interessen den Konflikt zu 16sen suchte. Das Ergebnis
war die Uberwilti gung des Taters, der als Krimineller, als ausserhalb der Rechts-
gemeinschaft Stehender behandelt wurde. Ihn traf die Sanktionsgewalt. Sie war ein
Instrument, um die Ordnung des Normengefiiges wiederherzustellen. Illegitime
Gewalt bedrohte nicht mehr eine benennbare Person, vielmehr ein Kollektiv, das
durch den Eid begriindet wurde.



- 88 —

Die Strafen wurden daher verschirft. Korperliche Ziichtigung, Verstimmelung, der
Tod gar wurden angedroht. Dies wird noch deutlicher in der weiteren Entwicklung,
die von den Gottesfrieden zu den Landfrieden fiihrte und vermehrt Korperstrafen,
schliesslich auch Todesstrafen vorsah, die nicht mehr durch Vereinbarungen zwischen
Titer und Opfer abgewendet werden konnten.?® Die Entstehung Europas aus dem
Geist der Gewalt wurzelte paradoxerweise in einer Strategie der Friedenssicherung,
welche die Missachtung des zunichst partiellen Gewaltverbots ahndete, dessen
Reichweite aber alle erfassen sollte.*°

Ergebnisse

Gewalt in den zwischenmenschlichen Beziehungen bedroht das Zusammenleben.
Sie ist einzuddmmen. Dies galt auch fiir die Gesellschaften des frithen Mittelalters.
Die Losung bestand aber nicht in einer Sanktionierung unrechter Gewalt, vielmehr
in einem dem Ausgleich der Interessen dienenden Verfahren der Entschiadigungen,
bei dem die Frage nach der Schuld insofern irrelevant war, als allein die Auswirkung
der Gewalthandlung bewertet und bemessen werden musste. Aber in einer religios
begriindeten Friedenskonzeption, wie sie sich vor allem in den Gottesfrieden seit
der Wende zum 11. Jahrhundert manifestierte, wurden all diejenigen ausserhalb der
Gesellschaft gestellt, die sich den Anforderungen friedlichen Zusammenlebens nicht
unterwarfen. Die Sanktionierung war umso wirksamer, als sie Verhalten ahndete,
das durch die Selbstverpflichtung des Einzelnen vorgegeben werden sollte. Der Eid
begriindete eine Friedensordnung, der sich zu entziehen verweigert wurde. Beide
Verfahren — der Ausgleich und die Bestrafung — bestanden bis ins 13. Jahrhundert
nebeneinander, jedoch gewann die Exklusion und sogar die Elimination all derer,
die sich den Normen entzogen, eine grossere Bedeutung. Die Verhaltensnormierung
orientierte sich dabei an einem Ideal der gewaltfreien Interaktion, welche dem Frieden
einen hohen Stellenwert einrdumte, dessen Verfahren zur Gewalteindimmung aber
durchaus der Gewaltanwendung das Tor 6ffneten. Indem eine sich verdichtende und
erhohte Anforderungen stellende politische Herrschaft auf der Disziplinierung der
Menschen bestand und die Anwendung der Gewalt zu monopolisieren trachtete, sie
gar innerhalb eines festgelegten Territoriums an die Zustimmung bestimmter Instituti-
onen binden wollte, verband sich dieser Vorgang mit der Entstehung des Staates. [hm
wuchsen umfangreiche Sanktionsmechanismen zu. Sie zu steigern forderte staatliche
Gewalt. Das Interesse der Herrscher und Obrigkeiten an sanktionierender Gerichts-
barkeit war daher gross. Angereichert mit religiosen Vorstellungen und kirchlichen
Strafandrohungen, waren diese ideologisch aufgeladen und verfochten Ideale der
Friedenssicherung, der Gerechtigkeit und der Verteidigung des rechten Glaubens.
Die Deutungshoheit dieser Vorstellungen liess keinen Raum fiir pragmatisches Aus-



-89 —

handeln von Entschiddigungen, liess keinen Raum fiir den Ausgleich von Interessen.
Ungerechte Gewalt forderte etwas ganz anderes heraus als die angegriffene Person,
dessen Familie und dessen Freunde. In Frage gestellt war eine von Gott gewollte und
von den Geistlichen verkiindete und von den bewaftneten Kriegern zu verteidigende
Ordnung. Sie zu verteidigen erforderte einen grossen Einsatz. Riicksicht auf die
Interessen oder auf das Schadenspotenzial der Gegner des Friedens hatten zuriick-
zustehen. Die Verwirklichung des Ideals verlangte selbst die Missachtung eigener
Interessen, zugleich war sie geeignet, solche zu kaschieren. Die Intentionen waren
in jedem Fall forderlich fiir die Ausbildung staatlicher Gewalt.3!

Indem die Reaktion auf Gewalt als moralisch legitimes, ja als religios motiviertes
Handeln ausgegeben wurde, entfielen die Hemmnisse, Gewalt zur Ausmerzung von
Gewalt einzusetzen. Der Zuwachs an ethisch begriindeter Erméchtigung erlaubte die
Freisetzung aggressiver Impulse. Diese manifestierten sich in der Verhdingung von
Strafen, die den Téter der Chance auf sozialen Ausgleich beraubten und stattdessen
die Wiederherstellung der Rechtsordnung allein dem Vollzug einer Kriminalgerichts-
barkeit anvertrauten. Was folgte, war nicht allein die Brutalisierung des Strafens,
sondern auch die Entwiirdigung des Bestraften. Es war die moralische Uberhthung,
die moralische Skrupel beiseite schob. Der Kampf gegen die Gewalt erzeugte selbst
wiederum Gewalt.

Anmerkungen

1 Elias Norbert, Uber den Prozess der Zivilisation, Frankfurt a. M. 1976.

2 Gregor von Tours, Historiarum libri decem, hg. v. Krusch Bruno, Buchner Rudolf (Ausgewihlte
Quellen zur deutschen Geschichte des Mittelalters. Freiherr-vom-Stein-Gedachtnisausgabe 2-3),
Darmstadt 1955, S. 152-156; Goffart Walter, The Narrators of Barbarian History (AD 550-800).
Jordanes, Gregory of Tours, Bede and Paul the Diacon, Princeton 1988.

3 Auerbach Erich, Memesis. La représentation de la réalité dans la littérature occidentale, Paris
1968, S. 88—105; Heinzelmann Martin, Gregor von Tours (538—594). Zehn Biicher Geschichte.
Historiographie und Gesellschaftskonzept im 6. Jahrhundert, Darmstadt 1994, bes. S. 55 ff.

4 Thietmar von Merseburg, Chronik, hg. u. iibersetzt v. Trillmich Werner (Ausgewihlte Quellen
zur deutschen Geschichte des Mittelalters. Freiherr-vom-Stein-Geddchtnisausgabe 9), Darmstadt
1957, S. 228-232, 244, 258, 260; Weinfurter Stefan, «Die Zentralisierung der Herrschaftsgewalt
im Reich unter Kaiser Heinrich I1.», HJb 106 (1986), S. 241-297, hier 273 ff.; Althoff Gerd,
Spielregeln der Politik im Mittelalter. Kommunikation in Frieden und Fehde, Darmstadt 1997,
24-32; Keller Hagen, «Die Idee der Gerechtigkeit und die Praxis koniglicher Rechtswahrung im
Reich der Ottonen», La giustizia nell’ alto medioevo (secoli 1IX—XI) (Settimane di studio del Centro
Italiano di studi sull’alto medioevo 44), Spoleto 1997, S. 91-128.

5 MGH Const. I, hg. v. Weiland Ludwig, Hannover 1893, Nr. 140; Wadle Elmar, «Friihe deutsche
Landfrieden», in: Ders., Landfrieden, Strafe, Recht, Berlin 2001, S. 75-102.

6 LeGoff Jacques, Saint Louis, Paris 1996, S. 240-243, 820 f.; Boureau Alain, «Saint Louis», in:
Vauchez André, Histoire des saints et de la sainteté, t. 6: Au temps du renouveau évangelique, Paris
1986, S. 196-205; Carolus-Barré Louis, «Les enquétes pour la canonisation de Saint Louis, de
Grégoire IX a Boniface VIII, et la bulle Gloria laus du 12 aofit 1287», Revue d’histoire de I’Eglise
de France 57 (1971), S. 19-72.



7

10

11

12

14

15

16

17

18

19

20
21

22

- 90—

Guillaume de Nangis, Gesta sancti Ludovici (Recueil des Historiens des Gaules et de la France 70),
Paris 1840, S. 310—464, hier 398—03; Tardif J., «Le proces de Coucy», BEC 79 (1918), S. 544,
414454,

Brunner Heinrich, «Sippe und Wergeld nach norddeutschen Rechten», ZRG GermAbt 78 (1882),
S. 1-65; His Rudolf, Das Strafrecht des deutschen Mittelalters, Bd. 1, Weimar 1920, S. 302 ff.,
583 ff.; Beyerle Franz, Das Entwicklungsproblem im germanischen Rechtsgang, Bd. 1, Heidel-
berg 1915; Prinz Friedrich, Europdische Grundlagen deutscher Geschichte (4.—8. Jahrhundert)
(Gebhardt. Handbuch der deutschen Geschichte 1), Stuttgart 2004, S. 485 ff

Wiegand-Schmidt Ruth, «Gebirdensprache im mittelalterlichen Recht», FMSt 16 (1982), S. 363—
379; Dies., «Rechtssprichworter vor Gericht. Zum Verhéltnis von Miindlichkeit und Schriftlichkeit
in mittelalterlichen Rechtsquellen», in: Scholler Heinrich et al. (Hg.), Rechtssprichwort und Er-
zdhlung. Europdische und afrikanische Beispiele, Berlin 2002, S. 9-24; Sonderegger Stefan, «Die
Sprache des Rechts im Germanischen», Schweizerische Monatshefte 42 (1962-1964), S. 259-271;
Steinbauer Bern, Rechtsakt und Sprechakt, Pragmalinguistik. Untersuchen zur deutschsprachigen
Urkunden des 13. Jahrhunderts, Innsbruck 1989; Dilcher Gerhard (Hg.), Gewohnheitsrecht und
Rechtsgewohnheit im frithen und hohen Mittelalter (Schriften zur europdischen Rechts- und Ver-
fassungsgeschichte 6), Berlin 1992.

Althoff Gerd, «Genugtuung (satisfactio). Zur Eigenart giitlicher Konfliktbeilegung im Mittelal-
ter», in: Heinzle Joachim (Hg.), Modernes Mittelalter, Frankfurt 1999, S. 247-265; Althoff (wie
Anm. 4).

Kolmer Lothar, Promissorische Eide im Mittelalter (Regensburger Hist. Forschungen 12), Kallmiinz
1989.

«Passio Praeiecti», in: Passiones vitaeque sanctorum aevi Merovingici, vol. 3, hg. v. Krusch Bru-
no (MGH SRM 5), Hannover 1910, S. 20-27; Graus Frantisek, Volk, Herrscher und Heilige im
Reich der Merowinger. Studien zur Hagiographie der Merowingerzeit, Prag 1965; Fouracre Paul,
Gerberding Richard A., Late Merovingian France. History and Hagiography 640—720, Manchester
1996, S. 254-270.

Schneidmiiller Bernd, Nomen patriae. Die Entstehung Frankreichs in der politisch-geographischen
Terminologie (10.—13. Jahrhundert) (Nationes. Historische und philologische Untersuchungen zur
Entstehung der europidischen Nationen im Mittelalter 7), Sigmaringen 1987.

Barstow Anne Lewellyn, Married Priests and the Reforming Papacy. The Eleventh-Century-
Debates, New York/Toronto 1982; Laudage Johannes, Gregorianische Reform und Investiturstreit,
Darmstadt 1993.

Mansi 19, S. 89 ff.; Hoffmann Hartmut, Gottesfriede und Treuga Dei (Schriften der Germaniae
historica 20), Stuttgart 1964, S. 25 ff.

Rendtel Constanze, Hochmittelalterliche Mirakelberichte als Quelle zur Sozial- und Mentalitits-
geschichte und zur Geschichte der Heiligenverehrung, Diss., FU Berlin 1985; Hattenhauer Hans,
Gottesfrieden und Heiligenverehrung. Das Wunder bei St. Florentin, Hamburg 1998; Heinzelmann
Martin et al. (Hg.), Mirakel im Mittelalter. Konzeptionen, Erscheinungsformen, Deutungen, Stuttgart
2002.

Sigeberti Gemblacensis Chronographiae Auctarium Affligemense, hg. v. Gorissen Pieter (Verhan-
delingen van de Koninklijke Vlaamse Academie voor Wetenschappen, Letteren en Scone Kunsten
van Belgie. Klasse der Letteren 15), Briissel 1952, S. 113.

Miracula S. Ursmari in itinere per Flandriam facta, hg. v. Holder-Egger Oswald, in: MGH SS
15/2, Hannover 1887, S. 837-842.

MGH Const. I (wie Anm. 5), S. 596 f.; Huberti Ludwig, Studien zur Rechtsgeschichte der Gottes-
frieden und Landfrieden. Erstes Buch: Die Friedensordnungen in Frankreich, Ansbach 1892.
Adémar de Chabannes, Chronique, hg. v. Chavanon Jules, Paris 1897, S. 194.

Acta Sanctorum, hg. v. Bolland Jean et al., 3. Aufl. Paris/Rom 1863-1870, Bd. 3, 23. 1.,
S. 160 f.

Radulfi Glabri historiarum libri quinque, hg. v. France John (Oxford Medieval Texts), Oxford 1989,
S.194-197, 270 f.; Topfer Bernhard, Volk und Kirche zur Zeit der beginnenden Gottesfriedens-
bewegung in Frankreich (Neue Beitrdge zur Geschichtwissenschaft 1), Berlin 1957; France John,



23
24

25

26

27

28

29

30

31

—9] -

«Radulfus Glaber and the French Politics in the Early Eleventh Century», Francia 16/1 (1989),
S. 101-112; Ortiques E., Dominique logna-Prat, «Raoul Glaber et I’historiographie clunisienne»,
Studi Medievali 3/26/2 (1985), S. 537-572.

Radulfus Glaber (wie Anm. 22), S. 194-197.

Willoweit Dietmar, «Die Sanktionen fiir den Friedensbruch im Kolner Gottesfrieden von 1083.
Ein Beitrag zum Sinn der Strafe in der Friihzeit der deutschen Friedensbewegung», in: Schliichter
Ellen et al. (Hg.), Recht und Kriminalitit, Koln 1990, S. 37-52.

Les miracles de saint Benoit écrits par Adrevald, Aimon, André, Raoul Tortaire et Hugues de Sainte-
Marie, moines de Fleury, hg. v. Certain Eugéne, Paris 1858, S. 192—-1988; Duby Georges, Les trois
ordres ou l'imaginaire du féodalisme, Paris 1978, S. 223-235; Bonnaud-Delamare Roger, «Les
institutions de paix en Aquitaine au 11e siccle», Recueil de la Société Jean Bodin pour I’ histoire
comparative des institutions 14 (1962), S. 415487,

Althoff Gerd, «Nunc fiant Christi milites, qui dudum extiterunt raptores. Zur Entstehung von
Rittertum und Ritterethos», Saeculum 32 (1981), S. 36-67.

Brundage James A., Medieval Canon Law and the Crusader, London 1969, S. 30-114; Ders., «The
Army of the First Crusade and the Crusade Vow», in: Medieval Studies 33 (1971), S. 334-343;
Sommerville Richard, «The Council of Clermont and the First Crusade», Studia Gratiana 20
(1976), S. 323-337; Mayer Hans Eberhard, Geschichte der Kreuzziige, Stuttgart 1985, S. 40 f.
Militia Christi e Crociata nei secoli XI-XIII. Atti della undecima Settimana internazionale di
studio, Mendola 18 ag.—1 sett. 1989 (Miscellanea del centro di studi medievali 13), Mailand
1992; Le concile de Clermont de 1095 et ’appel a la croisade (Collection de I’Ecole Francaise
de Rome 236), Rom 1997; Riley-Smith Jonathan, The First Crusaders 1095—1131, Cambridge
1997; Ders., «Christian Violence and the Crusades», in: Abulafia Anna (Hg.), Religious Violence
between Christian and Jews. Medieval Roots — Modern Perspectives, Basingtoke 2002, S. 3-20.
Gernhuber Joachim, Die Landfriedensbewegung in Deutschland bis zum Mainzer Landfrieden
von 1235, Bonn 1952; Hattenhauer Hans, Die Bedeutung der Gottes- und Landfrieden fiir die
Gesetzgebung in Deutschland, Marburg 1958.

Moore Roger L., The Formation of a Persecuting Society. Power and Deviance in Western Europe
950-1250, Oxford 1987.

Coulet Nicolas, Genet Jean-Philippe (Hg.), L’Etat moderne: Le droit, I’espace et les formes de
I’Etat, Paris 1990; Gauvard Claude, Boureau Alain, Jacob Robert, De Miramon Charles, «Les
normes», in: Schmitt Jean-Claude, Oexle Otto Gerhard (Hg.), Les tendances actuelles de [’ histoire
du moyen dge en France et en Allemagne. Actes du colloques de Sévres (1997) et de Gottingen
(1998), Paris 2002, S. 461-482.






	Frieden schaffen - Verbrecher strafen : der beschworene Friede und die Sanktion des Friedensbruchs im frühen und hohen Mittelalter

