
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 21 (2006)

Artikel: Frieden schaffen - Verbrecher strafen : der beschworene Friede und die
Sanktion des Friedensbruchs im frühen und hohen Mittelalter

Autor: Schmidt, Hans-Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-871805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-871805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦75-

Hans-Joachim Schmidt

Frieden schaffen - Verbrecher strafen

Der beschworene Friede und die Sanktion des Friedensbruchs
im frühen und hohen Mittelalter

Verfahren zur Eindämmung von Gewalt

Gewaltanwendung bedroht menschliche Gemeinschaften. Um Gewalt einzudämmen,
bedienen sich Menschen unterschiedlicher Verfahren Sie sollen im Folgenden für
das frühe und hohe Mittelalter untersucht werden. Wie veränderten sie sich? Mit
welchen unterschiedlichen Begründungen wurden sie angewandt? Welche Auswirkungen

hatten sie? Die Fragen laden ein, zu den mittelalterlichen Ursprüngen einer

Strafgerichtsbarkeit vorzustossen, welche sich nicht mehr allein mit der Beendigung

von Gewalthandlungen begnügt, sondern in der Exklusion oder sogar Eliminierung
des Gewalttäters die Lösung sieht.

Im Folgenden sollen skizzenhaft einzelne Schritte einer Entwicklung aufgezeigt
werden, die den Übergang von einer am Schadensausgleich und an der Entschädigung

orientierten Verfahrensweise zu einer auf die Person des Täters zielenden

Strafgerichtsbarkeit markieren. Für eine Zeitspanne vom 7. bis zum Beginn des

13. Jahrhunderts wird dabei eine Entwicklung deutlich, die eine Zunahme repressiver
Gewalt gegenüber vielfältigen Formen abweichenden Verhaltens aufweist. Die Frage,
welche Verfahren angewandt wurden, um die Ahndung normwidriger Gewaltanwendung

durchzusetzen, verweist auf grundlegende soziale, politische und religiöse
Veränderungen, welche die Selbstdisziplinierung von Individuen und von Gruppen
förderten und dabei zugleich deren Autonomie von einseitig herrscherlicher Bindung
voraussetzten. Die Antonymie von Freiheit und Unterdrückung deckt die Problematik
eines Prozesses auf, der sich als zivilisatorischer Fortschritt deuten lässt, zugleich
aber eine Elimination des Abweichenden erfordert und damit die Kriminalisierung
als Zuschreibung von Verhalten offenbart, welches keineswegs eindeutig konnotiert

war und erst in einem längeren Verlauf als kriminelle Handlung markiert wurde.1



76-

Ausgleich von Interessen und Entschädigungen

Gregor von Tours berichtet in seiner Historia Francorum über den Streit zwischen
Sichar und Austresigil. Nachdem viele der ihnen verbundenen Freunde im Kampf
gefallen waren, einigten sich die Kontrahenten, ihren Streit rechtlich zu beenden

und sich einem Gerichtsurteil zu unterwerfen. Entgegen dieser Übereinkunft ergriff
Sichar erneut die Waffen, lehnte eine gerichtliche Einigung ab, überfiel seine Feinde

bei Nacht, drang in deren Haus ein, tötete die schlafenden Gegner, erschlug deren

Knechte und alle Habe und führte alles Vieh mit sich fort. Gleichwohl wurde erneut
der Versuch unternommen, ein Übereinkommen herbeizuführen, damit - wie Gregor
schrieb - das Übel der Gewalt nicht noch weiter um sich greife und nicht noch mehr

Männer ihr Leben lassen mussten. Statt sich einem Gerichtsurteil zu unterwerfen,

einigten sich die Streitenden nunmehr auf Entschädigungen. Aber die Gegner des

Sichar akzeptierten sie nicht. Erneut brachen die Kämpfe aus. Sichar wollte nun eine

Entscheidung des Königs herbeiführen. Dessen Richter entschieden, dass diejenigen,
welche die Entschädigung verweigert hatten, die Hälfte ihres Anspruchs verlieren
sollten Dies sei zwar gegen die Gesetze so verfügt worden, aber es geschah, um endlich

Frieden zu schaffen. Sichar zahlte die Busse nach dem Urteilsspruch und erhielt
Sicherheit von seinen Feinden. Die Entschädigungssumme hatten sogar die Kirchen
in Poitiers bereitgestellt, so dass Sichar nicht einmal etwas von seinem Besitz abgeben

musste. Die Streitgegner schwuren gegenseitig, dass sie nie mehr gegeneinander

kämpfen würden. So ging der Streit zu Ende.2 Die Lösung wurde erzielt, ohne dass

eine Bestrafung verhängt wurde. Das Ziel bestand in der Schaffung des Friedens.

Dazu war keineswegs eine als gerecht eingeschätzte Zuteilung von Vergünstigung
und Vergeltung nötig, denn eine Bewertung der Taten fand nicht statt, so dass nach

den vielen Opfern der gewaltsamen Auseinandersetzungen eine leichte Busse

verhängt wurde, die der Täter nicht einmal selbst begleichen musste. Am Ende gab es

also keine Sanktion, sondern ein Arrangement. Im Urteil Gregors blieb freilich die

Mahnung zur Friedfertigkeit ohne Wirkung Die Episode diente dem Autor vielmehr
als Exempel einer verheerenden Fnedlosigkeit, die einzudämmen meist vergeblich
sei.3 Dennoch zeigt er ein Verfahren, das am Ende den gewaltsamen Streit schliesslich

beendete. Strafe war dazu mcht erforderlich, wohl aber Entschädigung, selbst

wenn sie von Dritten bereitgestellt wurde, so dass keiner der Kontrahenten durch
die Einigung Einbussen erlitt.
Das Verfahren, den Frieden ohne Bestrafung des Fnedensbrechers zu sichern, ja
auf diese Weise auch die Herrschaft des Königs gegenüber Rebellen zu verteidigen,

setzte sich im hohen Mittelalter fort. Im Frühling des Jahres 1003 erhob sich

Markgraf Heinrich vom bayerischen Nordgau gegen die Herrschaft des Königs und

späteren Kaisers Heinrich II. Das Vergehen des Abtrünnigen richtete sich gegen die

von Gott eingesetzte Herrschaft. Menschen wurden getötet, Schätze geraubt, Güter



¦77-

verwüstet. Der König bot seine Freunde auf, zog nach Bayern, fiel über die Güter
des Markgrafen her, verwüstete sie und zwang seinen Feind, sich zu verstecken.

Aber dem König gelang es, ihn in seinem Schlupfwinkel zu entdecken und nach der

Vertreibung von dessen Bundesgenossen gefangen zu nehmen. Alle seine Güter und
die seiner Anhänger wurden zerstört. Im folgenden Jahr empfand indes der König
Reue über seine Handlung. Er folgte den Bitten seiner Umgebung und gewährte dem

einstigen Rebell Heinrich wieder die herrscherliche Huld und versprach, dass er ihm
und seinen Anhängern zwar die Güter wieder zurückerstatten und beim Wiederaufbau

sogar Hilfe leisten werde, ihn selbst aber weiterhin in Gefangenschaft halten

wolle. Einige Monate später entliess Kömg Heinrich den Gefangenen und nahm ihn
wieder vollständig in seine Gnade auf. Der Bericht Thietmars von Merseburg zeigt

einen Verhaltensablauf, in dem die gewaltsame Auflehnung gegen den König nicht

zu einem endgültigen Zerwürfnis, nicht einmal zu einer dauerhaften Strafe führte,
vielmehr die öffentliche Zurschaustellung von Bussübungen und die Intervention

von königlichen Getreuen die Gnade des Herrschers herbeiführten. Der Konflikt
endete in einer Versöhnung.4

Aber spätestens im 12. Jahrhundert änderten sich die Verfahren, Frieden und
Herrschaft zu sichern. Die Androhung von Strafen sollte vor Gewalthandlungen
abschrecken. Im Reichslandfrieden, den Kömg Friedrich I. Barbarossa unmittelbar
nach seiner Thronbesteigung 1152 verkündete, wurden harte Strafen angedroht:

Derjenige, der einen anderen Menschen tötete, sollte selbst getötet werden; dem, der

einen anderen verwundete, sollte die Hand abgeschlagen werden, wer einen anderen

gefangen nahm, sollte eine hohe Geldbusse entrichten.5 Damit war die Reziprozität
von Tat und Strafe vorgesehen, was eine Einigung mit dem Gewalttäter stets aus-
schloss. Ein Vergleich zwischen den Streitparteien sollte nicht stattfinden, vielmehr
die Beurteilung von Tat und Tätern. Die Autorität des Königs war herausgefordert,
sollte die Sanktionsdrohung nicht angewandt werden.

Das Verfahren war indes nicht leicht durchzusetzen. Selbst im 13. Jahrhundert war
es keineswegs selbstverständlich, denjenigen, der ohne berechtigten Grund einen

Mitmenschen tötete, durch ein Gerichtsurteil zu bestrafen. Dies musste selbst der

französische König Ludwig IX. einsehen, der die Rigorosität seiner Massnahmen

für notwendig hielt für die Ausmerzung der Übel, die sein Königreich heimsuchten,
und in dieser Strenge den Garant für das religiös begründete Ideal einer Fnedens-

ordnung sah, die es durch Reformen herbeizuführen gelte. Seine Zeitgenossen und
unmittelbaren Nachfolger, die seine Heiligsprechung propagierten und projektierten,

folgten ihm in dieser Zielsetzung. Aber ältere Vorstellungen einer aufAusgleich statt

auf Bestrafung orientierten Rechtsordnung waren nicht so einfach beiseite zu räumen,

umso wemger, wenn die Interessen mächtiger adliger Familien tangiert wurden.6

Berühmt ist die Affäre um Enguerran de Coucy, die der Biograf Ludwigs IX Guillaume
de Nangis, darstellte. Der als baron bezeichnete Engerran tötete ohne Mitleid, ohne



78-

Gerichtsurteil und mit grosser Grausamkeit drei Jugendliche, die in seinen Forst

eingedrungen waren. Der Abt von St. Nicolas, in dessen Obhut die Jugendlichen sich

befunden hatten, sowie Gile le Brun, der Beauftragte des Königs, wandten sich an
diesen und verlangten die Bestrafung des Täters. Er wurde an den Hof geladen, damit
ihm dort der Prozess gemacht werde. Enguerran lehnte ab, bestritt die Zuständigkeit
des königlichen Gerichts und akzeptierte einzig ein Urteil seiner pairs. Der König
liess ihn gleichwohl gefangen nehmen, freilich erst nachdem festgestellt wurde,
dass dessen Gebiete keine Allodialgüter, sondern königliche Lehen waren. Er wurde
auch nicht durch seine Standesgenossen, sondern durch Kriegsknechte des Königs
abgeführt. Aber die Solidarität der adligen Verwandten und Freunde des Angeklagten
funktionierte. Sie intervenierten beim König, erschienen zahlreich an seinem Hof,
drangen darauf, den Angeklagten zu verurteilen, verzichteten aber auf eine rechtliche

Bewertung und baten um Gnade. Der König, der zunächst entschlossen gewesen war,
Gerechtigkeit walten zu lassen, wie Guillaume de Nangis schrieb, und Enguerrand

zum Tode zu verurteilen, gab schliesslich nach und duldete, dass der Schuldige sich

freikaufte - zwar mit einer sehr hohen Summe - aber dennoch unter Verzicht einer
der Tat angemessenen Sanktion.7

Die vier dargestellten Vorgehensweisen gegenüber gewaltsamem Handeln, das als

Unrecht gekennzeichnet wurde, liegen 700 Jahre auseinander. In dieser Zeitspanne
änderte sich die Reaktion auf Gewalt und die Bewertung von Gewalt grundlegend.
Ältere Formen waren aber keineswegs gänzlich obsolet und zeigten sich unter der

Schicht neuerer rechtlicher Verfahren und Bewertungen weiterhin wirksam. Waren

im ersten Fall die Versöhnung und der Verzicht auf weitere Gewalt und Rache gefordert

und wurde die Rebellion, obwohl als Widerstand gegen die von Gott errichtete

Herrschaft durch den König gewertet, durch einen Ausgleich beendet, so geht es in
den Verfügungen Friedrichs I. darum, einen Verstoss gegen eine Friedensordnung

zu ahnden, und zeigt der Versuch Ludwigs IX., eine Tat mit einer massiven Sanktion

zu belegen, die Bewertung von Gewalthandlungen an den Kriterien gerechter

Strafzumessung, die auch vor Personen adligen Standes nicht Halt machte. Der
letztlich gescheiterte Versuch zeigt die noch zur Mitte des 13. Jahrhunderts

wirksamen Mechanismen gütlichen Ausgleichs, welche zumindest unter Adligen in der

Darstellung von Guillaume de Nangis zu Beginn des 14. Jahrhunderts als legitime
oder zumindest akzeptierte, ja sogar notwendige Handlungsmuster interpretiert
werden konnten, so dass sogar das königliche Gericht sich diesen Bedingungen
unterwarf und statt Strafe sich mit Entschädigung begnügte. Damit war weiterhin
eine Vorgehensweise wirksam, die ehedem den unterworfenen Markgraf Heinrich
nicht ausserhalb der Gemeinschaft gestellt hatte. Vielmehr blieb er - auch als

zeitweiliger Gefangener - einer der Vasallen des Königs, für den sich andere Lehnsleute

erfolgreich einsetzten. Hingegen duldeten die Verstösse gegen den vereinbarten und

vom König begründeten Frieden kein Abweichen von der vorgesehenen Strafe und



79-

sahen nicht einmal mehr die Abschwächung körperlicher Strafen für die Angehörigen
mächtiger Adelsfamilien vor So verlangten es die Verfahren der Gerichtsbarkeit;
aber ihre Durchsetzung war auch im 13. Jahrhundert mcht gesichert. In dem langen
Zeitraum, der hier bewusst anhand weniger Ereignisse vorgestellt worden ist, erweist
sich das 12. Jahrhundert als Wegscheide. Von da an werden Verhandlungslösungen

zugunsten rechtlicher Entscheide, Aussöhnungen zugunsten der Oktroyierung von
Normen, das Versprechen künftigen Gewaltverzichts zugunsten gewaltsamer
Sanktionierung und das Fehlen von Verhaltensbewertungen zugunsten von Verurteilungen
von Tätern zurückgedrängt.
Gewalt als Mittel, seine eigenen Vorstellungen durchzusetzen und im sozialen Umfeld
Interessen zu befördern, aber auch um als Gegengewalt die eigene Position und die

der Familie zu verteidigen oder auch nur zu markieren, hat eine eskalierende, Leib
und Leben bedrohende Potenzialität, die in extremis den Bestand einer menschlichen

Gruppe, zumindest aber das Funktionieren elementarer, das Überleben sichernder

Handlungen gefährdet. Daher ist es das Bestreben jeder menschlichen
Vergesellschaftung, Gewalt einzudämmen, um die selbstzerstörerischen Kräfte zu bändigen,
weil Aggression zwar durchaus in der evolutionären Phylogenese als Vorteil wirken
kann, aber genauso Kräfte freisetzt, die Kooperation verhindert und somit Produktion
und Reproduktion hemmt. Unterschiedliche Verfahren suchen die Kette von Gewalt
und Gegengewalt zu durchbrechen.

Auch im frühen Mittelalter suchten die Menschen der Abfolge von Gewaltakten,
Rache an deren Urhebern und Gegengewalt Einhalt zu gebieten. Die Rechte der

Germanenvölker, die sich auf dem Boden des römischen Imperiums etabliert hatten,

klassifizierten Gewaltakte, sofern sie zu körperlichen Läsionen oder gar zum Tod

führten, ohne dass Absicht und Willensentscheid bewertet worden wären. Täter, Tat,

Opfer und Entschädigung wurden vielmehr unmittelbar miteinander verknüpft. Der

Prolog der Lex salica, des Gesetzes für die salischen Franken vom Beginn des 6.

Jahrhunderts, benennt die Absicht: Es geht darum, den Frieden untereinander zu sichern,

Streitigkeiten zu unterbinden, Gewalt zu verhindern, um so Kräfte freizusetzen, die

zur Beherrschung anderer Völker notwendig seien Die Eindämmung von Gewalt

setzte freilich keine Sanktionierung von Gewalt voraus. Vielmehr blieb die Relation

von Täter und Opfer beziehungsweise zwischen deren Familien von der Vorstellung
einer reziproken Vorteilsnahme geprägt, die sowohl die Überwältigung als auch die

soziale Exklusion bewusst verhinderte, ja verhindern musste, weil nicht durch neuerliche,

wenn auch rechtlich legitimierte Gewalt, die sich als Bestrafung ausgab, Anlass

zu zwangsläufiger Fortsetzung von Gewalt gegeben werden sollte Die Verfahren,

vom salischen Gesetz vorgeschrieben, verzichteten also auf Strafe, verlangten
vielmehr die Entschädigung des Gewaltopfers, dem somit die Möglichkeit vorenthalten

wurde, durch zerstörerische Akte das zugefügte Leid zu rächen. Nicht die Selbsthilfe
wurde zurückgewiesen, vielmehr die Schädigung des Feindes in Bahnen gelenkt, die



-80-

ein künftiges friedliches Zusammenleben ermöglichen sollten. Die Katalogisierung
von Gewaltakten und ihre Verknüpfung mit Entschädigungsleistungen sollte das

Verfahren der Streitbeilegung vereinfachen, insofern die Parteien auf standardisierte

Werte des Ausgleichs zurückgreifen konnten. Daher die grosse Bedeutung, die den

Wergeidlisten zukommt, die üblicherweise den Gesetzen der germanischen Völker

beigefügt sind. Auch in dem Pactus Alamannorum vom beginnenden 7. Jahrhundert

ist detailliert festgelegt, welche Leistungen der Schädiger dem Geschädigten
oder seiner Familie zu übergeben habe, wobei diese Leistungen nach der Schwere

des Schadens abgestuft sein sollten. Die Bewertung des Schadens dürfte wohl in
zahlreichen Sühneverhandlungen zwischen den verfeindeten Gruppen ausgehandelt
worden sein. Jedenfalls gibt es gesetzliche Regelungen, wie im Edictum Rotarii für
die Langobarden im Jahr 643, welche die Höhe der Entschädigungen ausdrücklich
den Beteiligten überliessen. Die Abstufung von Geldzahlungen nach dem Rang des

Geschädigten oder Getöteten, in der Lex ribuaria vom Beginn des 7. Jahrhunderts

vorgesehen, zeigt, dass nicht die Tat selbst rechtlich präzisiert, sondern ihre soziale

Auswirkung bewertet wurde, weil nur diese Bewertung es erlaubte, die Folgen
abzuwehren, die sich in repetitiven Gewaltakten manifestieren würden.8

Statt Strafe war also Kompensation vorgesehen. Statt Unterwerfung unter eine

Sanktionsgewalt sollte die Einigung zwischen zwei agonalen Personengruppen erreicht
werden. Die Störung des Friedens innerhalb eines definierten sozialen Verbands

verlangte keineswegs die Eliminierung des Verursachers der Störung. Die Ordnung
eines normativen Handlungsmusters wiederherzustellen war nicht das Ziel, sondern

die zerrüttete Beziehung zwischen zwei Gruppen zu reparieren. Der Verzicht auf eine

idealisierte Friedensordnung, deren Ziel in der gerechten Strafzumessung bestand,

war nicht gleichbedeutend mit Regellosigkeit. Vielmehr zeichnen sich die
germanischen leges und die Gerichtsverfahren des frühen Mittelalters durch ein geradezu

pedantisches Insistieren auf die genaueste Befolgung vorgeschriebener Redeweisen

und rechtssymbolischer Handlungen aus, deren Unkenntnis oder Missachtung stets

die Niederlage des Prozessbeteiligten nach sich zog.9 Mögen auch nur wenige
Vorgaben gesetzt worden sein, die das rechte Handeln definierten, und noch weniger
Vorschriften, die es erzwangen, so mangelte es gleichwohl nicht an Regeln, die
sich aber ausserhalb einer kodifikatorischen Fixierung manifestierten und sich
vielmehr in rituellen Handlungen kundtaten, die um nichts weniger verbindlich waren,
sollte der friedliche Ausgleich von Ansprüchen und die Beilegung von Konflikten
gelingen. Die Relationen gründeten auf einem zwischen den Parteien vereinbarten

Ausgleich, auf einem Aushandeln von Unterwerfungsgesten und Huldgewährungen,

von Entschädigungen und von deren Entgegennahme. Die recht spröde Auflistung
von Entschädigungssummen, die natürlich nicht in Münzen, sondern in Naturalien

beglichen wurden, findet ihr Korrelat in so oft und so breit ausgeführten Erzählungen
der frühmittelalterlichen Historiografie über die Verfahren, wie die Protagonisten von



¦81

Kampf, Feindschaft und Gewalt zu einer Einigung gelangten, die weder Unterwerfung
noch Delegitimierung des Unterlegenen erforderten und folglich auch nicht dessen

Markierung als Schuldigen.10

Es kann nicht darum gehen, die zahlreichen Beispiele von Konfliktbeilegung durch

rituelle Handlung hier auszubreiten, festzuhalten ist aber, dass sie das bevorzugte
Thema der Geschichtsschreiber bis ins 12. Jahrhundert darstellen und dass sie genauso
wenig wie die legislativen Texte erkennen lassen, dass eine Bestrafung im eigentlichen

Sinn erfolgte. Mögen die Vorwürfe - Verrat, Beleidigung, Tötung, Treulosigkeit
et cetera - noch so massiv sein, so ist doch auffällig, wie gering die Ahndung ausfällt,
die sich so oft mit einer rituell vollzogenen und üblicherweise vorab ausgehandelten

Unterwerfung zufrieden gibt. Es geht eben nicht um eine Bewertung der Handlungen
in der Vergangenheit, sondern um die Gewährleistung konfliktarmer Interaktion in der

Zukunft.11 Die AbschreckungsWirkung wird gleichwohl gegeben sein, nur bestand sie

nicht in der Androhung von sozialem Ausschluss, sondern in einer durch öffentliche

Zerknirschung hervorgerufenen Herabsetzung. Der promissorische Eid, der Konflikt
und Feindschaft beendete, war gleichwohl keine Entwertung bisherigen Verhaltens,
sondern stellte inAussicht, das künftige Handeln festzulegen und dabei Gewaltfreiheit
einzuhalten. Die festgelegten Verhaltensmuster waren rigide, kamen aber ohne die

Verhängung von Strafen aus. Ja, sie zu abzuwenden, gab es ein reichhaltiges Repertoire

von Unterwerfungsgesten. Bestimmend war dabei stets die Relation zwischen
den beteiligten Personen und Personengruppen, nicht der Verweis auf allgemein
gültige Normen, die einem sozialen Verband Gestalt gegeben hätten.

Lediglich in der Hagiografie scheint das Motiv auf, dass ein in der Bibel begründetes

allgemeines Friedensgebot das Verhalten zu leiten imstande sei. Aber es entbehrte

der allgemeinen Verbindlichkeit, es war vielmehr Ausweis einer Ausnahme, die

denjenigen anstand, die zur Verehrung der Gläubigen vorgestellt werden sollten.

Die Zurschaustellung der Wehrlosigkeit und damit die Weigerung, in einen Kampf
einzutreten, imitierte die antiken Märtyrer, zeigte zugleich ein Ideal des Friedens,
welches indes den eigenen Untergang akzeptieren musste und damit zwar religiöse
Vorbildlichkeit beweisen konnte, zur breiten Anwendung in Konflikten aber ungeeignet

war und wohl auch zu sein hatte, sollte die ausserordentliche Stellung des Heiligen
nicht gefährdet werden. Das Muster des sich einer effektiven Gegenwehr enthaltenden

Heiligen, der die Gewalttat erduldet, zeigt sich in vielen Lebensbeschreibungen, so

auch in der von Bischof Praiectus von Clermont, dessen passio als Quintessenz seines

Wirkens vorgestellt wird. Gegenüber dem Adligen Agricius, der zusammen mit
seinen Anhängern den Bischof beseitigen will, verzichtet der fromme Oberhirte auf

Gegenwehr, bereitet sich durch Gebete auf sein Martyrium vor und wird schliesslich
durch das Schwert getötet. Das Verhalten wird kontrastiert durch seinen Torwächter,
der es vorzieht, mit der Waffe in der Hand kämpfend zu sterben.12



-82-

Frieden und Ächtung von Gewalt

Das hier knapp vorgestellte Repertoire des Austarierens von Entschädigungen und

Unterwerfungen sowie einer hagiografischen Überhöhung der Friedfertigkeit wurde
zunehmend überlagert durch Veränderungen im okzidentalen Europa, die zunächst vor
allem in Frankreich seit der ersten Jahrtausendwende dazu führten, Gewaltanwendung

grundsätzlich zu ächten und deren Urheber zu strafen, ohne dass es ihnen möglich

gewesen wäre, durch ein inszeniertes Arrangement mit den Geschädigten Gegen-
massnahmen abzuwehren. Vielmehr begannen sich Entwicklungen abzuzeichnen, die

den Frieden als von allen zu verteidigendes Gut hervorhoben und seine Verletzung
nicht allein als Beeinträchtigung von einzelnen Personen und Personengruppen,
sondern als Missachtung der geordneten Relation aller in einer gesellschaftlichen
Gruppierung, gar als Störung einer von Gott gewollten Ordnung des menschlichen
Zusammenlebens zu begreifen begannen. Die religiös aufgeladene Konnotation

von Frieden liess Gewalt als abweichendes Verhalten erscheinen, dessen Urheber
ausserhalb der christlich definierten Gemeinschaft stünden und gegen die Sanktionen

verhängt werden mussten, die als Konsequenz des Handelns ausgegeben wurden. Die

Verfolgung des Urhebers der Gewalttat verlangte mehr als Entschädigung, nämlich
die Wiederherstellung der gestörten Ordnung. Damit intendiert war Gerechtigkeit.
Sie sollte durch ein Gerichtsverfahren etabliert werden. Die Folge war ein geänderter

Umgang mit demjenigen, der Gewalt ausübte, ohne dazu durch eine übergeordnete
Institution legitimiert worden zu sein.

Diese Entwicklung erfuhr den entscheidendenAnstoss durch die ersten Gottesfrieden,
die gegen Ende des 10. Jahrhunderts im Süden des regnum Francie fern von der

Herrschergewalt des westfränkisch-französischen Königs entstanden.13 Die Initiative
ging von den Geistlichen aus - wie beim Frieden von Charroux in der Kirchenprovinz
Bordeaux von 987, von dem als erstem die Statuten vorliegen. Vor Gewalt sollten

geistliche Personen und kirchliche Gebäude geschützt werden. Geschützt werden

sollten auch diejenigen, die keine Waffen trugen - ausdrücklich die Kleriker und

implizit die Bauern, deren Gut, Haus und Vieh gleichfalls unter den Schutz fielen. Die

genannten Personengruppen liessen sich unter den Begriff derpauperes subsumieren,

zu verstehen als diejenigen, die - weil ohne Waffen - des Schutzes bedurften. Zu
ihnen gehörten vor allem die Geistlichen, deren Status damit von dem der Laien
deutlicher abgehoben und sozial exklusiv definiert wurde, womit sich der Kontext
einer Kirchenreform öffnet, deren Protagonisten mit der Scheidung von Aufgaben,
durch das Zölibat der Priester, das Verbot von Simonie und Laieninvestitur sowie

die Ächtung von Waffengebrauch durch Kleriker die Prärogative des geistlichen
Bereichs und des priesterlichen Amts durchzusetzen versuchten 14 Der Kreis

derjenigen, die vor Gewalthandlungen bewahrt werden sollten, war aber erweiterbar
auf Kaufleute, Witwen, Waisen und Juden - unter der Voraussetzung, dass sie keine



-83-

Waffen trugen. Intendiert war also kein allgemeines Gewaltverbot, wohl aber eine

Eindämmung der Gewalt. Diejenigen, die das Friedensgebot missachteten, wurden

mit der Strafe der Exkommunikation bedroht. Sie sollte freilich nur dann verhängt
werden, wenn die Angreifer den Opfern eine Entschädigung verweigerten. Strafe

war also noch als subsidiäre Handlung verfügt, die erst dann eintreten würde, wenn
der Ausgleich zwischen den Beteiligten - den Angreifern und den Opfern - nicht
geschähe.15 Gleichwohl war die Sanktion nun als eine Massnahme vorgestellt, die

nicht dem Interessenausgleich diente und damit weitere Gewalt verhindern sollte,
sondern ein Fehlverhalten ahndete, das allein deswegen als verwerflich galt, weil die

von Gott gewollte und von den Geistlichen aufgestellte Ordnung missachtet worden
sei. Statt allein die personale Relation zwischen Gewaltausübenden und Gewalterleidenden

zu regulieren, stand nun die Stabilisierung einer normativen Ordnung auf
dem Plan. Sie zu missachten zog den Ausschluss aus dieser normativ verfassten

Gemeinschaft nach sich.

Die Gottesfrieden erhielten eine sakrale Legitimierung, die ihre Wirkung steigerte,
damit aber zugleich einzig unter den Christen anwendbar machte. Die Anwesenheit

der Heiligen, aktualisiert in Gestalt ihrer Reliquien, war notwendig, sollte die

Akzeptanz der Pflichten durchgesetzt werden. Die Heiligen vollbrachten Wunder.16

Unzählige Reliquien und Leiber der Heiligen waren versammelt - wie Sigebert von
Gembloux schrieb - um zusammen mit den lebenden Gläubigen den Frieden zu
errichten 17 Die sichtbaren leiblichen Überreste der Heiligen wurden den Anwesenden
der geistlichen Versammlungen vorgeführt, ja sogar im Gebiet des Friedensschutzes

herumgetragen, um die Wirksamkeit der auf den Konzilien beschlossenen Friedensgebote

durchzusetzen. So geschehen in Flandern während des 11. Jahrhunderts, als die

Gebeine des heiligen Ursmar von Ort zu Ort transportiert und vorgeführt wurden.18

Die Geltung des Friedens war abhängig von der Zustimmung der Beteiligten. Sie

galt es zu erringen. Zu den Beteiligten gehörten auch die Heiligen. Deren Präsenz

drängte die Lebenden zur Zustimmung zu den Friedensgeboten.
Der Frieden war ohne die Selbstbindung all derer, die sowohl die Einschränkung der

Gewaltanwendung als auch deren Sanktionierung zu befolgen, zu akzeptieren und

durchzusetzen hatten, nicht möglich. In dem Schreiben der französischen Bischöfe

an ihre italienischen Kollegen aus dem Jahr 1041 wurde der Friede definiert: Es

war ein von «allen» versprochener Friede.19 Auch Adamar von Chabannes (f 1034)

berichtet, dassß bei der Synode des Erzbischofs von Bordeaux die beteiligten Laien,
unter ihnen besonders die Fürsten, den Frieden zu beachten und durchzusetzen

versprachen. Das Versprechen wurde durch den Eid bekräftigt.20 Der Eid sollte die

Selbstbindung herbeiführen. Er begründete eine coniuratio, die neues Recht schuf,
weil sich die Eidgenossen diesem Recht unterwarfen, die Beteiligten sich selbst die

Pflichten auferlegten und sie in gegenseitigem Versprechen verbindlich machten.

Deswegen gab es auch kein Entweichen vor den Geboten.



-84-

Der Eid wurde auf Reliquien geschworen, wodurch die Öffentlichkeit erweitert und

in die himmlische Sphäre verlängert war.21 Stets war die Beteiligung einer grossen
Anzahl von Personen notwendig. Auf den Synoden waren der massensuggestive Aufruf

zum Frieden, der Druck, der auf die Anwesenden ausgeübt wurde, das Drängen,
den Frieden durch den Konsens aller zu begründen, die Grundlagen neuer Normen,
denen sich zu entziehen schier unmöglich schien angesichts der Mobilisierung einer

grossen und gedrängten Masse von Menschen beiderlei Geschlechts und der ebenfalls

dichten Präsens von Heiligen. Besonders eindrücklich zeigt der aufmerksame

Zeitgenosse und Beobachter Radulfus Glaber (f 1047) dieses Zusammenwirken der

Vielen und diese Zusammenballung der menschlichen Leiber. Der aus unzähligen
Mündern ausgestossene Schrei pax, pox, pax, das Zusammenströmen der Gläubigen,
die Exaltiertheit, die durch die Prediger noch angefacht und durch die Gegenwart der

Reliquien weiter gesteigert wurde, bildeten den Hintergrund einer durch unzähligen
Zulauf aufgestauten Erwartung, den Frieden zu erlangen und damit sich auch des

ewigen Heils zu versichern.22

Die gesellschaftlichen und politischen Ziele mögen diffus gewesen sein und sich als

Ausmerzung von Missständen ausgegeben haben, die Anbindung des Friedensgebots

an eine von Gott gegründete und damit nicht bezweifelbare und legitimerweise nicht
angreifbare Ordnung war um nichts weniger eindeutig und sollte kein Ausscheren

Einzelner dulden. Der Eid, der zunehmend verlangt wurde - und, auf die Reliquien
geschworen, besonders wirksam sein sollte -, band die Beteiligten. Die Pflichten

waren selbst auferlegt; sich ihrer zu entziehen, war strafwürdiges Verhalten. Das

neue Recht war damit nicht Ausfluss von Gesetzgebung durch eine hierarchisch

übergeordnete Instanz - Bischof, König oder Fürst -, sondern Selbstbindung der

Schwörenden, letztlich eine Eidgenossenschaft, welche die Missachtung des Schwurs

umso strenger ahnden musste, als nicht allein ein Abfall von dem, was jeder Einzelne

versprach, verfolgt wurde, sondern auch der Abfall von der durch den Eid begründeten

Friedensgemeinschaft.
Der Frieden hatte mehr als nur die Eindämmung von Gewalt zum Ziel. Er sollte

zur Eintracht unter allen Christen führen, er war die Voraussetzung für ein
allgemeines Gedeihen der christlichen Gemeinschaft; selbst die Natur würde aufblühen,
brächte reichere Ernten hervor als Folge - oder zumindest in Parallele - der durch
die Friedenssynoden erreichten Besserung.23 Sich gegen den beschlossenen und
beschworenen Frieden zu richten hiess, die Schwurgenossen zu bekämpfen und - da

die Geistlichen und die Heiligen beteiligt waren - das himmlisch begründete Gebot

zu missachten. Die Totalität von lebenden Glaubensbrüdern und von verstorbenen

Heiligen verlieh dem Frieden Legitimität, der sich zu entziehen bedeutet hätte, sich

nicht allein gegen alle, in verfasster und beschworener Gemeinschaft vereint, zu
wenden, nicht nur die eigene Zustimmung, den eigenen Eid zu brechen, sondern auch

gegen den Willen der Heiligen zu handeln. Indem Handlungen moralisch und religiös



¦85-

legitimiert und delegitimiert wurden, waren Kräfte freigesetzt, die ihrerseits Gewalt

rechtfertigten, um die Störung der gesetzten Ordnung zurückzuweisen.

Die Bindungswirkung der Friedensgebote war damit gestärkt, denn nun betraf die

angedrohte Sanktion nicht mehr allein die Gewalttat, sondern vor allem den

Verstoss gegen die selbst eingegangene Verpflichtung Da diese mcht individuell galt,
sondern ein Kollektiv erfasste, war die Sanktion auch ein Mittel, die Stabilisierung
dieses Kollektivs zu erzwingen. Deswegen waren Verfahren, die Konflikte durch
eine Versöhnung der Streitgegner herbeizuführen suchten - sei es durch ritualisierte

Handlungen, sei es durch materielle Entschädigungen - sinnlos geworden. Verlangt
war vielmehr die Überwältigung des als Schuldigen vorgestellten Täters. Als Ergebms
entstanden die Konzepte von Tat und Täter. Das Verhalten war als Normenübertretung

aufgefasst, damit durch eine Sanktion zu ahnden, die nicht einmal mehr vorgab, Schaden

abzuwenden oder eingetretenen Schaden zu entschädigen, sondern Eliminierung
intendierte. Die Möglichkeit, in aktiver Weise einen Ausgleich mit dem persönlichen

Gegner herbeizuführen, wurde ausgeschlossen; vielmehr war das passive Erdulden
der Strafe verlangt. Sie wurde als die unumstössliche Folge einer Regelverletzung
ausgegeben, die, weil die Norm auf der Zustimmung der Agierenden beruhte, rigide
Ausschlussregelungen vorsah. Nicht das Faktum der ungerecht definierten Gewalt,
sondern die Missachtung einer - oft eidlich begründeten und bekräftigten, durch
das Handeln von Geistlichen und Heiligen religiös legitimierten - Ordnung zog die

Sanktion nach sich. Im Kölner Gottesfrieden von 1083 waren Strafen vorgesehen,
die - sozial zwar gestaffelt, aber unterschiedslos alle treffend -jedes Handeln zu
treffen vorgaben, das den Verboten entgegenstand. Auch hier war man weit von einem

allgemeinen Gewaltverbot entfernt, die Pflicht zur Heeresfolge für den König blieb
ausdrücklich bestehen, aber die vorgesehenen Sanktionen suchten ein Normgefüge
durchzusetzen, das nicht verhandelbar war24

Eliminierung der Feinde des Friedens

Der Wandel in der Einstellung gegenüber Gewalt und Gewalttäter ersetzte die
Relation zwischen Täter und Opfer durch die Relation zwischen normativ gesetzter
Gemeinschaft und Individuum. Indem Handlungen moralisch und religiös legitimiert
und delegitimiert wurden, waren Kräfte freigesetzt, die ihrerseits Gewalt rechtfertigten,

um die Störung der gesetzten Ordnung zurückzuweisen. Die Brutalisierung

ging mit der Kriminalisierung einher.

Besonders deutlich wird dies in der militanten Durchsetzung der Gottesfrieden

gegen Friedensbrecher durch militärische Aktionen. Sie durchzuführen war nur
konsequent, wollten die Initiatoren der Gottesfrieden sich nicht allein mit geistlichen
Strafen begnügen, sondern in Strafexpeditionen diejenigen überwältigen, die sich



der Missachtung des vereinbarten Friedens schuldig machten. Die Darstellung des

Benediktiners Andreas von Fleury über die Ereignisse des Jahres 1038 in der Diözese

Bourges zeigt deutlich die Ambivalenz einer Friedenspolitik, die zur Legitimierung
von Krieg führte. Der Erzbischof von Bourges, Aimon, errichtete wie üblich das

Friedensbündnis durch den auf die Reliquien geschworenen Eid, verfügte, dass alle

erwachsenen männlichen Bewohner seiner Diözese sich gegen die Friedensbrecher

zu bewaffnen hätten und gegen sie mit Gewalt vorgehen mussten. Die solcherart

geschaffenen Friedensmilizen wurden tatsächlich eingesetzt. Dass sie mit besonderer

Grausamkeit vorgingen, dass sie die castra perfidorum zerstörten, dass sie

die rebelles verfolgten, geschah gemäss Gottes Willen, galt als eine Tat des Volkes

Gottes, das ähnlich den Israeliten den Zorn gegen die Widersacher Gottes richtete

und dank der grossen Masse die Einhaltung des pactum erzwang. Aber - so die

Darstellung von Andreas - rasch schlug das wohltätige Werk um in eine nicht zu
rechtfertigende Aggression, motiviert durch Habgier, Rachsucht und Zerstörungswut.
Das Friedenswerk sei zum Vorwand für ungerechte Gewalt geworden. Die Niederlage
des Friedensheeres sei, wie Andreas von Fleury meinte, nur die Konsequenz eines

Abgleitens von der ursprünglichen Intention.25

Die Dialektik von Friedenswillen und Gewaltbereitschaft war in den Augen des

Benediktiners freilich nicht als solche erkannt worden, sondern als Abweichen von
moralischen und damit religiösen Geboten vorgestellt. Tatsächlich war die exzessive

Gewaltanwendung in der Logik des Gottesfriedens begründet, dessen Wahrung als

Gottesdienst galt, keine Ausnahme duldete und aus diesem Grund mit Sanktionen

durchgesetzt werden musste, welche die Vernichtung aller verlangte, die sich
ausserhalb der christlichen Gemeinschaft stellten. Aus der kritischen Betrachtung des

Historikers war die Entfesselung der Gewalt durchaus in der Friedensintention angelegt,

ja sie war befördert durch die religiöse und soziale Legitimität, die der Kampf
zur Durchsetzung des Friedens und zur Vollstreckung des Willens Gottes besass und

damit von allen Hemmnissen befreite, die sowohl der eigene Nutzen als auch die

Erwägung von Schadensbegrenzungen auferlegt hätte. Die Militanz des Kampfes

war ungebremst, ging es doch gegen die Feinde des Friedens, der Kirche und des

Glaubens. War einmal das abweichende Verhalten gemeldet und als Zielscheibe

vorgegeben, fielen sämtliche moralischen Schranken weg, sank selbst die Vorsicht

vor eventuellen Gegenmassnahmen der Gegner.
Die Militanz, die der Schaffung einer religiös begründeten Ordnung diente, war für
viele Ziele abrufbar, sofern sie sich als Verteidigung des Friedens ausgeben konnten.

Auch die bewaffneten Scharen, die nach der Predigt Papst Urbans II. vom 27.

November 1095, die zur Eroberung des Heiligen Lands aufrief, sich bildeten, galten
als militia, die sich aufgrund eines Versprechens in den Dienst Gottes stellte.26 Das

Ziel bestand hier in der Wiederherstellung des Friedens an den heiligen Orten, an
denen einst Jesus gewirkt hatte, in der Wiedererrichtung einer christlich legitimierten



¦87-

Ordnung, weswegen Papst Urban II. die Herrschaft der Muslime über Jerusalem

nicht allein als Unterdrückung der Pilger und der einheimischen Christen geisselte
und als usurpierte Herrschaft verurteilte, sondern als einen Einbruch gewaltsamer
Regellosigkeit deutete, welcher der Herrschaft Gottes entgegenstehe. Der Friede

war hier als eine Voraussetzung für den Dienst an Gott und als Ziel dieses Dienstes

vorgestellt. Der religiöse Auftrag bedurfte einer persönlichen Verpflichtung.
Diejenigen, die sich zu den Rreuzfahrerheeren einfanden, legten einen Eid ab, der im
geistlichen Sinn als Gelübde - ähnlich denen der Mönche - interpretiert werden

konnte, jedenfalls - da von Laien abgelegt - eine Schwurgenossenschaft begründete
und damit eine Gruppe schuf, die sich Regeln und Zielen unterwarf, welche nicht
durch herrschaftliche Weisung auferlegt waren, sondern auf der Selbstverpflichtung
der Beteiligten beruhten.27 In der mehrere Jahrzehnte später verfassten Darstellung
des Wilhelm von Tyrus folgte auf die Predigt Papst Urbans II. eine soziale Amal-
gamierung, welche die Unterschiede des Alters, der ständischen Zugehörigkeit und
der Aufgaben in der Kirche eingeebnet, die bestehenden hierarchischen Differenzen

medergelegt und eine homogene Gruppe hervorgebracht habe, für die einzig die

Zugehörigkeit zur okzidentalen Christenheit vorausgesetzt worden sei. Geschaffen

wurde diese Gruppierung durch die Mitwirkung am Kampf. Dieser Kampf galt
denjenigen, die den Frieden missachteten. Und dazu gehörten die Muslime. Sie

waren damit nicht allein Gegner, ja nicht mehr nur Ungläubige, sondern Friedensfeinde,

die in das Gebiet der Christen einfielen, sie an dem Dienst Gottes hinderten,
die heiligen Stätten entweihten.28 Ihnen entgegenzutreten erforderte den Einsatz

aller Christen - sicherlich in ihren jeweiligen Funktionen und unter Wahrung der

unterschiedlichen Aufgaben von Laien und Geistlichen - aber auf ein einheitliches

Ziel ausgerichtet.
Das Gebot des Gewaltverzichts mündete in eine vehemente Ahndung von Gewalttätern,

erlaubte aber wiederum Gewalt, diesmal ausgegeben als Mittel zur Durchsetzung
der Ordnung. Erfunden war damit mcht allein eine neue Kategorie des Feinds, der

ausserhalb der legitimen Ordnung angesiedelt wurde, erfunden war ebenfalls die

Kategorie des Verbrechens, das nicht allein als Schädigung individueller Unversehrtheit

erachtet wurde, sondern als Verstoss gegen eidlich begründete Vereinbarung, als

Angriff gegen eine religiös sanktionierte Norm. Die Sanktionierung suchte nicht den

Schaden der verbrecherischen Tat zu begleichen oder zu kompensieren, sondern den

Täter in seiner Person zu treffen. Die eliminatorische Absicht schloss Verhandeln

aus, welches im Ausgleich der Interessen den Konflikt zu lösen suchte. Das Ergebnis

war die Überwältigung des Täters, der als Krimineller, als ausserhalb der

Rechtsgemeinschaft Stehender behandelt wurde. Ihn traf die Sanktionsgewalt. Sie war ein

Instrument, um die Ordnung des Normengefüges wiederherzustellen. Illegitime
Gewalt bedrohte nicht mehr eine benennbare Person, vielmehr ein Kollektiv, das

durch den Eid begründet wurde.



Die Strafen wurden daher verschärft. Körperliche Züchtigung, Verstümmelung, der

Tod gar wurden angedroht. Dies wird noch deutlicher in der weiteren Entwicklung,
die von den Gottesfrieden zu den Landfrieden führte und vermehrt Körperstrafen,
schliesslich auch Todesstrafen vorsah, die nicht mehr durch Vereinbarungen zwischen

Täter und Opfer abgewendet werden konnten.29 Die Entstehung Europas aus dem

Geist der Gewalt wurzelte paradoxerweise in einer Strategie der Friedenssicherung,
welche die Missachtung des zunächst partiellen Gewaltverbots ahndete, dessen

Reichweite aber alle erfassen sollte.30

Ergebnisse

Gewalt in den zwischenmenschlichen Beziehungen bedroht das Zusammenleben.

Sie ist einzudämmen. Dies galt auch für die Gesellschaften des frühen Mittelalters.
Die Lösung bestand aber nicht in einer Sanktionierung unrechter Gewalt, vielmehr
in einem dem Ausgleich der Interessen dienenden Verfahren der Entschädigungen,
bei dem die Frage nach der Schuld insofern irrelevant war, als allein die Auswirkung
der Gewalthandlung bewertet und bemessen werden musste. Aber in einer religiös
begründeten Friedenskonzeption, wie sie sich vor allem in den Gottesfrieden seit

der Wende zum 11. Jahrhundert manifestierte, wurden all diejenigen ausserhalb der

Gesellschaft gestellt, die sich den Anforderungen friedlichen Zusammenlebens nicht
unterwarfen. Die Sanktionierung war umso wirksamer, als sie Verhalten ahndete,
das durch die Selbstverpflichtung des Einzelnen vorgegeben werden sollte. Der Eid
begründete eine Friedensordnung, der sich zu entziehen verweigert wurde. Beide
Verfahren - der Ausgleich und die Bestrafung - bestanden bis ins 13. Jahrhundert

nebeneinander, jedoch gewann die Exklusion und sogar die Elimination all derer,

die sich den Normen entzogen, eine grössere Bedeutung. Die Verhaltensnormierung
orientierte sich dabei an einem Ideal der gewaltfreien Interaktion, welche dem Frieden

einen hohen Stellenwert einräumte, dessen Verfahren zur Gewalteindämmung aber

durchaus der Gewaltanwendung das Tor öffneten. Indem eine sich verdichtende und

erhöhte Anforderungen stellende politische Herrschaft auf der Disziplinierung der

Menschen bestand und die Anwendung der Gewalt zu monopolisieren trachtete, sie

gar innerhalb eines festgelegten Territoriums an die Zustimmung bestimmter Institutionen

binden wollte, verband sich dieser Vorgang mit der Entstehung des Staates. Ihm
wuchsen umfangreiche Sanktionsmechanismen zu. Sie zu steigern förderte staatliche

Gewalt. Das Interesse der Herrscher und Obrigkeiten an sanktionierender Gerichtsbarkeit

war daher gross. Angereichert mit religiösen Vorstellungen und kirchlichen

Strafandrohungen, waren diese ideologisch aufgeladen und verfochten Ideale der

Friedenssicherung, der Gerechtigkeit und der Verteidigung des rechten Glaubens.

Die Deutungshoheit dieser Vorstellungen liess keinen Raum für pragmatisches Aus-



handeln von Entschädigungen, liess keinen Raum für den Ausgleich von Interessen.

Ungerechte Gewalt forderte etwas ganz anderes heraus als die angegriffene Person,
dessen Familie und dessen Freunde. In Frage gestellt war eine von Gott gewollte und

von den Geistlichen verkündete und von den bewaffneten Kriegern zu verteidigende

Ordnung. Sie zu verteidigen erforderte einen grossen Einsatz. Rücksicht auf die

Interessen oder auf das Schadenspotenzial der Gegner des Friedens hatten
zurückzustehen. Die Verwirklichung des Ideals verlangte selbst die Missachtung eigener

Interessen, zugleich war sie geeignet, solche zu kaschieren. Die Intentionen waren
in jedem Fall förderlich für die Ausbildung staatlicher Gewalt.31

Indem die Reaktion auf Gewalt als moralisch legitimes, ja als religiös motiviertes
Handeln ausgegeben wurde, entfielen die Hemmnisse, Gewalt zur Ausmerzung von
Gewalt einzusetzen. Der Zuwachs an ethisch begründeter Ermächtigung erlaubte die

Freisetzung aggressiver Impulse. Diese manifestierten sich in der Verhängung von
Strafen, die den Täter der Chance auf sozialen Ausgleich beraubten und stattdessen

die Wiederherstellung der Rechtsordnung allein dem Vollzug einer Kriminalgerichtsbarkeit

anvertrauten. Was folgte, war nicht allein die Brutalisierung des Strafens,
sondern auch die Entwürdigung des Bestraften. Es war die moralische Überhöhung,
die moralische Skrupel beiseite schob. Der Kampf gegen die Gewalt erzeugte selbst

wiederum Gewalt.

\nin, iLtm:;. a

1 Elias Norbert, Über den Prozess der Zivilisation, Frankfurt a. M. 1976.

2 Gregor von Tours, Historiarum libri decem, hg. v. Krusch Bruno, Buchner Rudolf (Ausgewählte
Quellen zur deutschen Geschichte des Mittelalters. Freiherr-vom-Stein-Gedächtnisausgabe 2-3),
Darmstadt 1955, S. 152-156; Goffart Walter, The Narrators ofBarbarian History (AD 550-800).
Jordanes, Gregory of Tours, Bede and Paul the Diacon, Princeton 1988.

3 Auerbach Erich, Memesis. La representation de la realite dans la htterature occidentale, Paris

1968, S. 88-105; Heinzelmann Martin, Gregor von Tours (538-594). Zehn Bücher Geschichte

Historiographie und Gesellschaftskonzept im 6. Jahrhundert, Darmstadt 1994, bes. S. 55 ff.
4 Thietmar von Merseburg, Chronik, hg. u. übersetzt v. Trillmich Werner (Ausgewählte Quellen

zur deutschen Geschichte des Mittelalters. Freiherr-vom-Stein-Gedächtnisausgabe 9), Darmstadt
1957, S. 228-232, 244, 258, 260; Weinfurter Stefan, «Die Zentralisierung der Herrschaftsgewalt
im Reich unter Kaiser Heinrich IL», HJb 106 (1986), S. 241-297, hier 273 ff; Althoff Gerd,

Spielregeln der Politik im Mittelalter. Kommunikation in Frieden und Fehde, Darmstadt 1997,

24—32; Keller Hagen, «Die Idee der Gerechtigkeit und die Praxis königlicher Rechtswahrung im
Reich der Ottonen», La giusüzia neu 'alto medioevo (secoli IX-XI) (Settimane di studio del Centro
Italiano di studi sull'alto medioevo 44), Spoleto 1997, S. 91-128.

5 MGH Const. I, hg. v. Weiland Ludwig, Hannover 1893, Nr. 140; Wadle Elmar, «Frühe deutsche

Landfrieden», in: Ders., Landfrieden, Strafe, Recht, Berlin 2001, S. 75-102.
6 LeGoff Jacques, Saint Louis, Paris 1996, S. 240-243, 820 f.; Boureau Alain, «Saint Louis», in:

Vauchez Andre, Histoire des saints et de la saintete, t. 6: Au temps du renouveau evangelique, Paris

1986, S. 196-205; Carolus-Barre Louis, «Les enquetes pour la canonisation de Saint Louis, de

Gregoire IX ä Boniface VIII, et la bulle Gloria laus du 12 aoüt 1287», Revue d'histoire de l'Eglise
de France 57 (1971), S. 19-72.



¦90-

7 Guillaume de Nangis. Gesta sancti Ludovici (Recueil des Historiens des Gaules et de la France 70),
Paris 1840, S. 310-464. hier 398^103: Tardif J.. «Le proces de Coucy». BEC 79 (1918). S. 5-44-,

414-454.
8 Brunner Heinrich, «Sippe und Wergeid nach norddeutschen Rechten». ZRG GermAbtlS (1882)

S. 1-65: His Rudolf. Das Strafrecht des deutschen Mittelalters, Bd. 1. Weimar 1920. S. 302 ff,
583 ff; Beyerle Franz. Das Entwicklungsproblem im germanischen Rechtsgang, Bd. 1. Heidelberg

1915; Prinz Friedrich. Europäische Grundlagen deutscher Geschichte (4.-8. Jahrhundert)
(Gebhardt. Handbuch der deutschen Geschichte 1). Stuttgart 2004 S. 485 ff

9 Wiegand-Schmidt Ruth, «Gebärdensprache im mittelalterlichen Recht» FMSt 16 (1982). S. 363-
379; Dies.. «Rechtssprichwörter vor Gericht. Zum Verhältnis von Mündlichkeit und Schriftlichkeit
in mittelalterlichen Rechtsquellen», in: Scholler Heinrich et al. (Hg.). Rechtssprichwort und
Erzählung Europäische und afrikanische Beispiele, Berlin 2002, S. 9-24; Sonderegger Stefan. «Die
Sprache des Rechts im Germanischen», Schweizerische Monatshefte 42 (1962-1964). S. 259-271
Steinbauer Bern. Rechtsakt und Sprechakt, Pragmahnguistik. Untersuchen zur deutschsprachigen
Urkunden des 13. Jahrhunderts, Innsbruck 1989: Dilcher Gerhard (Hg.), Gewohnheitsrecht und

Rechtsgewohnheit imfruhen und hohen Mittelalter (Schriften zur europäischen Rechts- und

Verfassungsgeschichte 6), Berlin 1992.

10 Althoff Gerd, «Genugtuung (satisfactio). Zur Eigenart gütlicher Konfliktbeilegung im Mittelal¬
ter», in: Heinzle Joachim (Hg.), Modernes Mittelalter, Frankfurt 1999, S. 247-265; Althoff (wie
Anm. 4).

11 Kolmer Lothar Promissorische Eide im Mittelalter (Regensburger Hist. Forschungen 12). Kallmunz
1989.

12 «Passio Praeiecti», in: Passiones vitaeque sanctorum aevi Merovingici, vol. 3, hg. v. Krusch Bru¬

no (MGH SRM 5). Hannover 1910. S. 20-27: Graus Frantisek, Volk, Herrscher und Heilige im
Reich der Merowinger. Studien zur Hagiographie der Merowingerzeit, Prag 1965; Fouracre Paul.

Gerberding Richard A., Late Merovingian France. History andHagiography 640-720, Manchester
1996. S. 254-270.

13 Schneidmüller Bernd. Nomenpatriae. Die Entstehung Frankreichs in derpolitisch geographischen
Terminologie (10.-13. Jahrhundert) (Nationes. Historische und philologische Untersuchungen zur
Entstehung der europäischen Nationen im Mittelalter 7), Sigmaringen 1987.

14 Barstow Anne Lewellyn. Married Priests and the Reforming Papacy. The Eleventh-Century
Debates, New York/Toronto 1982; Laudage Johannes. Gregorianische Reform und Investiturstreit,
Darmstadt 1993.

15 Mansi 19, S. 89 ff: Hoffmann Hartmut. Gottesfriede und Treuga Dei (Schriften der Germaniae
historica 20). Stuttgart 1964. S. 25 ff.

16 Rendtel Constanze. Hochmittelalterhche Mirakelberichte als Quelle zur Sozial- und Mentalitäts-
geschichte und zur Geschichte der Heihgenverehrung, Diss., FU Berlin 1985: Hattenhauer Hans.

Gottesfrieden und Heihgenverehrung. Das Wunder bei St. Florentin, Hamburg 1998; Heinzelmann
Martin et al. (Hg.). Mirakel im Mittelalter Konzeptionen, Erscheinungsformen, Deutungen, Stuttgart
2002.

17 Sigeberü Gemblacensis Chronographiae Auctarium Affligemense, hg. v. Gorissen Pieter (Verhan¬

delingen van de Koninklijke Vlaamse Academie voor Wetenschappen. Letteren en Scone Künsten
vanBelgie. Klasse der Letteren 15). Brüssel 1952. S. 113.

18 Miracula S Ursmari in innere per Flandriam facta, hg. v. Holder-Egger Oswald, in: MGH SS

15/2, Hannover 1887, S. 837-842.
19 MGHConst. I (wie Anm. 5), S. 596 f.; Huberti Ludwig. Studien zur Rechtsgeschichte der Gottes¬

frieden und Landfrieden. Erstes Buch: Die Friedensordnungen in Frankreich, Ansbach 1892.

20 Ade'mar de Chabannes, Chronique, hg. v. Chavanon Jules. Paris 1897. S. 194.

21 Acta Sanctorum, hg. v. Bolland Jean et al.. 3. Aufl. Paris/Rom 1863-1870. Bd. 3. 23. 1..

S. 160 f.

22 Radulfi Glabri histonarum hbri quinque, hg. v. France John (Oxford Medieval Texts). Oxford 1989
S. 194—197. 270 f.: Töpfer Bernhard. Volk und Kirche zur Zeit der beginnenden Gottesfriedens
bewegung in Frankreich (Neue Beiträge zur Geschichtwissenschaft 1). Berlin 1957; France John.



¦91

«Radulfus Glaber and the French Politics in the Early Eleventh Century». Francia 16/1 (1989).
S. 101-112: Ortiques E.. Dominique Iogna-Prat. «Raoul Glaber et l'historiographie clunisienne»,
Studi Medievah 3/26/2 (1985). S. 537-572.

23 Radulfus Glaber (wie Anm. 22), S. 194-197.
24 Willoweit Dietmar, «Die Sanktionen für den Friedensbruch im Kölner Gottesfrieden von 1083.

Ein Beitrag zum Sinn der Strafe in der Frühzeit der deutschen Friedensbewegung», in: Schlüchter
Ellen et al. (Hg.). Recht und Kriminalität. Köln 1990. S. 37-52.

25 Les miracles de saint Benoit e'critspar Adrevald, Aimon, Andre, Raoul Tortaire etHugues de Sainte-

Marie, moines de Fleury, hg. v. Certain Eugene, Paris 1858, S. 192-1988; Duby Georges. Les trois
ordres ou l'imaginaire dufeodahsme, Paris 1978. S. 223-235; Bonnaud-Delamare Roger «Les
institutions de paix en Aquitaine au lle siecle» Recueil de la Societe Jean Bodinpour l'histoire
comparative des institutions 14 (1962). S. 415-487.

26 Althoff Gerd. «Nunc fiant Christi milites. qui dudum extiterunt raptores. Zur Entstehung von
Rittertum und Ritterethos». Saeculum 32 (1981). S. 36-67.

27 Brundage James A.. Medieval Canon Law and the Crusader, London 1969. S. 30-114: Ders.. «The

Army ofthe First Crusade and the Crusade Vow», in: Medieval Studies 33 (1971). S. 334—343;

Sommerville Richard. «The Council of Clermont and the First Crusade». Studia Gratiana 20

(1976). S. 323-337: Mayer Hans Eberhard Geschichte der Kreuzzuge, Stuttgart 1985. S. 40 f.

28 Militia Christi e Crociata nei secoli XI—XIII. Atti della undecima Settimana internazionale di
studio, Mendola 18 ag.-l sett. 1989 (Miscellanea del centro di studi medievali 13), Mailand
1992: Le concile de Clermont de 1095 et l'appel ä la croisade (Collection de l'Ecole Francaise
de Rome 236). Rom 1997; Riley-Smith Jonathan. The First Crusaders 1095-1131, Cambridge
1997; Ders., «Christian Violence and the Crusades», in: Abulafia Anna (Hg.). Religious Violence
between Christian and Jews. Medieval Roots - Modern Perspectives, Basingtoke 2002. S. 3-20.

29 Gernhuber Joachim. Die Landfriedensbewegung in Deutschland bis zum Mainzer Landfrieden
von 1235, Bonn 1952; Hattenhauer Hans. Die Bedeutung der Gottes- und Landfrieden für die

Gesetzgebung in Deutschland, Marburg 1958.

30 Moore Roger I.. The Formation ofa Persecuting Society. Power and Deviance in Western Europe
950-1250, Oxford 1987.

31 Coulet Nicolas. Genet Jean-Philippe (Hg.). L'Etat moderne: Le droit, l'espace et les formes de

l'Etat, Paris 1990; Gauvard Claude. Boureau Alain. Jacob Robert. De Miramon Charles. «Les

normes». in: Schmitt Jean-Claude. Oexle Otto Gerhard (Hg.), Les tendances actuelles de l'histoire
du moyen äge en France et en Allemagne. Actes du colloques de Sevres (1997) et de Göttingen
(1998), Paris 2002. S. 461^182.




	Frieden schaffen - Verbrecher strafen : der beschworene Friede und die Sanktion des Friedensbruchs im frühen und hohen Mittelalter

