
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 21 (2006)

Artikel: Gewaltkriminalität im Wandel (14.-18. Jahrhundert) : Ergebnisse und
Perspektiven der Forschung

Autor: Schwerhoff, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-871804

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-871804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


-55-

Gerd Schwerhoff

Gewaltkriminalität im Wandel
(14.-18. Jahrhundert)

Ergebnisse und Perspektiven der Forschung

Angst vor Verbrechen - das ist heutzutage fast synonym mit der Angst vor Gewalt.

Steigt die Kriminalitätsrate, so wird dies fast zwangsläufig als wachsende Gefahr für
Leib und Leben verstanden, auch wenn diese Rate oft genug - näher besehen -
lediglich von der Zunahme der Betrugs- oder Verkehrsdelikte nach oben getrieben
wird. Gewaltverbrechen erscheinen geradezu als «harter» Kern von Kriminalität.
Lebensbedrohliche Dramatik und alltägliche Banalität liegen dabei nahe beieinander,

in der Gegenwart ebenso wie in der Geschichte. Nehmen wir einen beliebigen
Fall, der uns ins Jahr 1779 führt, in das Wirtshaus eines kleinen Eifeldorfs in der

Grafschaft Virneburg. Der junge Stephan Wagner, leicht angetrunken und durchaus

streitlustig, schlägt mit beiden Fäusten auf den Tisch, so dass die Weinkanne von
Matthes Engels umfällt. Der springt erzürnt auf und schreit, Wagner führe sich auf wie
eine Sau. Seine Wut erklärt er später damit, Wagner habe «auf seine Stärke» gepocht.

Der Junggeselle kontert, indem er Engels eine Ohrfeige verabreicht. «Diese von dem

verwegenen Kerl mir zugefügte Unbilde», so meint der Geschlagene später, «war
zu hart, als dass ich solche nicht äusserst empfinden sollte. Keiner, auch der stärkste

Philosoph» hätte da einen kühlen Kopf bewahren können. Er wirft seinen Widerpart
zu Boden, packt ihn an den Haaren und zerschmettert einen Schoppenkrug auf seinem

Schädel, was eine blutspritzende Wunde verursacht, und traktiert ihn mit Fusstritten.

Die Anwesenden halten ihn von weiteren Gewalttaten ab, führen Stephan Wagner in
die Küche, wo die Wunde mit Branntwein ausgewaschen wird. 12 Kilometer weit
muss der Verwundete am nächsten Morgen in sein Heimatdorf zurücklaufen. Eine

Woche später ist er tot. Nach den Gutachten zweier Ärzte hat er einen Schädelbruch

erlitten, sei aber infolge einer Lungenentzündung verstorben, die durch die Fusstritte

verursacht worden sei. Der untersuchende Amtmann charakterisiert Matthes Engel,
der den Tod Wagners offenkundig zu verantworten hat, als einen stillen Menschen,
der gemeinhin nicht trinke und zanke. Dieser wohlwollenden Einschätzung entspricht
auch seine Behandlung. Gegen die Verpfändung seiner Güter wird er kurze Zeit später

aus der Untersuchungshaft entlassen. Ein Urteil ist nicht überliefert, eine peinliche
Strafe gegen Engel erscheint als höchst unwahrscheinlich.1



-56-

Die Geschichte zeigt diejenige Form der Gewaltkriminalität, die im Zentrum der

historischen Debatte über die kriminalisierte Gewalt steht: Totschlag im Affekt. Als
ein Delikt mit vergleichsweise geringer «Dunkelziffer», das im Vergleich zu anderen

Formen schwerer Gewaltkriminalität wie Raub, Mord oder Kindstötung häufig in den

Gerichtsakten auftaucht und das qualitativ wie quantitativ einer Auswertung zugänglich

ist, gilt dieser Totschlag als zentraler Indikator für die Gewaltsamkeit vergangener
Gesellschaften schlechthin und auch für deren Wandlungen.2 Im Folgenden sollen

kurz und pointiert die zentralen Themen der Debatte vorgestellt werden. In rechtsge-
schichtlicher Perspektive wird vor allem der Wandel der einschlägigen Normen und

Strafpraxen thematisiert. Die sozialgeschichüiche Perspektive fokussiert die Zahlen
der Delinquenz und verknüpft sie mit weitreichenden Theorien des sozialen Wandels.

Die kulturgeschichüiche und -anthropologische Mikroperspektive interessiert sich

dagegen für die genaue soziale Praxis der Gewalt und stellt die synchrone Dimension
in den Mittelpunkt. Am Ende soll hier danach gefragt werden, welche Konsequenzen

diese Phänomenologie der Gewalt für die Erhellung des historischen Wandels

der Gewaltsamkeit haben könnte. Dies umfangreiche Programm ist im gegebenen
Rahmen nur durch verkürzende Zuspitzung möglich, auf extensive Literaturverweise

muss ebenso verzichtet werden wie auf die differenzierende Diskussion vieler
Detailaspekte, die sicherlich notwendig wäre.3 Viele Aspekte des Themas sind nach wie

vor kontrovers, und es muss der Fairness halber betont werden, dass die vorliegende
Darstellung nicht «unparteilich» sein kann.

Die rechtsgeschichtliche Vogelperspektive: Normen und Sanktionen

Die eingangs erwähnte Identifizierung von Gewalt und Kriminalität trifft sehr
eingeschränkt zu. Menschliches Zusammenleben, so viel ist richtig, ist ohne Restriktionen
bei der Tötung und Verletzung anderer Menschen kaum möglich. Trotzdem stellte

sich das Kriminalitätsproblem im Mittelalter völlig anders. Nicht Gewalt war das

Verbrechen sui generis, sondern der Diebstahl: heimlich und hinterhältig verübt,
wurde er mit peinlichen und unehrenhaften Strafen belegt, wie dem Pranger, der

Brandmarkung oder dem Galgen. Der Raub, die offene und gewaltsame Wegnahme,

war dagegen nicht so stark stigmatisiert, als Bestandteil der Fehdeführung für
bestimmte soziale Gruppen sogar legitim. Im Zeitalter rudimentärer obrigkeitlicher
Gewalt war die Selbsthilfe nicht nur für Adlige, sondern auch für den gemeinen Mann
unter bestimmten Umständen erlaubt.4

Das bedeutete nun keinen völligen Freibrief für Gewalttäter. Seit dem frühen Mittelalter

wurde die Tötung als schweres Vergehen gewertet, das nicht nur mit dem
archaischen Mittel der Blutrache durch die Angehörigen des Opfers, sondern prinzipiell
auch durch die richterlich verhängte Todesstrafe sanktioniert werden konnte. Das



¦57-

gilt insbesondere für vorsätzlichen Mord. In der Praxis dominierten jedoch die

Kompensation durch eine Geldzahlung (Wergeid) oder andere «Verhandlungslösungen»,
die auf einen gütlichen Ausgleich zwischen den Parteien zielten. Die zahlreichen

Sühneverträge zwischen Tätern und den Angehörigen des Opfers zielten darauf,
durch ein komplexes System von Seelenmessen, Wallfahrten, Sühnekreuzen und

Busshandlungen einen Ausgleich zwischen den Parteien zu erbringen; dabei wurde

zugleich dem Seelenheil des Getöteten wie dem des Täters Rechnung getragen.5

Das änderte sich grundlegend in der Zeit zwischen dem 13./14. und dem 18.

Jahrhundert. Mit der Monopolisierung der physischen Gewalt beim frühmodernen Staat

gingen eine Kriminalisierung der Gewaltdelikte und eine Pönalisierung der Sanktionen

einher. Ein Markstein dieser Entwicklung im Reich war Art. 137 der Carolina:
Hier wurden Mörder und Totschläger ohne «gnugsam entschuldigung» in einem

Atemzug genannt. Beide hätten das Leben verwirkt. Der vorsätzliche Mörder sollte

auf das Rad gesetzt, der Totschläger im Affekt («aus gecheyt und zorn») jedoch durch
das Schwert gerichtet werden. Die volle Härte jenes sprichwörtlichen «Theaters des

Schreckens» (van Dülmen), die sich auf dem Schafott entfaltete und die in Strafschärfungen

wie dem Zwicken mit glühenden Zangen ebenso zum Ausdruck kam wie in
besonders grausamen Hinrichtungsarten wie Vierteilen oder Rädern, bekamen also

nur bestimmte Gewalttäter zu spüren. Die einfache Hinrichtung mit dem Schwert für
Totschläger im Affekt brachte die zeitgenössische Auffassung zum Ausdruck, dass es

sich hierbei um ein vergleichsweise ehrenhaftes Verbrechen handelte. Gleichwohl,
es blieb ein Verbrechen. Kriminelle Gewalt sollte zunehmend konsequent durch
staatliche Gewalt beantwortet werden.

Die Entwicklungslinien der Bewertung des Totschlags «from case to crime» sind

von Xavier Rousseaux treffend analysiert worden und müssen hier nicht im Detail

nachgezeichnet werden.6 In Gesetzestexten und im juristischen Schrifttum wurde

die gewaltsame Tötung immer wemger als unglücklicher Zufall und immer mehr als

schlimmes Verbrechen dargestellt, dessen Ahndung Sache der Gerichte sein müsse

und nicht einer Aushandlung der betreffenden Parteien überlassen werden dürfe.

Normativ lässt sich die Kriminalisierung und Pönalisierung besonders eindrucksvoll

im Vergleich mit der Eigentumskriminalität herausarbeiten. Waren es früher zu einem

hohen Prozentsatz Diebe, die ihr Leben auf dem Schafott lassen mussten, so konzentrierten

sich die Todesstrafen im Zug der aufklärerischen Strafrechtsreformen immer
mehr auf schwere Gewaltverbrechen. In Preussen schaffte Friedrich II. schon 1743

die Drohung mit der Todesstrafe für Diebstahl ab und ersetzte sie durch Haftstrafen.
Nach dem Allgemeinen Preussischen Landrecht von 1794 wurden neben Landesverrat

lediglich noch Tötungsdelikte mit der Todesstrafe bedroht.

Was sich auf der Ebene der Normen und der Strafphilosophie in einen grossen
Modernisierungsstrom einzubetten scheint, ist bei näherer Betrachtung jedoch ein nur
partiell erfolgreicher Wandlungsprozess, gegen den es erhebliche und andauernde



-58-

Widerstände gab. Neuere Arbeiten, wie etwa die von Susanne Pohl für Zürich oder

Margarethe Wittke für Westfalen, zeigen, wie gross die Spielräume zur Legitimation
von gewaltsamen Totschlägen waren, nicht nur als Ergebnisse von Notwehr, sondern

auch als Reaktion auf eine Bedrohung, Provokation oder Beleidigung des Gegners 7

In eine ähnliche Richtung deuten die vieldiskutierten Gnadenbriefe im französischen

Rechtssystem.8 Wo den Tätern keine rechüichen Optionen offen standen, griffen
soziale Schutzmechanismen. Im Köln des 16. und 17. Jahrhundert etwa wurden

Totschläger überraschend konsequent hingerichtet - allerdings mussten sie zuvor
ergriffen werden, und das war nur selten der Fall. Meist wurden sie schnell aus der

Stadt geschafft, entkamen etwa in Frauenkleidern oder setzten über den Rhein, um in
sicherer Entfernung das Weitere abzuwarten. Dasselbe Bild bietet sich im Fürstbistum

Münster: zunächst die Flucht, dann die Verhandlung aus der Ferne oder die Rückkehr

an den Tatort unter der Zusicherung sicheren Geleits, schliesslich die Verhängung
einer massigen Strafe oft pekuniärer Natur.9 Und dabei ging es nur um Gewalttaten

mit Todesfolge; minder schwere Körperverletzungen wurden ohnehin kaum peinlich
bestraft. Hier deuten sich Brüche in der Bewertung und Wahrnehmung von Gewalt

an, die nur mit dem Blick auf die soziale Praxis der Gewalt angemessen verstanden

werden können.

Die Pönalisierung des Totschlags wurde aber nicht nur durch die Resistenz alter

Einstellungen behindert, sondern ebenso durch einen allmählichen Wandel der

Hinrichtungspraxis selbst.10 Spätestens im 16. Jahrhundert begann ein allmählicher

Standardisierungsprozess der Hinrichtungsformen, bei dem nach und nach die besonders

brutalen Varianten ausser Gebrauch gerieten. Als in Hamburg im ausgehenden
18 Jahrhundert eine Gattenmörderin gerichtet werden sollte, erschienen vielen die

normativ geforderten Strafschärfungen als barbarische Überbleibsel einer alten Zeit,
ohne dass man allerdings recht wusste, wie man die grausige Tat auf andere Weise

angemessen ahnden sollte.11 Zugleich wurden die Hinrichtungen insgesamt seltener,

Ausdruck einer beginnenden Problematisierung der Todesstrafe ebenso wie neuer
Strafformen, insbesondere des Zuchthauses und der Arbeitsstrafen. Systematische

Untersuchungen speziell über die Bestrafung des Totschlags im Affekt fehlen, aber

der Eindruck liegt nahe, dass die Delinquenten spätestens im 18. Jahrhundert vorwiegend

mit Freiheitsstrafen belegt wurden. Obwohl gesetzlich vorgeschrieben, wurde

in Frankfurt im 18. Jahrhundert die Todesstrafe gegen Totschläger nur in einem

Ausnahmefall verhängt, nämlich gegen einen Musiker, der seine Tat während des

Gottesdienstes verübt hatte. Gegen alle anderen wurden Urteile auf Schanzarbeit,
Zuchthaus oder Stadtverweise ausgesprochen.12 Dass Matthes Engel in der Eifel
1779 ohne peinliche Strafe davonkam, mochte also einerseits in der Tradition einer
eher nachsichtigen Beurteilung des Totschlags im Affekt begründet sein; die Tatsache

könne aber auch als Indiz für eine neue Zurückhaltung bei der Verhängung der

Todesstrafe interpretiert werden



¦59-

Die sozialgeschichtliche Vogelperspektive: Zahlen und Theorien

Im Mittelpunkt einer quantitativ operierenden Sozialgeschichte steht die Tötungsrate

(homicide rate). Damit wird in der gegenwartsbezogenen Kriminologie die jährliche
Anzahl von Todesfällen aufgrund von physischer Gewalt, bezogen auf eine Bevölkerung

von lOO'OOO Köpfen, bezeichnet. Mit Hilfe dieses - vorgeblich präzisen -
Indikators hoffen viele Forscher, den Grad der Gewaltsamkeit in einer gegebenen
Gesellschaft «messen» und damit die historische Entwicklung der Gewaltkurve näher

bestimmen zu können. Bereits 1983 kam Lauwrence Stone auf dieser Grundlage zu
dem bündigen Schluss, die englische Gesellschaft des Mittelalters sei zweimal so

gewalttätig gewesen wie die der frühen Neuzeit, wohingegen dieses frühneuzeiüiche

England sogar fünfmal gewalttätiger gewesen sei als die Gegenwartsgesellschaft.
1996 bekräftigten die Herausgeber eines programmatischen Sammelbands mit dem

Titel The Civilization of Crime die Feststellung, dass die interpersonale physische
Gewalt seit dem Mittelalter bis in die jüngste Zeit hinein abgenommen habe.13

Hauptvertreter einer zivilisationstheoretischen Interpretation der Totschlagraten, die

sich an den Thesen des Soziologen Norbert Elias orientiert, ist der niederländische

Historiker Pieter Spierenburg. Er beruft sich unter anderem auf die Sekundäranalyse
der europäischen kriminalhistorischen Forschungen durch den Schweizer Soziologen
Manuel Eisner, der aus 60 Forschungsarbeiten 290 Schätzwerte über Totschlagraten
im vorstatistischen Zeitalter destillierte.14

Eine kritische Diskussion der Daten muss grundsätzlich zwischen den mittelalterlichen

und den frühneuzeiüichen Zahlen unterscheiden.15 Beginnen wir im Mittelalter.
Insbesondere für das 14. Jahrhundert kursieren extrem hohe Zahlen: Spektakuläre

Spitzenreiter sind etwa die englische Universitätsstadt Oxford im Zeitraum 1342-
1348 mit einer Tötungsrate von 110 oder die Metropole Florenz (1352-1355: 52;

1382-1385: 68). Die als für die damalige Zeit als «normal» geltenden Tötungsraten

liegen eher bei 20-30 wie etwa in Basel oder Nürnberg. Mühelos sind auch niedrigere
Zahlen aufzuspüren, insbesondere für das 15. Jahrhundert. Peter Schuster findet in
seiner Studie zu Konstanz zwischen 1430 und 1472 16 Totschläge und Morde und

kommt demzufolge auf eine Rate von 6,2. In Köln lag ausweislich des Totenbuchs

der Gewaltrichter die Tötungsrate 1468-1481 bei 10. Moderne Zahlen können ebenfalls

breit streuen: Während Mitte des 20. Jahrhunderts die Tötungsrate fast überall

in Westeuropa unter 1 gesunken war, stieg sie zur Jahrhundertwende vielerorts um
ein Mehrfaches an. In Amerika scheint die Rate gegenwärtig wieder zu sinken; 2003

lag die Rate bei knapp 7 Tötungen auf 100'000 Einwohnern und erreichte damit den

niedrigsten Stand seit 1967. Die Rate in den grossen Städten ist dabei ungleich höher,

Chicago etwa erreicht Werte über 20.

Die Validität des mittelalterlichen Quellenmaterials ist für weitreichende Interpretationen

äusserst fragwürdig, wie bei näherer Betrachtung schnell offenkundig wird.



-60-

Erstens kommen aufgrund der heterogenen Quellengrundlage sehr unterschiedliche

Teilmengen kriminalisierter Gewalt in den Blick: Achtregister verzeichnen geflohene
und proskribierte Tatverdächtige, während die englischen indictments die Anklagen
enthalten; Aufstellungen über hingerichtete Delinquenten sind mit Einträgen in
Wundenbüchern (Registern über Gewalttaten) oder Gerichtsrechnungen kaum zu

vergleichen. Zweitens waren die rechüich-normativen Grundlagen sehr heterogen
und führten zu einer sehr ungleichen Kriminalisierung, die wiederum in den Akten
ihren Niederschlag fand. Oft ist drittens unklar, welches Spektrum von Tötungen
die Tötungsraten enthalten: Wird lediglich der (affektive) Todschlag berücksichtigt
oder auch der (vorsätzliche) Mord? Finden auch Unfälle oder Todesfälle im Kontext

vorkriegerischer Fehdegewalt Eingang in die Statistiken? Und wie steht es mit der

tödlichen Gewalt im Kontext von Raubkriminalität? Viertens sind die mittelalterlichen

Bevölkerungszahlen als Vergleichsgrösse problematisch: sie können in der

Regel nur grob geschätzt, kurzfristige demografische Schwankungen überhaupt nicht
ins Kalkül gezogen werden. Ist es ausserdem legitim, die Bevölkerungszahl einer

spätmittelalterlichen Grossstadt zugrunde zu legen, wenn aus den Quellen immer
wieder deutlich wird, wie weit die junsdiktionelle Reichweite über die Stadtmauer

hinausreichte? Auch das Gegenargument, angesichts der Lückenhaftigkeit der Quellen
hätten die Angaben in den Akten jedenfalls als Mindestangaben Bestand, hält einer

Prüfung nicht stand. Dass für ein bestimmtes Jahr keine Angaben über Tötungen
überliefert sind, kann ebenso plausibel mit deren Fehlen wie mit Überlieferungslücken
erklärt werden. Die Errechnung von homicide rates für das 13.-15. Jahrhundert ist

mit derartig vielen möglichen Fehlern behaftet, dass ein Vergleich der Zahlen oder

gar die Ermitüung eines Gesamttrends auf dieser Grundlage methodisch unzulässig

ist Mit Sicherheit war das Gewaltniveau im späten Mittelalter relativ hoch - das ist
alles, was quantitativ ausgesagt werden kann.

Für die Epoche der frühen Neuzeit bestehen viele dieser Probleme fort, aber die Quellen

fhessen doch reichlicher. Seit dem 15. Jahrhundert existieren in einigen Städten

und Regionen Register über die amüiche Totenbeschau bei plötzlichen Todesfällen,
wie sie in England etwa vom coroner vorgenommen wurde. Amsterdam und Köln
sind andere frühe Beispiele, für die dichtere und valide Zahlenreihen erstellt werden

konnten. In der Grafschaft Kent schwanken die Raten zwischen 1561 und 1700 bei
bereits niedrigen Werten zwischen 3 und 4 (mit einem Spitzenwert von 5,6 Ende des

16. Jahrhunderts), sinken dann im 18. Jahrhundert noch einmal nachhaltig auf unter
2. In Amsterdam wurden am Ende des 17. und zu Beginn des 18. Jahrhunderts noch
hohe Werte zwischen 10 und 8 ermittelt, die dann nach 1740 auf ein entschieden

niedrigeres Niveau von zirka 2-4 absanken.16

Eine Reihe gravierender Interpretationsprobleme bleibt auch hier. Unzureichend
reflektiert ist zum Beispiel die Frage nach dem Zusammenhang von Tötungsraten und
der Gewaltdelinquenz überhaupt. Für eine Quantifizierung von Körperverletzungen



¦61

und anderen Gewaltdelikten fehlt uns für die Vormoderne - unbeschadet einiger
Versuche in diese Richtung - eine angemessene Quellengrundlage. Die explizite
oder implizite Prämisse der civilisation of v;o/ewce-These ist nun, dass Totschlag
einen validen Indikator für alle Formen kriminalisierter physischer Gewalt darstellt.

Tatsächlich kann dieses Delikt in der frühen Neuzeit als Extrempol eines Kontinu-

ums unspektakulärerer Gewalttaten angesehen werden, das von blosser Bedrohung
über Raufhändel bis zu schwerer Körperverletzung reichte. Das bedeutet jedoch
keineswegs, dass zwischen beiden Grössen langfristig eine gleichbleibende Relation
bestand. Die meisten Gewalttoten in der frühen Neuzeit starben an Langfristfolgen
ihrer Verletzungen, an Blutverlust oder an Infektionen, und würden im späten 20.

Jahrhundert zweifellos überleben. Bei einem epochenübergreifenden Vergleich mussten

aus der modernen Kriminalstatisik unter Umständen die Kategorien «versuchter

Mord» und «schwere Körperverletzung» zu den Totschlägen hinzugezählt werden.

Mag man hier auch einwenden, dass sich die ärztliche Kunst in diesem Punkt bis

ins 19. Jahrhundert nicht entscheidend verbesserte, so sind andere Einflussfaktoren
auf die Totschlagsrate noch kaum hinreichend diskutiert. Von zentraler Bedeutung
erscheint zum Beispiel die Verfügbarkeit und der Gebrauch von Waffen, ein Punkt,
der wesentlich für die enormen Unterschiede in der Statistik gewaltsamer Todesfälle

zwischen Europa und den USA verantwortlich zeichnet, ohne dass man die Vereinigten

Staaten als weniger zivilisiert betrachten würde. Die Mehrzahl der gewaltsamen
Todesfälle im 16. und beginnenden 17. Jahrhundert, so fand James Cockburn für Kent
heraus, wurden durch Stichwaffen hervorgerufen, während seit dem 17. Jahrhundert

der Anteil von Schusswaffen und anderem Gerät zunahm.17 Heisst dies umgekehrt,
dass potenzielle Stichwaffen immer mehr aus dem Alltag verschwanden? Oder wurden

sie lediglich nicht mehr zum Streitaustrag benutzt? Diese Fragen verdeuüichen
die Notwendigkeit einer qualitativen Analyse von individueller Gewaltsamkeit im
kulturellen Kontext, die anschliessend vorgenommen werden soll.

Allen methodologischen Vorbehalten zum Trotz: Auch bei vorsichtiger Interpretation
lässt sich aufgrund der seriellen Datenreihen und anderer verstreuter Hinweise eine

säkulare Veränderung des Gewaltniveaus durchaus plausibel machen. Allerdings
sind sogleich zwei Einschränkungen angebracht. Einmal lässt sich nicht belegen,
dass es sich hier um einen langfristigen Prozess handelt. Empirisch einigermassen

zu erhärten ist allein ein Sinken des Gewaltniveaus im 17. und 18. Jahrhundert.
Spätestens Mitte des 18. Jahrhunderts scheint sich in England und auf dem Kontinent
der Level der tödlichen Gewalt auf einem relativ niedrigen Niveau eingependelt zu
haben. Das gilt allerdings nicht für alle Teile Europas, etwa für den mediterranen

Raum, wo sich offenbar eine ausgeprägte Kultur der Gewalt länger hielt. Damit
sind zum Zweiten die zum Teil dramatischen Differenzen zwischen den Kurven

beziehungsweise zwischen einzelnen Untersuchungsgebieten angesprochen. Sie

sind mindestens ebenso erklärungsbedürftig wie der abnehmende Generaltrend. So



-62-

weist die Grafschaft Kent schon im 16. Jahrhundert ein derart niedriges Niveau der

Tötungsraten auf, das Amsterdam erst in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhundert
erreichen wird. Die Kölner Zahlen sind demgegenüber signifikant höher, und für das

Rom des späten 16. Jahrhunderts lassen sich im Anschluss an die Untersuchungen

von Peter Blastenbrei Raten errechnen, die exorbitant erscheinen.18

Statt sich nun der historischen Feinanalyse zuzuwenden und zum Beispiel derartige
Unterschiede zu erklären, werden die Ergebnisse mit einer bestimmten Theorie
verbunden und damit als allgemeiner und langfristiger historischer Wandlungsprozess

generalisiert. Bekannüich postuliert die Zivilisationstheorie von Norbert Elias drei
miteinander verflochtene historische Prozesse: eine zunehmende Affektkontrolle
im zwischenmenschlichen Verhalten (und damit die Abnahme interpersonaler
Gewaltsamkeit), eine Zunahme sozialer Arbeitsteilung und vor allem ein Trend zur

Monopolisierung staaüicher Gewalt.19 Insbesondere einige Grundannahmen von
Elias über menschliche Gewaltsamkeit beziehungsweise Aggression sind kritisch zu

hinterfragen. Elias konzipiert Gewalt als etwas, das scheinbar natürlich da ist, als eine

Anlage des Menschen, die gleichsam sekundär sozial eingehegt und beseitigt werden

muss. Der Wandel der Gewaltformen stellt in dieser Sichtweise stets die abhängige
Variable dar, während die gesellschaftlichen Verflechtungszusammenhänge und
die wachsende staatliche Macht als anonyme Verursacher figurieren. Der staaüiche

Repressionsapparat setzt gleichsam einen stabilen Deckel auf den gesellschafüichen
Dampfkessel, um die eruptiven Ausbrüche der Leidenschaften zu verhindern und

allmählich einzudämmen.20

Sicherlich sind einige Aspekte von Elias' Theorie immer noch erwägenswert und

weiterführend. Ein Zusammenhang zwischen der Ausprägung und der Häufigkeit
individueller Gewaltsamkeit einerseits und der Entwicklung des staatlichen

Gewaltmonopols andererseits ist prinzipiell kaum von der Hand zu weisen. Dass die
verstärkte staaüiche Ausübung von Gewalt in Form von peinlichen Sanktionen, die

Zunahme von Hinrichtungen und anderer Körperstrafen hier einen Effekt hatten,
scheint plausibel. Aber es wäre wohl angebracht, den Zusammenhang zwischen
der Entwicklung des staaüichen Gewaltmonopols und dem Wandel der individuellen

Gewaltsamkeit historisch genauer zu untersuchen. Mit der Anlehnung an die

Zivilisationstheorie von Norbert Elias geht die Forschung meist jedoch genau den

umgekehrten Weg. Sie beruft sich auf eine historische «Grosserzählung», die eine

umstandslose theoretische Erklärung der empirischen Befunde zu ermöglichen
scheint. Einem historischen Trend werden so durch das Einpassen in den okziden-

talen Zivilisationsprozess höhere Weihen verliehen, die ein genaueres Hinschauen

überflüssig erscheinen lassen. Dass hierbei letztlich überkommene Mittelalterbilder
kritiklos reproduziert werden, sei nur am Rand erwähnt.21



¦63-

Die kulturanthropologische Mikroperspektive: Soziale Gewaltpraxen

Neben dem «makrohistorischen» Zugriff auf interpersonale Gewalt hat sich in der

historischen Gewaltdiskussion eine mikrohistorische Perspektive etabliert. Sie hat

zahlreiche Arbeiten zur Phänomenologie der Gewaltsamkeit geliefert, zum Beispiel
zu den Ritualen alltäglicher Auseinandersetzungen in der frühen Neuzeit und zur
Bedeutung der Ehre als zentralen Motors der Streitigkeiten. Der Wert dieser Studien

ist allgemein anerkannt, allerdings eher als Ergänzung zu den grossen Linien, zu
denen sie - nach den Worten von Spierenburg - keine theoretischen Alternativen

zu bieten haben.22 Das ist nur dann richtig, wenn man als «Theorie» lediglich ein

Konzept gelten lassen will, das - konzeptuell wie empirisch - einen ähnlichen

Allgemeinheitsanspruch erhebt wie die Zivilisationstheorie. Historische Gross-

erzählungen und modernisierungstheoretische Entwürfe insgesamt haben in der

Geschichtswissenschaft derzeit aus gutem Grund keine Konjunktur. Dabei bedeutet

der Verzicht auf eine allgemeine Theorie über den Ablauf historischer Prozesse

keineswegs gleichzeitig den Verlust einer theoriegeleiteten Analyseperspektive,
denn selbst wenn man die grossen Fragen nach den Ursachen der Gewalt und den

säkularen Wandlungsprozessen zunächst suspendiert, um genauer das «Was?» und
das «Wie?» gewaltsamen Handelns zu studieren, bedarf es der Konzepte, die etwa der

phänomenologischen Tradition der Soziologie oder der historischen Anthropologie
enüehnt sein können.23

Mikrohistorische Analysen der letzten Jahre habe einige «dichte Beschreibungen» des

alltäglichen Gewaltverhaltens in spätmittelalterlichen und fruhneuzeitlichen
Gesellschaften geliefert.24 Sie bieten vielerlei Varianten, stimmen jedoch in den Grundzügen
vielfach überein, so dass eine idealtypisch zugespitzte Phänomenologie «agonaler»
Gewalt möglich ist. Noch einmal sei betont, dass diese Gewaltformen zwar in der

Regel die vormodernen Kriminalquellen dominieren, daneben aber viele andere

Ausprägungen zu finden sind. Neben den instrumenteilen Spielarten der Gewalt, also

etwa dem Raub oder dem Raubmord, lässt sich vor allem die häusliche Gewalt nicht
unter diese Kategorie subsumieren, vor allem also die Gewalt zwischen Ehepartnern

beziehungsweise diejenige zwischen Eltern und Kindern. Kriminalquellen erlauben

jedoch nur in sehr eingeschränktem Masse ein Blick durch das Schlüsselloch ins Innere

des Hauses. Anders als in der bisherigen Betrachtung aber beruht der folgende qualitative

Zugriff nicht allein auf Totschlagsfällen, sondern bezieht das ganze Spektrum

interpersonaler physischer Gewalt mit ein. Viele Forscher mögen die Preisgabe der

klaren Grenze «physische Integrität» als problematisch empfinden, und gerade im
angelsächsischen Kontext mag der Begriff «verbal violence» als «confusing from a

linguistic Standpoint» erscheinen.25 Es ist jedoch kein Zufall, dass die frühneuzeiüiche

Rechtswissenschaft (die sehr wohl zwischen Injurien und Totschlägen unterscheiden

konnte) den Begriff der iniuria realis kannte, worunter äusserst brutale Gewalttaten



-64-

abgehandelt wurden.26 Zweifellos handelte es sich hierbei um den rechüichen Reflex

gesellschaftlicher Praxis. Im Alltag standen beleidigende Worte oft am Beginn einer

Eskalationsspirale, die mit Totschlägen enden konnte. Die Rede von der «verbalen
Gewalt» entspricht der Sichtweise der zeitgenössischenAkteure. Injurien verletzten ihre

Ehre, die mindestens ebenso wichtig war wie die körperliche Integrität, ja vielleicht

gar ein Bestandteil dieser körperlichen Integrität war. Bildlich gesprochen könnte man
diese Ehre geradezu als eine «zweite Haut» verstehen, die ebenso gegen gewaltsame

Angriffe verteidigt werden musste wie die biologische Hautschicht.

Die phänomenologische Skizze kann mit den Akteuren beginnen. Ihr Hauptmerkmal
ist ihr männliches Geschlecht, wobei bei den leichteren Formen der Gewalt ein nicht
unbedeutender Anteil von Frauen existiert. Dabei verliefen die Interaktionsmuster

vorwiegend geschlechtshomogen, das heisst, es standen Männer gegen Männer und
Frauen gegen Frauen. Das Alter der Akteure lässt sich lediglich in einer Minderzahl

von Fällen exakter bestimmen. Vieles spricht allerdings dafür, dass jugendliche
Gewalttäter unter den Delinquenten deutlich überrepräsentiert waren. Was den sozialen
Status angeht, so lässt sich bei aller Differenzierung als Hauptcharakteristikum
festhalten, dass gewalttätiges Handeln keineswegs gesellschaftlich marginalisiert war,
sondern in allen Schichten der Gesellschaft vorkam. Für die ländlichen Regionen

gilt, dass die reichen Vollbauern ebenso oft zur Gewalt griffen wie die Tagelöhner
Im lippischen Ort Heiden waren die Oberschichten unter den Gewalttätern sogar
überrepräsentiert.27 Auch in der spätmittelalterlichen und fruhneuzeitlichen Stadt

kam die Gewalt aus der Mitte der Gesellschaft und konzentrierte sich nicht bei den

Randgruppen oder den armen Tagelöhnern und Gelegenheitsarbeitern. Den Kern der

Täter stellte vielfach die Handwerkerschaft, vor allem Gesellen, aber auch Meister.

Sondergruppen wie Soldaten, Schiffer, Fuhrleute, Studenten, aber auch Amtspersonen

können als besonders aggressive Populationen herausstechen. Zumindest am
Ende des Mittelalters zeichneten sich die städtischen Oberschichten zudem durch
besondere Gewaltbereitschaft aus; dagegen konstatiert Eibach für das Frankfurt des

18. Jahrhundert eine weitgehende Absenz der kleineren und grösseren Kaufleute und
Händler unter den Gewalttätern28 - wir werden auf diese Differenz zurückkommen.
Über die isolierte soziale Verortung der Täter hinaus führt eine Analyse der Täter-

Opfer-Relation. Häufig streiten sich Bekannte miteinander: Verwandte, Nachbarn,

Berufskollegen. Gerade in den städtischen Strassen und Wirtshäusern dagegen trafen

mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit auch Unbekannte aufeinander. Signifikant ist
hier wiederum die Tatsache, dass diese Unbekannten in der Regel einer ähnlichen

gesellschaftlichen Gruppe angehörten. Nicht selten waren es kollektive
Gewalthandlungen, die in diesen Fällen in den Kriminalakten dokumentiert sind. Feste

wie Kirchweih oder Karneval bargen auf dem Land wie in der Stadt eine erhöhte

Wahrscheinlichkeit, dass es zu Prügeleien kam.

Nun zur zweiten Analysedimension, zu den Motiven. Hier lässt sich zunächst einmal



¦65-

idealtypisch die Unterscheidung treffen zwischen den aus der Situation geborenen

Gewalttaten, die keinerlei hintergründige Ursachen aufzuweisen scheinen, und
solchen, die eine «Vorgeschichte» haben. Gewaltkonflikte zwischen zuvor Unbekannten

sind typischerweise situativ motiviert, solche zwischen Bekannten haben mit einer

gewissen Wahrscheinlichkeit eine Geschichte. Allerdings ist diese Geschichte bei

weitem nicht immer für den Historiker sichtbar. Umgekehrt fhessen bei der Begegnung

zwischen Fremden Vorerfahrungen und Stereotypisierungen in die Interaktion
ein; sie sind - damals wie heute - nicht voraussetzungslos. Mögliche «tieferliegende»
Ursachen der Gewalt sind sehr kontextabhängig und lassen sich kaum befriedigend
systematisieren. Als generalisierbarer mentaler Hintergrund der fruhneuzeitlichen
ländlichen Gesellschaften hat jedoch die Beschreibung von Rainer Walz allgemeine

Akzeptanz gefunden. Danach existierte nicht lediglich eine reale Knappheit an
materiellen Gütern, sondern die dörfliche Vorstellungswelt war von der Idee begrenzter
und konstanter Gütermengen grundlegend geprägt. Zuwachs und Erfolg des Nachbarn

wurde deshalb fast automatisch als eigener Verlust und eigene Niederlage erlebt.29

Das erklärt vielleicht, warum jeder Streit um Weiderechte, Allmendenutzung oder

Schulden so leicht eskalieren und zu jahrelangen Konflikten führen konnte. Diese

Konflikte entluden sich dann häufig situativ und spontan, auch wenn die Kontrahenten

zwischenzeitlich scheinbar friedlich zusammenlebten und kooperierten. Dabei
konnte der eigentliche Ursprung, der historische Kern einer Auseinandersetzung,
schnell von zahlreichen sekundären und tertiären Vorfällen überdeckt werden, die

zu Kränkungen und Ehrverletzungen, Neid, Hass und Streit führten. Ähnliches gilt
bei Erbschaftskonflikten.

Im Grund stehen die Anlässe für Gewaltkonflikte schon auf der Grenze zwischen
der zweiten Grosskategorie Motiv und der dritten, den Formen der Gewalt. Denn

wo zunächst freundschaftliche Neckereien und Hänseleien, wo das Spiel mit Worten

in eine ernsthafte Konfrontation und in einen Ehrkonflikt umschlug, der in
Gewalt münden konnte, ist in den Quellen oft kaum zu bestimmen. Alkoholischen
Getränken kam in diesem Zusammenhang mit Sicherheit die Rolle eines wichtigen
Katalysators zu; doch ob Bier, Wein und Brantwein lediglich «gewaltfördernd» oder

«gewaltgenerierend» wirkten, ist in der Forschung umstritten.30 Ich selbst würde eher

der ersten Position zuneigen und darüber hinaus die Bedeutung des Wirtshauses als

«lebensweltliche Bühne» für Gewalttaten herausstellen; hier war das Eingangsbeispiel

durchaus typisch.31 Was die anderen Tatorte, Strassen und Plätze in der Stadt,

Dorfanger und Felder auf dem Land, miteinander gemein hatten, war in der Regel
ihr «öffentlicher» Charakter. Beleidigungen, Drohungen und Angriffe wurden vor
diesem Forum der Öffentlichkeit vermutlich als besonders schwerwiegend und

rufschädigend empfunden. Dem widerspricht nur vordergründig die Tatsache, dass

manche Streithähne auch unter vier Augen ausserordentlich empfindlich reagierten

- Interaktionen waren stets darauf gerichtet, Achtung und Ehre aufrechtzuerhalten



-66-

und zu verteidigen, eine besondere, «intime» oder «private» Handlungssphäre, wo
die strengen Regeln der Achtungsmoral ausser Kraft gesetzt waren, konnte es hier

nur sehr eingeschränkt geben.

Formen der Gewalt sind, das deuten diese Bemerkungen bereits an, kaum entlang
isolierter Einzelmerkmale zu untersuchen; das Zustandekommen der Gewalt, zu
einem gewissen Teil auch die Gewaltakte selbst, sind fast immer als Prozess zu
denken. Idealtypisch kann ein Konflikt mit verbalenAuseinandersetzungen beginnen
und mit einem Totschlag enden. Dazwischen liegen verschiedene Eskalationsstufen.
Zwischen Täter und Opfer kann also, nebenbei gesagt, oft nur ex post unterschieden

werden, nämlich vom eher zufälligen Ergebnis her, wer am Ende verwundet oder gar
tot auf der Walstatt bleibt Die Eskalation der Gewalt vollzieht sich, jedenfalls bis zu
einem gewissen point ofno return, nach bestimmten sozialen Regeln. Einschlägige
Forschungen sprechen deshalb von Ritualen oder von einer Liturgie der Gewalt. Es

existierte also kein festgelegtes Drehbuch für den Ablauf eines Konflikts, aber es gab

gleichsam ein Set von «Verhaltensbausteinen» und eine von den meisten Akteuren

geteilte Handlungslogik der, wie Rainer Walz sie genannt hat, «agonalen Kommunikation».

Dem Soziologen Niklas Luhmann folgend sieht er es als Kennzeichen einfacher

Sozialsysteme wie der fruhneuzeitlichen Gesellschaft, dass sie durch «Interaktionen

unter Anwesenden» und durch die Zentrierung auf die Ehre («Achtungsmoral»)
charakterisiert sei. Kennzeichen dieser Kommunikationsform seien das ständige Abtasten

von Handlungen und Äusserungen anderer auf potenziell ehrmindernde Aspekte und

ein Zwang zur Reaktion, wollte man sein Gesicht mcht verlieren Eine Reaktionsform
konnte die Retorsion sein, gleichsam das Zurückzahlen eines Vorwurfs oder einer

Drohung mit gleicher Münze; eine andere konnte in einer Überbietungshandlung
bestehen als Versuch, den Konflikt für sich zu entscheiden.32

Zum wichtigsten Inventar agonaler Kommunikation gehörte ein breites Set von
Schimpf- und Scheltworten sowie Drohungen. Zumindest in Nordeuropa existierte

ein fast kanonisches Repertoire von Injurien: «Schelm» und «Dieb» (gegen Männer)
oder «Hure» (gegen Frauen) finden sich in erstaunlichem Gleichmass. Dabei wurden
die Injurien trotz aller Stereotypisierung extrem kontextabhängig benutzt und waren,
wie Barbara Krug-Richter neuerdings betont hat, damit durchaus flexibel anwendbar.33

Der Grat zwischen «blossen» Schmähungen, unspezifischen Drohungen und
der ganz konkreten Androhung von Gewalt war schmal. Duzen und Schnippen mit
den Fingern sollten verbal und gestisch Verachtung ausdrücken, den eigenen sozialen

Rang betonen beziehungsweise den des Kontrahenten erniedrigen. Zu den wichtigsten
Aggressions- und Imponiergesten gehörte das «Herausfordern» aus dem Haus: Ziel
des Angreifers war es, den Kontrahenten aus dem - rechtlich als Sonderfriedensbereich

geschützten - Haus zu locken beziehungsweise ihn, wenn er nicht erschien, als

Feigling zu schmähen. Eine Steigerungsform konnte die gewalttätige Beschädigung
des Hauses sein, indem der Gartenzaun beschädigt, Fenster eingeworfen oder Messer



¦67-

in Haustüren gerammt wurden. Stellvertretend für den Körper des Gegenübers wurden
die Aussengrenzen seines Besitzes demoliert Standen sich die Kontrahenten direkt

gegenüber, dann markierten bestimmte Drohgesten die Grenzlinie zwischen verbaler
und körperlicher Gewalt. Wo die scharfen Zungen ihren Dienst versagten, setzte der

Einsatz von Messern ein; dabei handelte es sich meist um einfache Brotmesser, deren

Verbreitung durch obrigkeitliche Waffenverbote lange nicht eingeschränkt werden

konnte. Das Messerzücken bildete in der Dramaturgie der Konflikte eine zentrale

Drohgebärde im unmittelbaren Vorfeld der physischen Gewalt. Eine weitere Eskalationsstufe

markierten erste körperliche Übergriffe. So stellte das Herunterschlagen der

Kopfbedeckung zum Beispiel eine provokative und ehrverletzende Auftakthandlung
zum Einsatz der Fäuste dar. Vor dort bis zur Ohrfeige und damit zur unmittelbaren

physischen Gewalt war es ein kleiner Schritt.

Soziale Gewaltpraxen und historischer Wandel

Der mikrohistorische Zugang zur Gewalt unterscheidet sich deutlich von der
zivilisationstheoretischen Perspektive. Physische Gewalt wird nicht länger als ein
gesellschaftlich immer und überall unerwünschtes Phänomen konzeptualisiert, sondern

in ihrem sozialen Sinn beschreibbar und interpretierbar Nimmt man das Konzept
der sozialen Kontrolle als Analyserahmen, dann liesse sich formulieren: Physische
Gewalt stellte in der Vormoderne nicht allein ein Objekt sozialer Kontrolle dar, was

sich in den sozialen und rechtlichen Sanktionen gegen Gewalttäter zeigt, aber auch

in Massnahmen zur Gewaltprävention und Dämpfung und Beendigung von gewaltsamen

Konflikten. Gewalt war zugleich häufig Medium sozialer Kontrolle, also ein
sozial bedeutungsvoller Akt, der auf einen wahrgenommenen Bruch von Normen

reagierte beziehungsweise selbst den Versuch der Sanktionierung dieser Normbrüche

darstellte. Nichts anderes impliziert die zentrale Rolle der Ehre im Kontext von
Gewaltkonflikten, denn die Sprache der Ehre rekurrierte immer auf geteilte Normen
und Werte.34

Natürlich standen die beiden angesprochenen Dimensionen - soziale Kontrolle der
Gewalt und soziale Kontrolle durch Gewalt - in einem Spannungsverhältnis zueinander.

Mit diesem Spannungsverhältnis zwischen - schlagwortartig gesagt - dem

Friedegebot auf der einen und dem Ehrcodex auf der anderen Seite hatten sowohl
die sozialen Kontrollinstanzen als auch das Rechtssystem umzugehen Von hierher
erklärt sich auch, dass die Kriminalisierung und Pönalisierung der Gewalt in der

frühen Neuzeit nicht konsequent umgesetzt wurde

Der Gewinn einer «dichten Beschreibung» historischer Gewaltpraxen ist zweifellos,
dass sie zu einem besseren synchronen Verständnis der Epoche führt. Wie aber steht

es mit der diachronen Dimension, wie steht es mit dem historischen Wandel? Klar



ist, dass aus der mikrohistorischen Perspektive nicht einfach eine Entwicklungslogik
abgeleitet werden kann. Sie bietet jedoch meines Erachtens einen Referenzrahmen,
mit dessen Hilfe bestimmte Hypothesen generiert, überprüft und gegebenenfalls
verworfen werden können. Als zu kurz gegriffen erweisen sich im Licht der
vorstehenden Beobachtungen Repressionshypothesen, wie sie letztlich auch die im zweiten

Abschnitt beschriebenen Zivilisationstheorien darstellen, nach dem einfachen
Kausalschema: mehr disziplinierende soziale Kontrolle, ergo mehr methodische

Selbstkontrolle, ergo weniger individuelle Gewalt. Diese Hypothese erfüllt nämlich
nicht die Mindestbedingung einer validen Hypothese zum historischen Wandel,
nämlich zu erklären, wann und wie die Gewalt als Medium sozialer Kontrolle keine
dominante gesellschaftliche Handlungsoption mehr darstellte.

Das Problem dabei ist allerdings die irritierende Konstanz der Gewaltkultur bis in die

Moderne hinein. Trotz der geringeren Zahlen an Toten, die vielleicht auf veränderte

Tatumstände oder bessere medizinische Versorgung zurückgeführt werden können,
liest man in den Gerichtsakten ähnliche Geschichten von Gewaltritualen unter
Handwerkern oder Bauern wie bereits viele Generationen zuvor. Vielleicht von der

Handwerkskultur erbte das Proletariat des 19. Jahrhunderts diese Rituale. Im
Ruhrgebiet jener Tage waren Körperverletzungen (und nicht die Eigentumskriminalität!)
das herausragende und von bürgerlichen Beobachtern mit Schrecken registrierte
Massendelikt. Viele Elemente dieser neuen proletarischen Subkultur der Gewalt,

vor allem die Bedeutung des Ehrmotivs und die Dominanz eines gewalttoleranten
Männlichkeitsideals, bei dem Waffen als Insignien der Stärke dienten, verweisen

auf Kontinuitäten (oder zumindest auf Entsprechungen) zur alteuropäischen Welt.

Zugleich aber werden bezeichnende Unterschiede sichtbar, weil Gewalt hier zur
sozialen Grenzmarkierung benutzt wurde. Dem Bürgertum diente die gewalttätige

Delinquenz unter den Arbeitern als negativer Bezugspunkt, um die eigene Wohlan-

ständigkeit zu unterstreichen. Innerhalb des Proletariats werden Brüche zwischen
«rauher» und «respektabler» Arbeiterschaft erkennbar: gerade die sozialdemokratische

Arbeiterbewegung orientierte sich in ihrem äusseren Habitus an bürgerlichen
Vorbildern und verlangte von ihren Anhängern «strikte Selbstdisziplin, Ordnung und

moralisch einwandfreies Verhalten».35

Der doppelte gesellschaftliche Marginalisierungsdruck, dem die gewalttolerante
proletarische Subkultur im Revier ausgesetzt war, kann vielleicht als allgemeines
Muster für den historischen Wandel der Gewalt dienen. Mögen die Gewaltrituale
auch eine grosse gesellschaftliche Beharrungskraft aufweisen, so partizipierten
vielleicht im Verlauf der Neuzeit immer wemger soziale Gruppen an dieser culture

ofviolence, bis die Gewalt schliesslich in einzelne Subkulturen verbannt wurde. Die

«Verhöfhchung der Krieger» (Elias), die Umcodierung des adligen Habitus von der

gewaltgestützten Dominanz des Ritters zur Beherrschung der feinen Unterschiede

durch den Höfling, wäre nur die erste Stufe dieses Prozesses. Die von Joachim Eibach



-69-

mit Nachdruck in die Debatte gebrachte «Verbürgerlichung», die Entwicklung neuer
Formen der Soziabilität im 18. Jahrhundert, wäre eine weitere. Das friedliche Kaffeehaus

habe in dieser Zeit das gewaltträchtige und alhoholgeschwängerte Wirtshaus

abgelöst. Bürgerliche Mittelschichten, vor allem die Handwerksmeister, hätten sich

dem zivilisierten Vorbild der Oberschichten angepasst, die Gewalt sei zwar nicht

verschwunden, jedoch marginalisiert worden, indem sie sich bei den Unterschichten
und Randgruppen konzentrierte. Das neue Leitbild distinguierter Sittlichkeit und

konzentrierter Emotionen habe die traditionelle körperlich-gewalttätige Streitkultur
desavouiert.36 Das adlig-bürgerliche Duell mit seinen strengen Verhaltenscodizes,
mit der Auflösung der raumzeitlichen Einheit von Streit und Streitaustrag fügt sich

in diesen Trend durchaus ein.

Gleichwohl ist damit die Erklärung des historischen Wandels der Gewalt keineswegs

gelungen. Denn zu klären bliebe, wie und in welchem Ausmass Gewalt als Medium
sozialer Kontrolle durch alternative Mittel ersetzt wurde. Hier könnten zwei in der

historischen Protest- und Kriminalitätsforschung intensiv diskutierte Paradigmen
weiterhelfen. Der Begriff «Verrechtlichung», ursprünglich bei der Analyse von
politischem Protest in der frühen Neuzeit entstanden, betont dabei den systemischen
Charakter des Ausbaus des Justizapparats in der frühen Neuzeit.37 Nicht die

Unterdrückung der Gewalt, sondern die Erweiterung eines attraktiven AIternativangebots
zum Austrag von Konflikten in Gestalt einer funktionierenden Justiz, die von einer

breiten Masse von Menschen genutzt werden konnte, stände in ihrem Mittelpunkt.
Um diese Hypothese zu testen, wäre die Auswertung von Zivilprozessakten nötig,
was bislang kaum erfolgt ist. Die ersten Ergebnisse stimmen überdies skeptisch,

was bei näherer Reflexion wenig verwundert.38 Ein Modell, nach dem informelle
Mechanismen der sozialen Kontrolle sukzessive durch formale ersetzt wurden,
erscheint ähnlich mechanistisch angelegt wie das der Zivilisationstheorie. Schliesslich
bestehen informelle Kontrollmechanismen bis heute fort, nur hat eben - zumindest

in westlichen Gesellschaften - die Gewalt hier keinen zentralen Platz mehr. Wir
mussten also den Blick verstärkt auf das Zusammenspiel beider Ebenen, der

formalisierten Sozialkontrolle der Justiz und der informellen Kontrollagenturen der

Gesellschaft, richten und danach fragen, ob und wie sich dieses Zusammenspiel im
Lauf der Zeit änderte. Hier setzt das Konzept der Justiznutzung an, das den Umgang
der historischen Akteure mit den alten und neuen Institutionen beleuchtet.39

Einschlägige Untersuchungen zeigen, wie variabel sich die Optionen der potenziellen
Nutzer gestalten konnten und dass die Entscheidung, ob der Weg der gewaltsamen
Selbsthilfe, der aussergerichtlichen Einigung oder des gerichtlichen Streitaustrags

gewählt wurde, lange Zeit sehr kontextabhängig blieb.
Näher besehen, hält das Problem des historischen Wandels der Gewalt heute immer
noch mehr Fragen als Antworten bereit. Distanzierten sich die Oberschichten
tatsächlich von der Gewaltkultur, oder gelang es ihnen lediglich, sich besser vor den



70-

Sanktionen der Justiz zu schützen? Wie änderten sich die sozialen Codes in Bezug
auf Ehre und Gewalt - gab es auch in anderen Ländern einen Paradigmenwechsel

vom älteren Code der honneur hin zum neueren der honnetete, wie ihn Yves Castan

für den Süden Frankreichs beschrieben hat?40 Und wie vollzog sich der Prozess der

Austrocknung der agonalen Streitkultur bei Handwerkern in der Stadt und bei den

Bauern auf dem Land ganz konkret? Wie etwa verloren die zünftig vermittelten Normen

der gewaltsamen Ehrverteidigung an Bindekraft, wo liegen die Ansatzpunkte für
die Individualisierung, die Befreiung aus der engen Bindung an die Gruppennormen

von Ehre und Schande, die Michael Eisner als wichtigen Faktor für den Rückgang
der Gewalt deutet. Und wie verhält sich das Feld der hier allein thematisierten
agonalen Gewalt zu anderen Arenen des Gewaltverhaltens: der häuslichen Gewalt unter

Eheleuten, der zwischenstaatlichen, kriegerischen Gewalt oder der pogromartigen
kollektiven Gewalt? Allein im Kontext kriminalitätshistorischer Untersuchungen
werden sich diese Fragen nicht hinreichend beantworten lassen.

Anmerkungen

1 Lacour Eva, Schlägereyen und Unglücksfälle. Zur historischen Psychologie und Typologie von
Gewalt in der fruhneuzeitlichen Eifel, Egelsbach 2000, S. 112 f.

2 Diese Prämisse ist für sich genommen höchst problematisch, kann aber im Folgenden in allen
ihren Facetten (etwa im Vergleich zur Kriegsgewalt) nicht thematisiert werden.

3 Detaillierter sind manche Aspekte in früheren Arbeiten zum Thema entfaltet worden. V gl. Schwerhoff

Gerd, "Criminalized Violence and the Process of Civilization - a Reappraisal", Crime, Histoire
et Societe 6 (2002) S. 103-126; Ders., "Social Control of Violence - Violence as Social Control:
The Case of Early Modern Germany", in: Roodenburg Herman, Spierenburg Pieter (Hg.), Social
Control in Europe, vol. 1: 1500-1800, Columbus (OH) 2004, S. 220-246. Zugänge zur historischen
Gewaltthematik bieten allgemein: Sieferle Rolf R, Breuninger Helga (Hg.), Kulturen der Gewalt.

Rituahsierung und Symbolisierung von Gewalt in der Geschichte, Frankfurt 1998; Eriksson Magnus,

Krug-Richter Barbara (Hg.), Streitkulturen. Gewalt, Konflikt und Kommunikation in der ländlichen

Gesellschaft (16.-19. Jahrhundert), Köln 2003.
4 Andermann Kurt (Hg.), «Raubritter» oder «Rechtschaffene vom Adel» Aspekte von Politik, Friede

und Recht im späten Mittelalter, Sigmaringen 1997; Reinle Christine, Bauernfehden Studien zur
Fehdeführung Nichtadhger im spatmittelalterhchen romisch-deutschen Reich, besonders in den

bayerischen Herzogtümern, Stuttgart 2003.
5 Battenberg J. Friedrich, «Seelenheil, gewaltsamer Tod und herrschaftliches Friedensinteresse. Zur

Auswirkung eines kulturellen Codes auf die Sühne- und Strafpraxis der vormodernen Gesellschaft»,
in: Wenninger Markus J. (Hg.), du guoter tot. Sterben im Mittelalter - Ideal und Realität, Friesach

1998, S. 347-376.
6 Rousseaux Xavier, "Frome Case to Crime. Homicide Regulation in Medieval and Modern Europe",

in: Willoweit Dietmar (Hg.), Die Entstehung des öffentlichen Strafrechts Bestandsaufnahme eines

europäischen Forschungsproblems, Köln 1999, S. 143-175
7 Pohl Susanne, «<EhrlicherTotschlag> - <Rache> - <Notwehr>. Zwischen männlichem Ehrcode und

dem Primat des Stadtfriedens (Zürich 1376-1600)», in: Jussen Bernhard, Koslofsky Craig (Hg.),
Kulturelle Reformation. Semantische Umordnung und soziale Transformation 1400-1600,
Gottingen 1999, S. 239-283; Wittke Margarethe, Mord und Totschlag? Gewaltdehkte im Fürstbistum
Münster 1580-1620. Täter, Opfer und Justiz, Munster 2002.

8 Davis Nathalie Z., Der Kopf in der Schlinge. Gnadengesuche und ihre Erzähler, Berlin 1988; Gauvard



71

Claude. «De Grace Especial». Crime, etat et societe en France ä lafin du Moyen Age, Paris 1991.

9 Schwerhoff Gerd. Köln im Kreuzverhör. Kriminalität, Herrschaft und Gesellschaft in einer
frühneuzeitlichen Stadt, Bonn/Berlin 1991. S. 278 f.: Wittke (wie Anm. 7), S. 77 ff.

10 Evans Richard J.. Rituale der Vergeltung. Die Todesstrafe in der deutschen Geschichte 1532-1987,
Berlin 2001. S. 73 ff; Martschukat Jürgen: Inszeniertes Töten. Eine Geschichte der Todesstrafe

vom 17. bis zum 19. Jahrhundert, Köln 2000.
11 Martschukat Jürgen «<Dusterheit und Barbarei>? Erörterungen zum Verhältnis von Justiz und

Gewalt im ausgehenden 18. Jahrhundert anhand des Falles der Hamburger Gattenmörderin Maria
Catharina Wächtler», in: Griesebner Andrea et al. (Hg.), Justiz und Gerechtigkeit. Historische

Beiträge (16.-19. Jahrhundert), Innsbruck 2002. S. 331-348
12 Eibach Joachim Frankfurter Verhöre. Städtische Lebenswelten undKriminalität im 18 Jahrhundert,

Paderborn 2003 S. 406.
13 Johnson Eric A.. Monkkonen Eric H. (Hg.), The Civilization of Crime. Violence in Town and

Country since the Middle Ages, Urbana 1996, S. 6 f.

14 Vgl. als Pointierung zahlreicher früherer Arbeiten Spierenburg Pieter, "Violence and the Civilizing
Process: Does it work?", Crime, Histoire et Societes 5 (2001). S. 87-105: Eisner Manuel.
«Individuelle Gewalt und Modernisierung in Europa 1200-2000», in: Albrecht Günther et al. (Hg.),
Gewaltkriminahtät zwischen Mythos und Realität, Frankfurt a. M. 2001, S. 71-100.

15 Alle hier aufgeführten Zahlen sind dokumentiert in Schwerhoff. Criminalized Violence (wie
Anm. 3), S. 106 ff.

16 Spierenburg Pieter. "Long-Term Trends in Homicide: Theoretical Reflections and Dutch Evidence,
Fifteenth to Twentieth Centuries", in: Johnson/Monkkonen (wie Anm. 13), S. 63-105; Cockburn
J. S.. "Patterns of Violence in English Society: Homicide in Kent 1560-1985". Past & Present 130

(1991), S. 70-106.
17 Cockburn (wie Anm. 16) S. 79 ff.
18 Schwerhoff (wie Anm. 9), S. 283; Blastenbrei Peter Kriminalität in Rom 1560-1585, Tübingen

1995, S. 71.
19 Zur Auseinandersetzung mit Elias vgl. Schwerhoff Gerd, «Zivilisationsprozess und Geschichts¬

wissenschaft. Norbert Elias' Forschungsparadigma in historischer Sicht», Historische Zeitschrift
266 (1998). S. 561-605.

20 Vgl. auch von Trotha Trutz, «Zur Soziologie der Gewalt», in: Ders. (Hg.). Soziologie der Gewalt,
Opladen 1997. S. 9-56, hier 14.

21 Vgl. jetzt: Groebner Valentin. Ungestalten. Die visuelle Kultur der Gewalt im Mittelalter, München
2003. S. 19 ff: Dinges Martin, «Vom Mythos des <Prozesses der Zivilisation) zu einer realistischen
Geschichte der Gewalt», in: Bonnen Gerold Galle Volker (Hg.). Der Mord und die Klage. Das

Nibelungenlied und die Kulturen der Gewalt, Worms 2003. S. 8-39
22 Spierenburg (wie Anm. 14), S. 96.

23 Von Trotha (wie Anm. 20), S. 20 ff.
24 Vgl. den Überblick zu den einschlägigen deutschen Studien bei Schwerhoff Gerd. Aktenkundig

und gerichtsnotorisch. Einführung in die Historische Kriminalitätsforschung, Tübingen 1999.

S. 113 ff. Ausführlicher Schwerhoff. Social Control (wie Anm. 3), S. 226 ff.
25 Spierenburg Pieter. «How Violent Were Women? Court Cases in Amsterdam. 1650-1810». Crime,

Histoire et Societes 1 (1997). S. 9-28. hier 10.

26 Fuchs Ralf-Peter Um die Ehre. Westfälische Beleidigungsprozesse vor dem Reichskammergericht
1525-1805, Paderborn 1999. S. 139 ff.

27 Frank Michael. «Ehre und Gewalt im Dorfder Frühen Neuzeit. Das Beispiel Heiden (Grafschaft Lippe)
im 17. u. 18. Jahrhundert», in: Schreiner Klaus. Schwerhoff Gerd (Hg.). Verletzte Ehre. Ehrkonflikte
in Gesellschaften des Mittelalters und der Frühen Neuzeit, Köln 1995 S 320-338. hier 337.

28 Eibach (wie Anm. 12), S. 208 ff.
29 Walz Rainer. «Agonale Kommunikation im Dorf der Frühen Neuzeit». Westfälische Forschungen 42

(1992), S. 215-251, hier 222.

30 Wettmann-Jungblut Peter. «Gewalt und Gegen-Gewalt. Gewalthandeln. Alkoholkonsum und die

Dynamik von Konflikten anhand eines Fallbeispiels aus dem fruhneuzeitlichen Schwarzwald»,



72-

in: Eriksson/Krug-Richter (wie Anm. 3), S. 17-58
31 Tlusty B. Ann. Bacchus and Civic Order: The Culture ofDrink in Early Modern Germany, Char-

lottesville 2001.
32 Walz (wie Anm. 29), S. 232 ff.; im Übrigen gestand die zeitgenössische Jurisprudenz einem Be¬

leidigten durchaus das Recht auf Retorsion zu. Vgl. Fuchs (wie Anm. 26), S. 56.

33 Krug-Richter Barbara, «Von nackten Hummeln und Schandpflastern. Formen und Kontexte von
Rauf- und Ehrhändeln in der westfälischen Gerichtsherrschaft Canstein um 1700». in: Eriksson/

Krug-Richter (wie Anm. 3), S. 269-307.
34 Zur sozialen Kontrolle allgemein Bergalli Roberto. Sumner Collin (Hg.). Social Control and Politi¬

cal Order. European Perspectives at the End ofthe Century, London 1997; hier wird die Definition
von Martin Dinges zugrunde gelegt, der unter sozialer Kontrolle «jede Form sozialer Interaktion
und Kommunikation [versteht], bei der Personen oder Gruppen abweichendes Verhalten definieren
und darauf mit einer Massnahme reagieren». Dinges Martin. «Justiznutzungen als soziale Kontrolle
in der Frühen Neuzeit», in: Blauert Andreas. Schwerhoff Gerd Kriminahtatsgeschichte Beitrage
zur Sozial- und Kulturgeschichte der Vormoderne, Konstanz 2000, S. 503-544. hier 508 f.

35 Jessen Ralph, «Gewaltkriminalität im Ruhrgebiet zwischen bürgerlicher Panik und proletarischer
Subkultur», in: Kift Dagmar (Hg.). Kirmes - Kneipe - Kino. Arbeiterkultur im Ruhrgebiet zwischen
Kommerz und Kontrolle (1850-1914), Paderborn 1992. S. 226-255, hier 251.

36 Eibach (wie Anm. 12), S. 241 ff, 279 ff.
37 Vgl. Schulze Winfried. Bäuerlicher Widerstand und feudale Herrschaft in der Frühen Neuzeit,

Stuttgart 1980. Zur Verbindung zwischen Kriminalitäts- und Protestforschung die Beiträge in
Häberlein Mark (Hg.), Devianz, Widerstand und Herrschaftspraxis in der Vormoderne. Studien

zu Konflikten im südwestdeutschen Raum (15.-18. Jh.), Konstanz 1999.

38 Kottmann Peter, «Gogerichte in der Agrargesellschaft des Hochstifts Osnabrück (1500-1800)»
Historische Mitteilungen 11 (1998). S. 1-22, hier 14.

39 Vgl. Dinges (wie Anm. 34).
40 Castan Yves. Honnetete et relations sociales en Languedoc (1715-1750), Paris 1974.


	Gewaltkriminalität im Wandel (14.-18. Jahrhundert) : Ergebnisse und Perspektiven der Forschung

