Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft fur Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 21 (2006)

Artikel: Gewaltkriminalitat im Wandel (14.-18. Jahrhundert) : Ergebnisse und
Perspektiven der Forschung

Autor: Schwerhoff, Gerd

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-871804

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-871804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 55—

Gerd Schwerhoff

Gewaltkriminalitat im Wandel
(14.-18. Jahrhundert)

Ergebnisse und Perspektiven der Forschung

Angst vor Verbrechen — das ist heutzutage fast synonym mit der Angst vor Gewalt.
Steigt die Kriminalitétsrate, so wird dies fast zwangslaufig als wachsende Gefahr fiir
Leib und Leben verstanden, auch wenn diese Rate oft genug — nidher besehen — le-
diglich von der Zunahme der Betrugs- oder Verkehrsdelikte nach oben getrieben
wird. Gewaltverbrechen erscheinen geradezu als «harter» Kern von Kriminalitit.
Lebensbedrohliche Dramatik und alltdgliche Banalitit liegen dabei nahe beieinan-
der, in der Gegenwart ebenso wie in der Geschichte. Nehmen wir einen beliebigen
Fall, der uns ins Jahr 1779 fiihrt, in das Wirtshaus eines kleinen Eifeldorfs in der
Grafschaft Virneburg. Der junge Stephan Wagner, leicht angetrunken und durchaus
streitlustig, schlagt mit beiden Fausten auf den Tisch, so dass die Weinkanne von
Matthes Engels umfillt. Der springt erziirnt auf und schreit, Wagner fiihre sich auf wie
eine Sau. Seine Wut erklért er spater damit, Wagner habe «auf seine Stirke» gepocht.
Der Junggeselle kontert, indem er Engels eine Ohrfeige verabreicht. «Diese von dem
verwegenen Kerl mir zugefiigte Unbilde», so meint der Geschlagene spater, «war
zu hart, als dass ich solche nicht dusserst empfinden sollte. Keiner, auch der stérkste
Philosoph» hitte da einen kiihlen Kopf bewahren konnen. Er wirft seinen Widerpart
zu Boden, packt ihn an den Haaren und zerschmettert einen Schoppenkrug auf seinem
Schédel, was eine blutspritzende Wunde verursacht, und traktiert ihn mit Fusstritten.
Die Anwesenden halten ihn von weiteren Gewalttaten ab, fithren Stephan Wagner in
die Kiiche, wo die Wunde mit Branntwein ausgewaschen wird. 12 Kilometer weit
muss der Verwundete am nichsten Morgen in sein Heimatdorf zuriicklaufen. Eine
Woche spiiter ist er tot. Nach den Gutachten zweier Arzte hat er einen Schidelbruch
erlitten, sei aber infolge einer Lungenentziindung verstorben, die durch die Fusstritte
verursacht worden sei. Der untersuchende Amtmann charakterisiert Matthes Engel,
der den Tod Wagners offenkundig zu verantworten hat, als einen stillen Menschen,
der gemeinhin nicht trinke und zanke. Dieser wohlwollenden Einschitzung entspricht
auch seine Behandlung. Gegen die Verpfandung seiner Giiter wird er kurze Zeit spater
aus der Untersuchungshaft entlassen. Ein Urteil ist nicht iiberliefert, eine peinliche
Strafe gegen Engel erscheint als hochst unwahrscheinlich.!



— 56 —

Die Geschichte zeigt diejenige Form der Gewaltkriminalitét, die im Zentrum der
historischen Debatte iiber die kriminalisierte Gewalt steht: Totschlag im Affekt. Als
ein Delikt mit vergleichsweise geringer «Dunkelziffer», das im Vergleich zu anderen
Formen schwerer Gewaltkriminalitdt wie Raub, Mord oder Kindstotung hiaufig in den
Gerichtsakten auftaucht und das qualitativ wie quantitativ einer Auswertung zugéng-
lich ist, gilt dieser Totschlag als zentraler Indikator fiir die Gewaltsamkeit vergangener
Gesellschaften schlechthin und auch fiir deren Wandlungen.? Im Folgenden sollen
kurz und pointiert die zentralen Themen der Debatte vorgestellt werden. In rechtsge-
schichtlicher Perspektive wird vor allem der Wandel der einschldgigen Normen und
Strafpraxen thematisiert. Die sozialgeschichtliche Perspektive fokussiert die Zahlen
der Delinquenz und verkniipft sie mit weitreichenden Theorien des sozialen Wandels.
Die kulturgeschichtliche und -anthropologische Mikroperspektive interessiert sich
dagegen fiir die genaue soziale Praxis der Gewalt und stellt die synchrone Dimension
in den Mittelpunkt. Am Ende soll hier danach gefragt werden, welche Konsequen-
zen diese Phdnomenologie der Gewalt fiir die Erhellung des historischen Wandels
der Gewaltsamkeit haben konnte. Dies umfangreiche Programm ist im gegebenen
Rahmen nur durch verkiirzende Zuspitzung moglich, auf extensive Literaturverweise
muss ebenso verzichtet werden wie auf die differenzierende Diskussion vieler Detai-
laspekte, die sicherlich notwendig wire.? Viele Aspekte des Themas sind nach wie
vor kontrovers, und es muss der Fairness halber betont werden, dass die vorliegende
Darstellung nicht «unparteilich» sein kann.

Die rechtsgeschichtliche Vogelperspektive: Normen und Sanktionen

Die eingangs erwéhnte Identifizierung von Gewalt und Kriminalitét trifft sehr einge-
schriankt zu. Menschliches Zusammenleben, so viel ist richtig, ist ohne Restriktionen
bei der Totung und Verletzung anderer Menschen kaum moglich. Trotzdem stellte
sich das Kriminalitdatsproblem im Mittelalter vollig anders. Nicht Gewalt war das
Verbrechen sui generis, sondern der Diebstahl: heimlich und hinterhiltig veriibt,
wurde er mit peinlichen und unehrenhaften Strafen belegt, wie dem Pranger, der
Brandmarkung oder dem Galgen. Der Raub, die offene und gewaltsame Wegnah-
me, war dagegen nicht so stark stigmatisiert, als Bestandteil der Fehdefiihrung fiir
bestimmte soziale Gruppen sogar legitim. Im Zeitalter rudimentérer obrigkeitlicher
Gewalt war die Selbsthilfe nicht nur fiir Adlige, sondern auch fiir den gemeinen Mann
unter bestimmten Umstianden erlaubt.*

Das bedeutete nun keinen volligen Freibrief fiir Gewalttédter. Seit dem frithen Mittel-
alter wurde die Totung als schweres Vergehen gewertet, das nicht nur mit dem archa-
ischen Mittel der Blutrache durch die Angehorigen des Opfers, sondern prinzipiell
auch durch die richterlich verhangte Todesstrafe sanktioniert werden konnte. Das



- 57—

gilt insbesondere fiir vorsitzlichen Mord. In der Praxis dominierten jedoch die Kom-
pensation durch eine Geldzahlung (Wergeld) oder andere «Verhandlungslosungen»,
die auf einen giitlichen Ausgleich zwischen den Parteien zielten. Die zahlreichen
Siihnevertrage zwischen Tiatern und den Angehorigen des Opfers zielten darauf,
durch ein komplexes System von Seelenmessen, Wallfahrten, Siithnekreuzen und
Busshandlungen einen Ausgleich zwischen den Parteien zu erbringen; dabei wurde
zugleich dem Seelenheil des Getoteten wie dem des Titers Rechnung getragen.’
Das anderte sich grundlegend in der Zeit zwischen dem 13./14. und dem 18. Jahr-
hundert. Mit der Monopolisierung der physischen Gewalt beim frilhmodernen Staat
gingen eine Kriminalisierung der Gewaltdelikte und eine Ponalisierung der Sankti-
onen einher. Ein Markstein dieser Entwicklung im Reich war Art. 137 der Carolina:
Hier wurden Morder und Totschldger ohne «gnugsam entschuldigung» in einem
Atemzug genannt. Beide hdtten das Leben verwirkt. Der vorsétzliche Morder sollte
auf das Rad gesetzt, der Totschldger im Affekt («aus gecheyt und zorn») jedoch durch
das Schwert gerichtet werden. Die volle Hirte jenes sprichwortlichen «Theaters des
Schreckens» (van Diilmen), die sich auf dem Schafott entfaltete und die in Strafschér-
fungen wie dem Zwicken mit glithenden Zangen ebenso zum Ausdruck kam wie in
besonders grausamen Hinrichtungsarten wie Vierteilen oder Radern, bekamen also
nur bestimmte Gewalttéiter zu spiiren. Die einfache Hinrichtung mit dem Schwert fiir
Totschlager im Affekt brachte die zeitgendssische Auffassung zum Ausdruck, dass es
sich hierbei um ein vergleichsweise ehrenhaftes Verbrechen handelte. Gleichwohl,
es blieb ein Verbrechen. Kriminelle Gewalt sollte zunehmend konsequent durch
staatliche Gewalt beantwortet werden.

Die Entwicklungslinien der Bewertung des Totschlags «from case to crime» sind
von Xavier Rousseaux treffend analysiert worden und miissen hier nicht im Detail
nachgezeichnet werden.® In Gesetzestexten und im juristischen Schrifttum wurde
die gewaltsame Totung immer weniger als ungliicklicher Zufall und immer mehr als
schlimmes Verbrechen dargestellt, dessen Ahndung Sache der Gerichte sein miisse
und nicht einer Aushandlung der betreffenden Parteien iiberlassen werden diirfe.
Normativ ldsst sich die Kriminalisierung und Ponalisierung besonders eindrucksvoll
im Vergleich mit der Eigentumskriminalitit herausarbeiten. Waren es friither zu einem
hohen Prozentsatz Diebe, die ihr Leben auf dem Schafott lassen mussten, so konzen-
trierten sich die Todesstrafen im Zug der aufklarerischen Strafrechtsreformen immer
mehr auf schwere Gewaltverbrechen. In Preussen schaffte Friedrich II. schon 1743
die Drohung mit der Todesstrafe fiir Diebstahl ab und ersetzte sie durch Haftstrafen.
Nach dem Allgemeinen Preussischen Landrecht von 1794 wurden neben Landesverrat
lediglich noch Totungsdelikte mit der Todesstrafe bedroht.

Was sich auf der Ebene der Normen und der Strafphilosophie in einen grossen Mo-
dernisierungsstrom einzubetten scheint, ist bei ndherer Betrachtung jedoch ein nur
partiell erfolgreicher Wandlungsprozess, gegen den es erhebliche und andauernde



- 58—

Widerstinde gab. Neuere Arbeiten, wie etwa die von Susanne Pohl fiir Ziirich oder
Margarethe Wittke fiir Westfalen, zeigen, wie gross die Spielrdume zur Legitimation
von gewaltsamen Totschldgen waren, nicht nur als Ergebnisse von Notwehr, sondern
auch als Reaktion auf eine Bedrohung, Provokation oder Beleidigung des Gegners.”
In eine dhnliche Richtung deuten die vieldiskutierten Gnadenbriefe im franzosischen
Rechtssystem.® Wo den Titern keine rechtlichen Optionen offen standen, griffen
soziale Schutzmechanismen. Im Koln des 16. und 17. Jahrhundert etwa wurden
Totschlager tiberraschend konsequent hingerichtet — allerdings mussten sie zuvor
ergriffen werden, und das war nur selten der Fall. Meist wurden sie schnell aus der
Stadt geschafft, entkamen etwa in Frauenkleidern oder setzten iiber den Rhein, um in
sicherer Entfernung das Weitere abzuwarten. Dasselbe Bild bietet sich im Fiirstbistum
Miinster: zunéchst die Flucht, dann die Verhandlung aus der Ferne oder die Riickkehr
an den Tatort unter der Zusicherung sicheren Geleits, schliesslich die Verhdngung
einer missigen Strafe oft pekuniédrer Natur.” Und dabei ging es nur um Gewalttaten
mit Todesfolge; minder schwere Korperverletzungen wurden ohnehin kaum peinlich
bestraft. Hier deuten sich Briiche in der Bewertung und Wahrnehmung von Gewalt
an, die nur mit dem Blick auf die soziale Praxis der Gewalt angemessen verstanden
werden konnen.

Die Ponalisierung des Totschlags wurde aber nicht nur durch die Resistenz alter
Einstellungen behindert, sondern ebenso durch einen allmédhlichen Wandel der
Hinrichtungspraxis selbst.!? Spétestens im 16. Jahrhundert begann ein allméhlicher
Standardisierungsprozess der Hinrichtungsformen, bei dem nach und nach die beson-
ders brutalen Varianten ausser Gebrauch gerieten. Als in Hamburg im ausgehenden
18. Jahrhundert eine Gattenmorderin gerichtet werden sollte, erschienen vielen die
normativ geforderten Strafschirfungen als barbarische Uberbleibsel einer alten Zeit,
ohne dass man allerdings recht wusste, wie man die grausige Tat auf andere Weise
angemessen ahnden sollte.!! Zugleich wurden die Hinrichtungen insgesamt seltener,
Ausdruck einer beginnenden Problematisierung der Todesstrafe ebenso wie neuer
Strafformen, insbesondere des Zuchthauses und der Arbeitsstrafen. Systematische
Untersuchungen speziell iiber die Bestrafung des Totschlags im Affekt fehlen, aber
der Eindruck liegt nahe, dass die Delinquenten spitestens im 18. Jahrhundert vorwie-
gend mit Freiheitsstrafen belegt wurden. Obwohl gesetzlich vorgeschrieben, wurde
in Frankfurt im 18. Jahrhundert die Todesstrafe gegen Totschldger nur in einem
Ausnahmefall verhingt, namlich gegen einen Musiker, der seine Tat wihrend des
Gottesdienstes veriibt hatte. Gegen alle anderen wurden Urteile auf Schanzarbeit,
Zuchthaus oder Stadtverweise ausgesprochen.!? Dass Matthes Engel in der Eifel
1779 ohne peinliche Strafe davonkam, mochte also einerseits in der Tradition einer
eher nachsichtigen Beurteilung des Totschlags im Affekt begriindet sein; die Tatsa-
che konne aber auch als Indiz fiir eine neue Zuriickhaltung bei der Verhiangung der
Todesstrafe interpretiert werden.



— 59—

Die sozialgeschichtliche Vogelperspektive: Zahlen und Theorien

Im Mittelpunkt einer quantitativ operierenden Sozialgeschichte steht die Totungsrate
(homicide rate). Damit wird in der gegenwartsbezogenen Kriminologie die jahrliche
Anzahl von Todesfillen aufgrund von physischer Gewalt, bezogen auf eine Bevolke-
rung von 100°000 Kopfen, bezeichnet. Mit Hilfe dieses — vorgeblich prizisen — In-
dikators hoffen viele Forscher, den Grad der Gewaltsamkeit in einer gegebenen
Gesellschaft «<messen» und damit die historische Entwicklung der Gewaltkurve naher
bestimmen zu konnen. Bereits 1983 kam Lauwrence Stone auf dieser Grundlage zu
dem biindigen Schluss, die englische Gesellschaft des Mittelalters sei zweimal so
gewalttitig gewesen wie die der friihen Neuzeit, wohingegen dieses frithneuzeitliche
England sogar fiinfmal gewalttitiger gewesen sei als die Gegenwartsgesellschaft.
1996 bekriftigten die Herausgeber eines programmatischen Sammelbands mit dem
Titel The Civilization of Crime die Feststellung, dass die interpersonale physische
Gewalt seit dem Mittelalter bis in die jiingste Zeit hinein abgenommen habe.'?
Hauptvertreter einer zivilisationstheoretischen Interpretation der Totschlagraten, die
sich an den Thesen des Soziologen Norbert Elias orientiert, ist der niederldndische
Historiker Pieter Spierenburg. Er beruft sich unter anderem auf die Sekundéranalyse
der européischen kriminalhistorischen Forschungen durch den Schweizer Soziologen
Manuel Eisner, der aus 60 Forschungsarbeiten 290 Schitzwerte iiber Totschlagraten
im vorstatistischen Zeitalter destillierte.'*

Eine kritische Diskussion der Daten muss grundsitzlich zwischen den mittelalterli-
chen und den friihneuzeitlichen Zahlen unterscheiden.!> Beginnen wir im Mittelalter.
Insbesondere fiir das 14. Jahrhundert kursieren extrem hohe Zahlen: Spektakulére
Spitzenreiter sind etwa die englische Universititsstadt Oxford im Zeitraum 1342—
1348 mit einer Totungsrate von 110 oder die Metropole Florenz (1352-1355: 52;
1382-1385: 68). Die als fiir die damalige Zeit als «<normal» geltenden Totungsraten
liegen eher bei 20-30 wie etwa in Basel oder Niirnberg. Miihelos sind auch niedrigere
Zahlen aufzuspiiren, insbesondere fiir das 15. Jahrhundert. Peter Schuster findet in
seiner Studie zu Konstanz zwischen 1430 und 1472 16 Totschlage und Morde und
kommt demzufolge auf eine Rate von 6,2. In Koln lag ausweislich des Totenbuchs
der Gewaltrichter die Totungsrate 1468—1481 bei 10. Moderne Zahlen konnen eben-
falls breit streuen: Wihrend Mitte des 20. Jahrhunderts die Totungsrate fast iiberall
in Westeuropa unter 1 gesunken war, stieg sie zur Jahrhundertwende vielerorts um
ein Mehrfaches an. In Amerika scheint die Rate gegenwirtig wieder zu sinken; 2003
lag die Rate bei knapp 7 Totungen auf 100°000 Einwohnern und erreichte damit den
niedrigsten Stand seit 1967. Die Rate in den grossen Stidten ist dabei ungleich hoher,
Chicago etwa erreicht Werte tiber 20.

Die Validitit des mittelalterlichen Quellenmaterials ist fiir weitreichende Interpreta-
tionen dusserst fragwiirdig, wie bei naherer Betrachtung schnell offenkundig wird.



— 60—

Erstens kommen aufgrund der heterogenen Quellengrundlage sehr unterschiedliche
Teilmengen kriminalisierter Gewalt in den Blick: Achtregister verzeichnen geflohene
und proskribierte Tatverdachtige, wihrend die englischen indictments die Anklagen
enthalten; Aufstellungen iiber hingerichtete Delinquenten sind mit Eintrdgen in
Wundenbiichern (Registern iiber Gewalttaten) oder Gerichtsrechnungen kaum zu
vergleichen. Zweitens waren die rechtlich-normativen Grundlagen sehr heterogen
und fiihrten zu einer sehr ungleichen Kriminalisierung, die wiederum in den Akten
ihren Niederschlag fand. Oft ist drittens unklar, welches Spektrum von Totungen
die Totungsraten enthalten: Wird lediglich der (affektive) Todschlag beriicksichtigt
oder auch der (vorsitzliche) Mord? Finden auch Unfille oder Todesfille im Kontext
vorkriegerischer Fehdegewalt Eingang in die Statistiken? Und wie steht es mit der
todlichen Gewalt im Kontext von Raubkriminalitit? Viertens sind die mittelalter-
lichen Bevolkerungszahlen als Vergleichsgrosse problematisch: sie konnen in der
Regel nur grob geschitzt, kurzfristige demografische Schwankungen iiberhaupt nicht
ins Kalkiil gezogen werden. Ist es ausserdem legitim, die Bevolkerungszahl einer
spatmittelalterlichen Grossstadt zugrunde zu legen, wenn aus den Quellen immer
wieder deutlich wird, wie weit die jurisdiktionelle Reichweite iiber die Stadtmauer
hinausreichte? Auch das Gegenargument, angesichts der Liickenhaftigkeit der Quellen
hétten die Angaben in den Akten jedenfalls als Mindestangaben Bestand, halt einer
Priifung nicht stand. Dass fiir ein bestimmtes Jahr keine Angaben iiber Totungen
tiberliefert sind, kann ebenso plausibel mit deren Fehlen wie mit Uberlieferungslﬁcken
erkldart werden. Die Errechnung von homicide rates fiir das 13.—15. Jahrhundert ist
mit derartig vielen moglichen Fehlern behaftet, dass ein Vergleich der Zahlen oder
gar die Ermittlung eines Gesamttrends auf dieser Grundlage methodisch unzuliéssig
ist. Mit Sicherheit war das Gewaltniveau im spéten Mittelalter relativ hoch — das ist
alles, was quantitativ ausgesagt werden kann.

Fiir die Epoche der friihen Neuzeit bestehen viele dieser Probleme fort, aber die Quel-
len fliessen doch reichlicher. Seit dem 15. Jahrhundert existieren in einigen Stdadten
und Regionen Register liber die amtliche Totenbeschau bei plotzlichen Todesféllen,
wie sie in England etwa vom coroner vorgenommen wurde. Amsterdam und Koln
sind andere friithe Beispiele, fiir die dichtere und valide Zahlenreihen erstellt werden
konnten. In der Grafschaft Kent schwanken die Raten zwischen 1561 und 1700 bei
bereits niedrigen Werten zwischen 3 und 4 (mit einem Spitzenwert von 5,6 Ende des
16. Jahrhunderts), sinken dann im 18. Jahrhundert noch einmal nachhaltig auf unter
2. In Amsterdam wurden am Ende des 17. und zu Beginn des 18. Jahrhunderts noch
hohe Werte zwischen 10 und 8 ermittelt, die dann nach 1740 auf ein entschieden
niedrigeres Niveau von zirka 2—4 absanken.'®

Eine Reihe gravierender Interpretationsprobleme bleibt auch hier. Unzureichend re-
flektiert ist zum Beispiel die Frage nach dem Zusammenhang von T6tungsraten und
der Gewaltdelinquenz liberhaupt. Fiir eine Quantifizierung von Korperverletzungen



— 61—

und anderen Gewaltdelikten fehlt uns fiir die Vormoderne — unbeschadet einiger
Versuche in diese Richtung — eine angemessene Quellengrundlage. Die explizite
oder implizite Pramisse der civilisation of violence-These ist nun, dass Totschlag
einen validen Indikator fiir alle Formen kriminalisierter physischer Gewalt darstellt.
Tatséchlich kann dieses Delikt in der frithen Neuzeit als Extrempol eines Kontinu-
ums unspektakulidrerer Gewalttaten angesehen werden, das von blosser Bedrohung
iiber Raufhéndel bis zu schwerer Korperverletzung reichte. Das bedeutet jedoch
keineswegs, dass zwischen beiden Grossen langfristig eine gleichbleibende Relation
bestand. Die meisten Gewalttoten in der frithen Neuzeit starben an Langfristfolgen
ihrer Verletzungen, an Blutverlust oder an Infektionen, und wiirden im spiten 20.
Jahrhundert zweifellos tiberleben. Bei einem epocheniibergreifenden Vergleich miiss-
ten aus der modernen Kriminalstatisik unter Umstidnden die Kategorien «versuchter
Mord» und «schwere Korperverletzung» zu den Totschlagen hinzugezihlt werden.
Mag man hier auch einwenden, dass sich die drztliche Kunst in diesem Punkt bis
ins 19. Jahrhundert nicht entscheidend verbesserte, so sind andere Einflussfaktoren
auf die Totschlagsrate noch kaum hinreichend diskutiert. Von zentraler Bedeutung
erscheint zum Beispiel die Verfiigbarkeit und der Gebrauch von Waffen, ein Punkt,
der wesentlich fiir die enormen Unterschiede in der Statistik gewaltsamer Todesfélle
zwischen Europa und den USA verantwortlich zeichnet, ohne dass man die Vereinig-
ten Staaten als weniger zivilisiert betrachten wiirde. Die Mehrzahl der gewaltsamen
Todesfille im 16. und beginnenden 17. Jahrhundert, so fand James Cockburn fiir Kent
heraus, wurden durch Stichwaffen hervorgerufen, wihrend seit dem 17. Jahrhundert
der Anteil von Schusswaffen und anderem Gerit zunahm.!” Heisst dies umgekehrt,
dass potenzielle Stichwaffen immer mehr aus dem Alltag verschwanden? Oder wur-
den sie lediglich nicht mehr zum Streitaustrag benutzt? Diese Fragen verdeutlichen
die Notwendigkeit einer qualitativen Analyse von individueller Gewaltsamkeit im
kulturellen Kontext, die anschliessend vorgenommen werden soll.

Allen methodologischen Vorbehalten zum Trotz: Auch bei vorsichtiger Interpretation
lasst sich aufgrund der seriellen Datenreihen und anderer verstreuter Hinweise eine
sakulare Verdnderung des Gewaltniveaus durchaus plausibel machen. Allerdings
sind sogleich zwei Einschrankungen angebracht. Einmal ladsst sich nicht belegen,
dass es sich hier um einen langfristigen Prozess handelt. Empirisch einigermassen
zu erhirten ist allein ein Sinken des Gewaltniveaus im 17. und 18. Jahrhundert. Spa-
testens Mitte des 18. Jahrhunderts scheint sich in England und auf dem Kontinent
der Level der todlichen Gewalt auf einem relativ niedrigen Niveau eingependelt zu
haben. Das gilt allerdings nicht fiir alle Teile Europas, etwa fiir den mediterranen
Raum, wo sich offenbar eine ausgepriagte Kultur der Gewalt ldnger hielt. Damit
sind zum Zweiten die zum Teil dramatischen Differenzen zwischen den Kurven
beziehungsweise zwischen einzelnen Untersuchungsgebieten angesprochen. Sie
sind mindestens ebenso erklarungsbediirftig wie der abnehmende Generaltrend. So



— 62—

weist die Grafschaft Kent schon im 16. Jahrhundert ein derart niedriges Niveau der
Totungsraten auf, das Amsterdam erst in der zweiten Halfte des 18. Jahrhundert er-
reichen wird. Die Kolner Zahlen sind demgegeniiber signifikant hoher, und fiir das
Rom des spiten 16. Jahrhunderts lassen sich im Anschluss an die Untersuchungen
von Peter Blastenbrei Raten errechnen, die exorbitant erscheinen.'®

Statt sich nun der historischen Feinanalyse zuzuwenden und zum Beispiel derartige
Unterschiede zu erkldren, werden die Ergebnisse mit einer bestimmten Theorie ver-
bunden und damit als allgemeiner und langfristiger historischer Wandlungsprozess
generalisiert. Bekanntlich postuliert die Zivilisationstheorie von Norbert Elias drei
miteinander verflochtene historische Prozesse: eine zunehmende Affektkontrolle
im zwischenmenschlichen Verhalten (und damit die Abnahme interpersonaler Ge-
waltsamkeit), eine Zunahme sozialer Arbeitsteilung und vor allem ein Trend zur
Monopolisierung staatlicher Gewalt.!” Insbesondere einige Grundannahmen von
Elias iiber menschliche Gewaltsamkeit beziehungsweise Aggression sind kritisch zu
hinterfragen. Elias konzipiert Gewalt als etwas, das scheinbar natiirlich da ist, als eine
Anlage des Menschen, die gleichsam sekundir sozial eingehegt und beseitigt werden
muss. Der Wandel der Gewaltformen stellt in dieser Sichtweise stets die abhidngige
Variable dar, wihrend die gesellschaftlichen Verflechtungszusammenhénge und
die wachsende staatliche Macht als anonyme Verursacher figurieren. Der staatliche
Repressionsapparat setzt gleichsam einen stabilen Deckel auf den gesellschaftlichen
Dampfkessel, um die eruptiven Ausbriiche der Leidenschaften zu verhindern und
allmihlich einzuddmmen.?’

Sicherlich sind einige Aspekte von Elias’ Theorie immer noch erwédgenswert und
weiterfithrend. Ein Zusammenhang zwischen der Ausprigung und der Haufigkeit
individueller Gewaltsamkeit einerseits und der Entwicklung des staatlichen Ge-
waltmonopols andererseits ist prinzipiell kaum von der Hand zu weisen. Dass die
verstarkte staatliche Ausiibung von Gewalt in Form von peinlichen Sanktionen, die
Zunahme von Hinrichtungen und anderer Korperstrafen hier einen Effekt hatten,
scheint plausibel. Aber es wire wohl angebracht, den Zusammenhang zwischen
der Entwicklung des staatlichen Gewaltmonopols und dem Wandel der individu-
ellen Gewaltsamkeit historisch genauer zu untersuchen. Mit der Anlehnung an die
Zivilisationstheorie von Norbert Elias geht die Forschung meist jedoch genau den
umgekehrten Weg. Sie beruft sich auf eine historische «Grosserzdhlung», die eine
umstandslose theoretische Erkldrung der empirischen Befunde zu ermdoglichen
scheint. Einem historischen Trend werden so durch das Einpassen in den okziden-
talen Zivilisationsprozess hohere Weihen verliehen, die ein genaueres Hinschauen
tiberfliissig erscheinen lassen. Dass hierbei letztlich iiberkommene Mittelalterbilder
kritiklos reproduziert werden, sei nur am Rand erwihnt.?!



— 63—

Die kulturanthropologische Mikroperspektive: Soziale Gewaltpraxen

Neben dem «makrohistorischen» Zugriff auf interpersonale Gewalt hat sich in der
historischen Gewaltdiskussion eine mikrohistorische Perspektive etabliert. Sie hat
zahlreiche Arbeiten zur Phinomenologie der Gewaltsamkeit geliefert, zum Beispiel
zu den Ritualen alltédglicher Auseinandersetzungen in der frithen Neuzeit und zur
Bedeutung der Ehre als zentralen Motors der Streitigkeiten. Der Wert dieser Studien
ist allgemein anerkannt, allerdings eher als Ergdnzung zu den grossen Linien, zu
denen sie — nach den Worten von Spierenburg — keine theoretischen Alternativen
zu bieten haben.?? Das ist nur dann richtig, wenn man als «Theorie» lediglich ein
Konzept gelten lassen will, das — konzeptuell wie empirisch — einen @hnlichen
Allgemeinheitsanspruch erhebt wie die Zivilisationstheorie. Historische Gross-
erzdhlungen und modernisierungstheoretische Entwiirfe insgesamt haben in der
Geschichtswissenschaft derzeit aus gutem Grund keine Konjunktur. Dabei bedeutet
der Verzicht auf eine allgemeine Theorie iiber den Ablauf historischer Prozesse
keineswegs gleichzeitig den Verlust einer theoriegeleiteten Analyseperspektive,
denn selbst wenn man die grossen Fragen nach den Ursachen der Gewalt und den
sakularen Wandlungsprozessen zunéchst suspendiert, um genauer das «Was?» und
das «Wie?» gewaltsamen Handelns zu studieren, bedarf es der Konzepte, die etwa der
phanomenologischen Tradition der Soziologie oder der historischen Anthropologie
entlehnt sein kénnen.?

Mikrohistorische Analysen der letzten Jahre habe einige «dichte Beschreibungen» des
alltaglichen Gewaltverhaltens in spéatmittelalterlichen und frithneuzeitlichen Gesell-
schaften geliefert.>* Sie bieten vielerlei Varianten, stimmen jedoch in den Grundziigen
vielfach iiberein, so dass eine idealtypisch zugespitzte Phdnomenologie «agonaler»
Gewalt moglich ist. Noch einmal sei betont, dass diese Gewaltformen zwar in der
Regel die vormodernen Kriminalquellen dominieren, daneben aber viele andere
Auspriagungen zu finden sind. Neben den instrumentellen Spielarten der Gewalt, also
etwa dem Raub oder dem Raubmord, lasst sich vor allem die hdusliche Gewalt nicht
unter diese Kategorie subsumieren, vor allem also die Gewalt zwischen Ehepartnern
beziehungsweise diejenige zwischen Eltern und Kindern. Kriminalquellen erlauben
jedoch nur in sehr eingeschrinktem Masse ein Blick durch das Schliisselloch ins Innere
des Hauses. Anders als in der bisherigen Betrachtung aber beruht der folgende quali-
tative Zugriff nicht allein auf Totschlagsfillen, sondern bezieht das ganze Spektrum
interpersonaler physischer Gewalt mit ein. Viele Forscher mogen die Preisgabe der
klaren Grenze «physische Integritat» als problematisch empfinden, und gerade im
angelsiachsischen Kontext mag der Begriff «verbal violence» als «confusing from a
linguistic standpoint» erscheinen.?’ Es ist jedoch kein Zufall, dass die friihneuzeitliche
Rechtswissenschaft (die sehr wohl zwischen Injurien und Totschldgen unterscheiden
konnte) den Begriff der iniuria realis kannte, worunter dusserst brutale Gewalttaten



64—

abgehandelt wurden.?® Zweifellos handelte es sich hierbei um den rechtlichen Reflex
gesellschaftlicher Praxis. Im Alltag standen beleidigende Worte oft am Beginn einer
Eskalationsspirale, die mit Totschldgen enden konnte. Die Rede von der «verbalen Ge-
walt» entspricht der Sichtweise der zeitgenossischen Akteure. Injurien verletzten ihre
Ehre, die mindestens ebenso wichtig war wie die korperliche Integritit, ja vielleicht
gar ein Bestandteil dieser korperlichen Integritit war. Bildlich gesprochen konnte man
diese Ehre geradezu als eine «zweite Haut» verstehen, die ebenso gegen gewaltsame
Angriffe verteidigt werden musste wie die biologische Hautschicht.

Die phanomenologische Skizze kann mit den Akteuren beginnen. Ihr Hauptmerkmal
ist ihr mannliches Geschlecht, wobei bei den leichteren Formen der Gewalt ein nicht
unbedeutender Anteil von Frauen existiert. Dabei verliefen die Interaktionsmuster
vorwiegend geschlechtshomogen, das heisst, es standen Ménner gegen Ménner und
Frauen gegen Frauen. Das Alfer der Akteure ldsst sich lediglich in einer Minderzahl
von Fillen exakter bestimmen. Vieles spricht allerdings dafiir, dass jugendliche Ge-
walttiter unter den Delinquenten deutlich iiberreprésentiert waren. Was den sozialen
Status angeht, so ldsst sich bei aller Differenzierung als Hauptcharakteristikum fest-
halten, dass gewalttitiges Handeln keineswegs gesellschaftlich marginalisiert war,
sondern in allen Schichten der Gesellschaft vorkam. Fiir die landlichen Regionen
gilt, dass die reichen Vollbauern ebenso oft zur Gewalt griffen wie die Tagelohner.
Im lippischen Ort Heiden waren die Oberschichten unter den Gewalttitern sogar
iiberrepriasentiert.?’” Auch in der spitmittelalterlichen und frithneuzeitlichen Stadt
kam die Gewalt aus der Mitte der Gesellschaft und konzentrierte sich nicht bei den
Randgruppen oder den armen Tagelohnern und Gelegenheitsarbeitern. Den Kern der
Tater stellte vielfach die Handwerkerschaft, vor allem Gesellen, aber auch Meister.
Sondergruppen wie Soldaten, Schiffer, Fuhrleute, Studenten, aber auch Amtsperso-
nen konnen als besonders aggressive Populationen herausstechen. Zumindest am
Ende des Mittelalters zeichneten sich die stadtischen Oberschichten zudem durch
besondere Gewaltbereitschaft aus; dagegen konstatiert Eibach fiir das Frankfurt des
18. Jahrhundert eine weitgehende Absenz der kleineren und grosseren Kaufleute und
Hzndler unter den Gewalttitern®® — wir werden auf diese Differenz zuriickkommen.
Uber die isolierte soziale Verortung der Titer hinaus fiihrt eine Analyse der T¢iter-
Opfer-Relation. Haufig streiten sich Bekannte miteinander: Verwandte, Nachbarn,
Berufskollegen. Gerade in den stidtischen Strassen und Wirtshdusern dagegen trafen
mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit auch Unbekannte aufeinander. Signifikant ist
hier wiederum die Tatsache, dass diese Unbekannten in der Regel einer dhnlichen
gesellschaftlichen Gruppe angehorten. Nicht selten waren es kollektive Gewalt-
handlungen, die in diesen Fillen in den Kriminalakten dokumentiert sind. Feste
wie Kirchweih oder Karneval bargen auf dem Land wie in der Stadt eine erhohte
Wahrscheinlichkeit, dass es zu Priigeleien kam.

Nun zur zweiten Analysedimension, zu den Motiven. Hier lasst sich zundchst einmal



— 65—

idealtypisch die Unterscheidung treffen zwischen den aus der Situation geborenen
Gewalttaten, die keinerlei hintergriindige Ursachen aufzuweisen scheinen, und sol-
chen, die eine «Vorgeschichte» haben. Gewaltkonflikte zwischen zuvor Unbekannten
sind typischerweise situativ motiviert, solche zwischen Bekannten haben mit einer
gewissen Wahrscheinlichkeit eine Geschichte. Allerdings ist diese Geschichte bei
weitem nicht immer fiir den Historiker sichtbar. Umgekehrt fliessen bei der Begeg-
nung zwischen Fremden Vorerfahrungen und Stereotypisierungen in die Interaktion
ein; sie sind — damals wie heute — nicht voraussetzungslos. Mogliche «tieferliegende»
Ursachen der Gewalt sind sehr kontextabhdngig und lassen sich kaum befriedigend
systematisieren. Als generalisierbarer mentaler Hintergrund der frithneuzeitlichen
landlichen Gesellschaften hat jedoch die Beschreibung von Rainer Walz allgemeine
Akzeptanz gefunden. Danach existierte nicht lediglich eine reale Knappheit an ma-
teriellen Giitern, sondern die dorfliche Vorstellungswelt war von der Idee begrenzter
und konstanter Giitermengen grundlegend geprégt. Zuwachs und Erfolg des Nachbarn
wurde deshalb fast automatisch als eigener Verlust und eigene Niederlage erlebt. 2
Das erklart vielleicht, warum jeder Streit um Weiderechte, Allmendenutzung oder
Schulden so leicht eskalieren und zu jahrelangen Konflikten fiihren konnte. Diese
Konflikte entluden sich dann hédufig situativ und spontan, auch wenn die Kontrahen-
ten zwischenzeitlich scheinbar friedlich zusammenlebten und kooperierten. Dabei
konnte der eigentliche Ursprung, der historische Kern einer Auseinandersetzung,
schnell von zahlreichen sekundéren und tertiaren Vorfallen iiberdeckt werden, die
zu Kriinkungen und Ehrverletzungen, Neid, Hass und Streit fiihrten. Ahnliches gilt
bei Erbschaftskonflikten.

Im Grund stehen die Anlasse fiir Gewaltkonflikte schon auf der Grenze zwischen
der zweiten Grosskategorie Motiv und der dritten, den Formen der Gewalt. Denn
wo zunéchst freundschaftliche Neckereien und Hénseleien, wo das Spiel mit Wor-
ten in eine ernsthafte Konfrontation und in einen Ehrkonflikt umschlug, der in
Gewalt miinden konnte, ist in den Quellen oft kaum zu bestimmen. Alkoholischen
Getranken kam in diesem Zusammenhang mit Sicherheit die Rolle eines wichtigen
Katalysators zu; doch ob Bier, Wein und Brantwein lediglich «gewaltfordernd» oder
«gewaltgenerierend» wirkten, ist in der Forschung umstritten.?® Ich selbst wiirde eher
der ersten Position zuneigen und dariiber hinaus die Bedeutung des Wirtshauses als
«lebensweltliche Biihne» fiir Gewalttaten herausstellen; hier war das Eingangsbei-
spiel durchaus typisch.?! Was die anderen Tatorte, Strassen und Plitze in der Stadt,
Dorfanger und Felder auf dem Land, miteinander gemein hatten, war in der Regel
ihr «offentlicher» Charakter. Beleidigungen, Drohungen und Angriffe wurden vor
diesem Forum der Offentlichkeit vermutlich als besonders schwerwiegend und
rufschadigend empfunden. Dem widerspricht nur vordergriindig die Tatsache, dass
manche Streithihne auch unter vier Augen ausserordentlich empfindlich reagierten
— Interaktionen waren stets darauf gerichtet, Achtung und Ehre aufrechtzuerhalten



— 66 —

und zu verteidigen, eine besondere, «intime» oder «private» Handlungssphére, wo
die strengen Regeln der Achtungsmoral ausser Kraft gesetzt waren, konnte es hier
nur sehr eingeschrénkt geben.

Formen der Gewalt sind, das deuten diese Bemerkungen bereits an, kaum entlang
isolierter Einzelmerkmale zu untersuchen; das Zustandekommen der Gewalt, zu
einem gewissen Teil auch die Gewaltakte selbst, sind fast immer als Prozess zu
denken. Idealtypisch kann ein Konflikt mit verbalen Auseinandersetzungen beginnen
und mit einem Totschlag enden. Dazwischen liegen verschiedene Eskalationsstufen.
Zwischen Tédter und Opfer kann also, nebenbei gesagt, oft nur ex post unterschieden
werden, ndmlich vom eher zufilligen Ergebnis her, wer am Ende verwundet oder gar
tot auf der Walstatt bleibt. Die Eskalation der Gewalt vollzieht sich, jedenfalls bis zu
einem gewissen point of no return, nach bestimmten sozialen Regeln. Einschlidgige
Forschungen sprechen deshalb von Ritualen oder von einer Liturgie der Gewalt. Es
existierte also kein festgelegtes Drehbuch fiir den Ablauf eines Konflikts, aber es gab
gleichsam ein Set von «Verhaltensbausteinen» und eine von den meisten Akteuren
geteilte Handlungslogik der, wie Rainer Walz sie genannt hat, «agonalen Kommunika-
tion». Dem Soziologen Niklas Luhmann folgend sieht er es als Kennzeichen einfacher
Sozialsysteme wie der frithneuzeitlichen Gesellschaft, dass sie durch «Interaktionen
unter Anwesenden» und durch die Zentrierung auf die Ehre («Achtungsmoral») cha-
rakterisiert sei. Kennzeichen dieser Kommunikationsform seien das standige Abtasten
von Handlungen und Ausserungen anderer auf potenziell ehrmindernde Aspekte und
ein Zwang zur Reaktion, wollte man sein Gesicht nicht verlieren. Eine Reaktionsform
konnte die Retorsion sein, gleichsam das Zuriickzahlen eines Vorwurfs oder einer
Drohung mit gleicher Miinze; eine andere konnte in einer Uberbietungshandlung
bestehen als Versuch, den Konflikt fiir sich zu entscheiden.?

Zum wichtigsten Inventar agonaler Kommunikation gehorte ein breites Set von
Schimpf- und Scheltworten sowie Drohungen. Zumindest in Nordeuropa existierte
ein fast kanonisches Repertoire von Injurien: «Schelm» und «Dieb» (gegen Manner)
oder «Hure» (gegen Frauen) finden sich in erstaunlichem Gleichmass. Dabei wurden
die Injurien trotz aller Stereotypisierung extrem kontextabhingig benutzt und waren,
wie Barbara Krug-Richter neuerdings betont hat, damit durchaus flexibel anwend-
bar.? Der Grat zwischen «blossen» Schmihungen, unspezifischen Drohungen und
der ganz konkreten Androhung von Gewalt war schmal. Duzen und Schnippen mit
den Fingern sollten verbal und gestisch Verachtung ausdriicken, den eigenen sozialen
Rang betonen beziehungsweise den des Kontrahenten erniedrigen. Zu den wichtigsten
Aggressions- und Imponiergesten gehorte das «Herausfordern» aus dem Haus: Ziel
des Angreifers war es, den Kontrahenten aus dem — rechtlich als Sonderfriedensbe-
reich geschiitzten — Haus zu locken beziehungsweise ihn, wenn er nicht erschien, als
Feigling zu schmihen. Eine Steigerungsform konnte die gewalttitige Beschadigung
des Hauses sein, indem der Gartenzaun beschédigt, Fenster eingeworfen oder Messer



— 67—

in Haustiiren gerammt wurden. Stellvertretend fiir den Korper des Gegeniibers wurden
die Aussengrenzen seines Besitzes demoliert. Standen sich die Kontrahenten direkt
gegeniiber, dann markierten bestimmte Drohgesten die Grenzlinie zwischen verbaler
und korperlicher Gewalt. Wo die scharfen Zungen ihren Dienst versagten, setzte der
Einsatz von Messern ein; dabei handelte es sich meist um einfache Brotmesser, deren
Verbreitung durch obrigkeitliche Waffenverbote lange nicht eingeschrankt werden
konnte. Das Messerziicken bildete in der Dramaturgie der Konflikte eine zentrale
Drohgebarde im unmittelbaren Vorfeld der physischen Gewalt. Eine weitere Eskalati-
onsstufe markierten erste korperliche Ubergriffe. So stellte das Herunterschlagen der
Kopfbedeckung zum Beispiel eine provokative und ehrverletzende Auftakthandlung
zum Einsatz der Fauste dar. Vor dort bis zur Ohrfeige und damit zur unmittelbaren
physischen Gewalt war es ein kleiner Schritt.

Soziale Gewaltpraxen und historischer Wandel

Der mikrohistorische Zugang zur Gewalt unterscheidet sich deutlich von der zivili-
sationstheoretischen Perspektive. Physische Gewalt wird nicht langer als ein gesell-
schaftlich immer und iiberall unerwiinschtes Phanomen konzeptualisiert, sondern
in ihrem sozialen Sinn beschreibbar und interpretierbar. Nimmt man das Konzept
der sozialen Kontrolle als Analyserahmen, dann liesse sich formulieren: Physische
Gewalt stellte in der Vormoderne nicht allein ein Objekt sozialer Kontrolle dar, was
sich in den sozialen und rechtlichen Sanktionen gegen Gewalttiter zeigt, aber auch
in Massnahmen zur Gewaltpridvention und Dampfung und Beendigung von gewalt-
samen Konflikten. Gewalt war zugleich hidufig Medium sozialer Kontrolle, also ein
sozial bedeutungsvoller Akt, der auf einen wahrgenommenen Bruch von Normen
reagierte beziehungsweise selbst den Versuch der Sanktionierung dieser Normbrii-
che darstellte. Nichts anderes impliziert die zentrale Rolle der Ehre im Kontext von
Gewaltkonflikten, denn die Sprache der Ehre rekurrierte immer auf geteilte Normen
und Werte.3*

Natiirlich standen die beiden angesprochenen Dimensionen — soziale Kontrolle der
Gewalt und soziale Kontrolle durch Gewalt — in einem Spannungsverhiltnis zuein-
ander. Mit diesem Spannungsverhiltnis zwischen — schlagwortartig gesagt — dem
Friedegebot auf der einen und dem Ehrcodex auf der anderen Seite hatten sowohl
die sozialen Kontrollinstanzen als auch das Rechtssystem umzugehen. Von hierher
erklart sich auch, dass die Kriminalisierung und Ponalisierung der Gewalt in der
frithen Neuzeit nicht konsequent umgesetzt wurde.

Der Gewinn einer «dichten Beschreibung» historischer Gewaltpraxen ist zweifellos,
dass sie zu einem besseren synchronen Verstiandnis der Epoche fiihrt. Wie aber steht
es mit der diachronen Dimension, wie steht es mit dem historischen Wandel? Klar



— 68—

ist, dass aus der mikrohistorischen Perspektive nicht einfach eine Entwicklungslogik
abgeleitet werden kann. Sie bietet jedoch meines Erachtens einen Referenzrahmen,
mit dessen Hilfe bestimmte Hypothesen generiert, iiberpriift und gegebenenfalls
verworfen werden konnen. Als zu kurz gegriffen erweisen sich im Licht der vorste-
henden Beobachtungen Repressionshypothesen, wie sie letztlich auch die im zwei-
ten Abschnitt beschriebenen Zivilisationstheorien darstellen, nach dem einfachen
Kausalschema: mehr disziplinierende soziale Kontrolle, ergo mehr methodische
Selbstkontrolle, ergo weniger individuelle Gewalt. Diese Hypothese erfiillt namlich
nicht die Mindestbedingung einer validen Hypothese zum historischen Wandel,
namlich zu erkldren, wann und wie die Gewalt als Medium sozialer Kontrolle keine
dominante gesellschaftliche Handlungsoption mehr darstellte.

Das Problem dabei ist allerdings die irritierende Konstanz der Gewaltkultur bis in die
Moderne hinein. Trotz der geringeren Zahlen an Toten, die vielleicht auf verdnderte
Tatumstinde oder bessere medizinische Versorgung zuriickgefiihrt werden konnen,
liest man in den Gerichtsakten dhnliche Geschichten von Gewaltritualen unter
Handwerkern oder Bauern wie bereits viele Generationen zuvor. Vielleicht von der
Handwerkskultur erbte das Proletariat des 19. Jahrhunderts diese Rituale. Im Ruhr-
gebiet jener Tage waren Korperverletzungen (und nicht die Eigentumskriminalitit!)
das herausragende und von biirgerlichen Beobachtern mit Schrecken registrierte
Massendelikt. Viele Elemente dieser neuen proletarischen Subkultur der Gewalt,
vor allem die Bedeutung des Ehrmotivs und die Dominanz eines gewalttoleranten
Minnlichkeitsideals, bei dem Waffen als Insignien der Stirke dienten, verweisen
auf Kontinuitdten (oder zumindest auf Entsprechungen) zur alteuropdischen Welt.
Zugleich aber werden bezeichnende Unterschiede sichtbar, weil Gewalt hier zur
sozialen Grenzmarkierung benutzt wurde. Dem Biirgertum diente die gewalttatige
Delinquenz unter den Arbeitern als negativer Bezugspunkt, um die eigene Wohlan-
standigkeit zu unterstreichen. Innerhalb des Proletariats werden Briiche zwischen
«rauher» und «respektabler» Arbeiterschaft erkennbar: gerade die sozialdemokrati-
sche Arbeiterbewegung orientierte sich in ihrem dusseren Habitus an biirgerlichen
Vorbildern und verlangte von ithren Anhéngern «strikte Selbstdisziplin, Ordnung und
moralisch einwandfreies Verhalten».?

Der doppelte gesellschaftliche Marginalisierungsdruck, dem die gewalttolerante
proletarische Subkultur im Revier ausgesetzt war, kann vielleicht als allgemeines
Muster fiir den historischen Wandel der Gewalt dienen. Mogen die Gewaltrituale
auch eine grosse gesellschaftliche Beharrungskraft aufweisen, so partizipierten
vielleicht im Verlauf der Neuzeit immer weniger soziale Gruppen an dieser culture
of violence, bis die Gewalt schliesslich in einzelne Subkulturen verbannt wurde. Die
«Verhoflichung der Krieger» (Elias), die Umcodierung des adligen Habitus von der
gewaltgestiitzten Dominanz des Ritters zur Beherrschung der feinen Unterschiede
durch den Hofling, wire nur die erste Stufe dieses Prozesses. Die von Joachim Eibach



— 69—

mit Nachdruck in die Debatte gebrachte «Verbiirgerlichung», die Entwicklung neuer
Formen der Soziabilitiat im 18. Jahrhundert, wire eine weitere. Das friedliche Kaffee-
haus habe in dieser Zeit das gewalttrichtige und alhoholgeschwiingerte Wirtshaus
abgelost. Biirgerliche Mittelschichten, vor allem die Handwerksmeister, hétten sich
dem zivilisierten Vorbild der Oberschichten angepasst, die Gewalt sei zwar nicht
verschwunden, jedoch marginalisiert worden, indem sie sich bei den Unterschichten
und Randgruppen konzentrierte. Das neue Leitbild distinguierter Sittlichkeit und
konzentrierter Emotionen habe die traditionelle korperlich-gewalttatige Streitkultur
desavouiert.® Das adlig-biirgerliche Duell mit seinen strengen Verhaltenscodizes,
mit der Auflosung der raumzeitlichen Einheit von Streit und Streitaustrag fiigt sich
in diesen Trend durchaus ein.

Gleichwohl ist damit die Erklarung des historischen Wandels der Gewalt keineswegs
gelungen. Denn zu klédren bliebe, wie und in welchem Ausmass Gewalt als Medium
sozialer Kontrolle durch alternative Mittel ersetzt wurde. Hier konnten zwei in der
historischen Protest- und Kriminalitdtsforschung intensiv diskutierte Paradigmen
weiterhelfen. Der Begriff «Verrechtlichung», urspriinglich bei der Analyse von po-
litischem Protest in der frithen Neuzeit entstanden, betont dabei den systemischen
Charakter des Ausbaus des Justizapparats in der frithen Neuzeit.’” Nicht die Unter-
driickung der Gewalt, sondern die Erweiterung eines attraktiven Alternativangebots
zum Austrag von Konflikten in Gestalt einer funktionierenden Justiz, die von einer
breiten Masse von Menschen genutzt werden konnte, stinde in threm Mittelpunkt.
Um diese Hypothese zu testen, wire die Auswertung von Zivilprozessakten notig,
was bislang kaum erfolgt ist. Die ersten Ergebnisse stimmen iiberdies skeptisch,
was bei niherer Reflexion wenig verwundert.*® Ein Modell, nach dem informelle
Mechanismen der sozialen Kontrolle sukzessive durch formale ersetzt wurden, er-
scheint dhnlich mechanistisch angelegt wie das der Zivilisationstheorie. Schliesslich
bestehen informelle Kontrollmechanismen bis heute fort, nur hat eben — zumindest
in westlichen Gesellschaften — die Gewalt hier keinen zentralen Platz mehr. Wir
miissten also den Blick verstidrkt auf das Zusammenspiel beider Ebenen, der for-
malisierten Sozialkontrolle der Justiz und der informellen Kontrollagenturen der
Gesellschaft, richten und danach fragen, ob und wie sich dieses Zusammenspiel im
Lauf der Zeit dnderte. Hier setzt das Konzept der Justiznutzung an, das den Umgang
der historischen Akteure mit den alten und neuen Institutionen beleuchtet.’® Ein-
schldgige Untersuchungen zeigen, wie variabel sich die Optionen der potenziellen
Nutzer gestalten konnten und dass die Entscheidung, ob der Weg der gewaltsamen
Selbsthilfe, der aussergerichtlichen Einigung oder des gerichtlichen Streitaustrags
gewihlt wurde, lange Zeit sehr kontextabhédngig blieb.

Naher besehen, hilt das Problem des historischen Wandels der Gewalt heute immer
noch mehr Fragen als Antworten bereit. Distanzierten sich die Oberschichten tat-
sachlich von der Gewaltkultur, oder gelang es ihnen lediglich, sich besser vor den



- 70—

Sanktionen der Justiz zu schiitzen? Wie #dnderten sich die sozialen Codes in Bezug
auf Ehre und Gewalt — gab es auch in anderen Léandern einen Paradigmenwechsel
vom élteren Code der honneur hin zum neueren der honnéteté, wie ihn Yves Castan
fiir den Siiden Frankreichs beschrieben hat?** Und wie vollzog sich der Prozess der
Austrocknung der agonalen Streitkultur bei Handwerkern in der Stadt und bei den
Bauern auf dem Land ganz konkret? Wie etwa verloren die ziinftig vermittelten Nor-
men der gewaltsamen Ehrverteidigung an Bindekraft, wo liegen die Ansatzpunkte fiir
die Individualisierung, die Befreiung aus der engen Bindung an die Gruppennormen
von Ehre und Schande, die Michael Eisner als wichtigen Faktor fiir den Riickgang
der Gewalt deutet. Und wie verhiilt sich das Feld der hier allein thematisierten ago-
nalen Gewalt zu anderen Arenen des Gewaltverhaltens: der hduslichen Gewalt unter
Eheleuten, der zwischenstaatlichen, kriegerischen Gewalt oder der pogromartigen
kollektiven Gewalt? Allein im Kontext kriminalitétshistorischer Untersuchungen
werden sich diese Fragen nicht hinreichend beantworten lassen.

Anmerkungen

1 Lacour Eva, Schldgereyen und Ungliicksfdlle. Zur historischen Psychologie und Typologie von
Gewalt in der frithneuzeitlichen Eifel, Egelsbach 2000, S. 112 f,

2 Diese Pramisse ist fiir sich genommen hochst problematisch, kann aber im Folgenden in allen
ihren Facetten (etwa im Vergleich zur Kriegsgewalt) nicht thematisiert werden.

3 Detaillierter sind manche Aspekte in fritheren Arbeiten zum Thema entfaltet worden. Vgl. Schwer-
hoff Gerd, “Criminalized Violence and the Process of Civilization —a Reappraisal”, Crime, Histoire
et Société 6 (2002) S. 103-126; Ders., “Social Control of Violence — Violence as Social Control:
The Case of Early Modern Germany”, in: Roodenburg Herman, Spierenburg Pieter (Hg.), Social
Control in Europe, vol. 1: 1500—1800, Columbus (OH) 2004, S. 220-246. Zugéange zur historischen
Gewaltthematik bieten allgemein: Sieferle Rolf P., Breuninger Helga (Hg.), Kulturen der Gewalt.
Ritualisierung und Symbolisierung von Gewalt in der Geschichte, Frankfurt 1998; Eriksson Magnus,
Krug-Richter Barbara (Hg.), Streitkulturen. Gewalt, Konflikt und Kommunikation in der ldndlichen
Gesellschaft (16.—19. Jahrhundert), Koln 2003.

4 Andermann Kurt (Hg.), «Raubritter» oder «Rechtschaffene vom Adel»? Aspekte von Politik, Friede
und Recht im spdten Mittelalter, Sigmaringen 1997; Reinle Christine, Bauernfehden. Studien zur
Fehdefiihrung Nichtadliger im spdtmittelalterlichen romisch-deutschen Reich, besonders in den
bayerischen Herzogtiimern, Stuttgart 2003.

5 BattenbergJ. Friedrich, «Seelenheil, gewaltsamer Tod und herrschaftliches Friedensinteresse. Zur
Auswirkung eines kulturellen Codes auf die Siihne- und Strafpraxis der vormodernen Gesellschaft»,
in: Wenninger Markus J. (Hg.), du guoter tot. Sterben im Mittelalter — Ideal und Realitdit, Friesach
1998, S. 347-376.

6 Rousseaux Xavier, “Frome Case to Crime. Homicide Regulation in Medieval and Modern Europe”,
in: Willoweit Dietmar (Hg.), Die Entstehung des dffentlichen Strafrechts. Bestandsaufnahme eines
europdischen Forschungsproblems, Koln 1999, S. 143—-175

7 Pohl Susanne, «<Ehrlicher Totschlag> — <Rache> — <Notwehr>. Zwischen méannlichem Ehrcode und
dem Primat des Stadtfriedens (Ziirich 1376-1600)», in: Jussen Bernhard, Koslofsky Craig (Hg.),
Kulturelle Reformation. Semantische Umordnung und soziale Transformation 1400—1600, Got-
tingen 1999, S. 239-283; Wittke Margarethe, Mord und Totschlag? Gewaltdelikte im Fiirstbistum
Miinster 1580—-1620. Tdter, Opfer und Justiz, Miinster 2002.

8 Davis Nathalie Z., Der Kopfin der Schlinge. Gnadengesuche und ihre Erzdhler, Berlin 1988; Gauvard



10

11

15

16

17
18

19

20

21

22
23
24

26

27

28

29

30

_ 71—

Claude, «De Grace Especial». Crime, état et société en France a la fin du Moyen Age, Paris 1991.
Schwerhoff Gerd, Koln im Kreuzverhor. Kriminalitdt, Herrschaft und Gesellschaft in einer friih-
neuzeitlichen Stadt, Bonn/Berlin 1991, S. 278 {.; Wittke (wie Anm. 7), S. 77 ff.

Evans Richard J., Rituale der Vergeltung. Die Todesstrafe in der deutschen Geschichte 1532—1987,
Berlin 2001, S. 73 ff.; Martschukat Jiirgen: Inszeniertes Toten. Eine Geschichte der Todesstrafe
vom 17. bis zum 19. Jahrhundert, Koln 2000.

Martschukat Jiirgen, «<Diisterheit und Barbarei>? Erorterungen zum Verhiltnis von Justiz und
Gewalt im ausgehenden 18. Jahrhundert anhand des Falles der Hamburger Gattenmérderin Maria
Catharina Wichtler», in: Griesebner Andrea et al. (Hg.), Justiz und Gerechtigkeit. Historische
Beitrige (16.—19. Jahrhundert), Innsbruck 2002, S. 331-348

Eibach Joachim, Frankfurter Verhore. Stidtische Lebenswelten und Kriminalitdt im 18. Jahrhundert,
Paderborn 2003, S. 406.

Johnson FEric A., Monkkonen Eric H. (Hg.), The Civilization of Crime. Violence in Town and
Country since the Middle Ages, Urbana 1996, S. 6 {.

Vgl. als Pointierung zahlreicher fritherer Arbeiten Spierenburg Pieter, “Violence and the Civilizing
Process: Does it work?”, Crime, Histoire et Sociétés 5 (2001), S. 87-105; Eisner Manuel, «Indi-
viduelle Gewalt und Modernisierung in Europa, 1200-2000», in: Albrecht Giinther et al. (Hg.),
Gewaltkriminalitdt zwischen Mythos und Realitdit, Frankfurt a. M. 2001, S. 71-100.

Alle hier aufgefiihrten Zahlen sind dokumentiert in Schwerhoff, Criminalized Violence (wie
Anm. 3), S. 106 ff.

Spierenburg Pieter, “Long-Term Trends in Homicide: Theoretical Reflections and Dutch Evidence,
Fifteenth to Twentieth Centuries”, in: Johnson/Monkkonen (wie Anm. 13), S. 63—-105; Cockburn
J. S., “Patterns of Violence in English Society: Homicide in Kent 1560-1985", Past & Present 130
(1991), S. 70-106.

Cockburn (wie Anm. 16) S. 79 ff.

Schwerhoff (wie Anm. 9), S. 283; Blastenbrei Peter, Kriminalitiit in Rom 1560—1585, Tiibingen
1995, S. 71.

Zur Auseinandersetzung mit Elias vgl. Schwerhoff Gerd, «Zivilisationsprozess und Geschichts-
wissenschaft. Norbert Elias” Forschungsparadigma in historischer Sicht», Historische Zeitschrift
266 (1998), S. 561-605.

Vgl. auch von Trotha Trutz, «Zur Soziologie der Gewalt», in: Ders. (Hg.), Soziologie der Gewalt,
Opladen 1997, S. 9-56, hier 14.

Vel. jetzt: Groebner Valentin, Ungestalten. Die visuelle Kultur der Gewalt im Mittelalter, Miinchen
2003, S. 19 ff.; Dinges Martin, «Vom Mythos des <Prozesses der Zivilisation> zu einer realistischen
Geschichte der Gewalt», in: Bonnen Gerold, Gallé Volker (Hg.), Der Mord und die Klage. Das
Nibelungenlied und die Kulturen der Gewalt, Worms 2003, S. 8-39

Spierenburg (wie Anm. 14), S. 96.

Von Trotha (wie Anm. 20), S. 20 ff.

Vgl. den Uberblick zu den einschligigen deutschen Studien bei Schwerhoff Gerd, Aktenkundig
und gerichtsnotorisch. Einfiihrung in die Historische Kriminalitditsforschung, Tiibingen 1999,
S. 113 ff. Ausfiihrlicher Schwerhoff, Social Control (wie Anm. 3), S. 226 ff.

Spierenburg Pieter, <How Violent Were Women? Court Cases in Amsterdam, 1650-1810», Crime,
Histoire et Sociétés 1 (1997), S. 9-28, hier 10.

Fuchs Ralf-Peter, Um die Ehre. Westfilische Beleidigungsprozesse vor dem Reichskammergericht
1525-1805, Paderborn 1999, S. 139 ff.

Frank Michael, «Ehre und Gewalt im Dorf der Frithen Neuzeit. Das Beispiel Heiden (Grafschaft Lippe)
im 17. u. 18. Jahrhundert», in: Schreiner Klaus, Schwerhoff Gerd (Hg.), Verletzte Ehre. Ehrkonflikte
in Gesellschaften des Mittelalters und der Friihen Neuzeit, Koln 1995, S. 320-338, hier 337.
Eibach (wie Anm. 12), S. 208 ff.

Walz Rainer, «Agonale Kommunikation im Dorf der Frithen Neuzeit», Westfélische Forschungen 42
(1992), S. 215-251, hier 222.

Wettmann-Jungblut Peter, «Gewalt und Gegen-Gewalt. Gewalthandeln, Alkoholkonsum und die
Dynamik von Konflikten anhand eines Fallbeispiels aus dem frithneuzeitlichen Schwarzwald»,



32

33

34

35

36
37

38

40

_72_

in: Eriksson/Krug-Richter (wie Anm. 3), S. 17-58

Tlusty B. Ann, Bacchus and Civic Order: The Culture of Drink in Early Modern Germany, Char-
lottesville 2001.

Walz (wie Anm. 29), S. 232 ff.; im Ubrigen gestand die zeitgentssische Jurisprudenz einem Be-
leidigten durchaus das Recht auf Retorsion zu. Vgl. Fuchs (wie Anm. 26), S. 56.

Krug-Richter Barbara, «Von nackten Hummeln und Schandpflastern. Formen und Kontexte von
Rauf- und Ehrhéndeln in der westfilischen Gerichtsherrschaft Canstein um 1700», in: Eriksson/
Krug-Richter (wie Anm. 3), S. 269-307.

Zur sozialen Kontrolle allgemein Bergalli Roberto, Sumner Collin (Hg.), Social Control and Politi-
cal Order. European Perspectives at the End of the Century, London 1997, hier wird die Definition
von Martin Dinges zugrunde gelegt, der unter sozialer Kontrolle «jede Form sozialer Interaktion
und Kommunikation [versteht], bei der Personen oder Gruppen abweichendes Verhalten definieren
und darauf mit einer Massnahme reagieren». Dinges Martin, «Justiznutzungen als soziale Kontrolle
in der Frithen Neuzeit», in: Blauert Andreas, Schwerhoff Gerd, Kriminalitdtsgeschichte. Beitrdge
zur Sozial- und Kulturgeschichte der Vormoderne, Konstanz 2000, S. 503—544, hier 508 f.
Jessen Ralph, «Gewaltkriminalitdt im Ruhrgebiet zwischen biirgerlicher Panik und proletarischer
Subkultur», in: Kift Dagmar (Hg.), Kirmes — Kneipe — Kino. Arbeiterkultur im Ruhrgebiet zwischen
Kommerz und Kontrolle (1850-1914), Paderborn 1992, S. 226-255, hier 251.

Eibach (wie Anm. 12), S. 241 ff., 279 ff.

Vgl. Schulze Winfried, Bauerlicher Widerstand und feudale Herrschaft in der Friihen Neuzeit,
Stuttgart 1980. Zur Verbindung zwischen Kriminalitits- und Protestforschung die Beitrdge in
Haberlein Mark (Hg.), Devianz, Widerstand und Herrschaftspraxis in der Vormoderne. Studien
zu Konflikten im siidwestdeutschen Raum (15.—18. Jh.), Konstanz 1999,

Kottmann Peter, «Gogerichte in der Agrargesellschaft des Hochstifts Osnabriick (1500-1800)»
Historische Mitteilungen 11 (1998), S. 1-22, hier 14.

Vgl. Dinges (wie Anm. 34).

Castan Yves, Honnéteté et relations sociales en Languedoc (1715-1750), Paris 1974.



	Gewaltkriminalität im Wandel (14.-18. Jahrhundert) : Ergebnisse und Perspektiven der Forschung

