
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 20 (2005)

Artikel: Spielräume zur Gestaltung der "freien Zeit" im Ancien Régime : ein
Vergleich zwischen katholischen und reformierten Territorien der
Ostschweiz

Autor: Baumann, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-871923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-871923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦117-

Max Baumann

Spielräume zur Gestaltung der «freien Zeit»
im Ancien Regime

Ein Vergleich zwischen katholischen und reformierten
Territorien der Ostschweiz

Calvinistische Moral und absolutistische Herrschaft

«Ora et labora» ist als Feitspruch der Benediktiner bekannt. Er prägte den rhythmisierten

Tagesablauf der Mönche von Stundengebet, Handarbeit, Studium, Essen und
Schlafen. Beten und Arbeiten bildete aber auch das Febensmotto der calvinistisch

geprägten, reformierten Morallehre. Der Tag sollte vollständig ausgefüllt sein mit
Arbeit und mit Gottesdienst. Essen und Schlafen dienten dazwischen der Reproduktion

der Kräfte. «Dolce far niente» war in der reformierten Welt buchstäblich ein

Fremdwort; es stammte ja auch aus dem katholischen Kulturraum. Die reformierte
Morallehre setzte Nichtstun gleich mit Müssiggang, und Müssiggang galt
sprichwörtlich «als aller Faster Anfang». Wer dem «Dolce far niente» frönte, wurde als

arbeitsscheu, als faul im abwertenden Sinn verurteilt; er verfehlte sein Febensziel,

gehörte nicht zu den Auserwählten Gottes; Nichtstun pflasterte den Weg zu den

Verworfenen in die Hölle.1

In dieser Gedankenwelt gab es keinen Raum für Freizeit im Sinn von Müsse,

Kurzweil, Belustigung, Vergnügen. Der Mensch brauchte weder Zerstreuung noch

gar Zeitvertreib; Zerstreuung lenkte vom eigentlichen Febensziel, Gebet und
Arbeit, ab, und die von Gott eingeräumte Zeit musste man mcht vertreiben, sondern

nutzen. Probleme boten da die Sonn- und Feiertage, an denen die Arbeit gemäss

göttlichem Gebot untersagt war. Zunächst schaffte man die als unnötig erachteten

Feiertage ab und beschränkte sie auf das absolute Minimum, etwa Weihnachten,

Karfreitag und Auffahrt. Die verbleibenden Sonn- und Feiertage aber sollten zu

«fieissiger und andächtiger Besuchung der Predigten, Fesung der Heiligen Schrift
und anderen gottseligen Betrachtungen und Übungen» verwendet werden. Der
Besuch der Vormittagspredigt war obligatorisch, jener der Kinder- oder Christenlehre

nachmittags zumindest dringend empfohlen. Vor, zwischen und nach den

Gemeindegottesdiensten sollten die Erwachsenen erbauliche Bücher lesen, die

Kinder aber die «in der Schule erlernten Grundwahrheiten des Christentums und



¦118-

die Kernsprüche aus der heiligen göttlichen Schrift wiederholen und sich mit Fe-

sung des teuren Worts Gottes selbst zu Besuchung der Predigten und Kinderlehren

christgeziemend vorbereiten».2 Spaziergänge, Wanderungen, Ausfahrten oder gar
Baden im Freien waren verpönt. Noch 1781 verbot der Rat von St. Gallen das «so

höchstärgerliche als unnötige über Fand gehen, reiten und fahren» an Sonn- und

Feiertagen. Ausnahmen durfte nur der Amtsbürgermeister persönlich erteilen, und

zwar höchstens dreimal jährlich.3
Der reformierte Staat, welcher sich die Kirche untergeordnet hatte, übernahm diese

calvinistischen Werte und Normen. Um sie zu verwirklichen, erliess er Sittengesetze.

So richtete sich das «Christliche Mandat» Berns 1567 gegen «Gotteslesterer,

Sägner, Tüffelsschweerer, mutwillige Versumer und Verachter der Predigen des

heiligen göttlichen Worts und heiligen Sakramente, Ungehorsamme der Eiteren,
Hurer, Eebrächer, Kuppler, trunckne Füt, Täntzer, öffentliche Wucherer, Spiler,
unnütze Müssiggänger, die so üppige Kleyder tragend, uff Kilchwyhnen louffend,
in mummeryen und Fassnachtbutzen wyss umblouffend, Fassnachtsfüwr machend,
nächtliche Unfugen anrichtend oder spaat in Zechen biss in die Nacht verharrend,

gegen liederliche Winckelwirte und was sonst derglychen mer ergerlicher Fütten
sind».4 Neben Vergehen gegen Kirche und Religion betraf das Gesetz somit vor
allem unerwünschte Freizeitbeschäftigungen wie Wirtshausbesuche, Spielen, Tanzen,

Nachtleben, sexuelle Kontakte ausserhalb der Ehe, überlieferte Volksbräuche

und - ganz allgemein - den Müssiggang.

Angestrebt wurde die Umerziehung der an mittelalterliche Fröhlichkeit und Fe-
benslust gewohnten Bürger und Untertanen. Sie sollten Tugenden wie Frömmigkeit,
Ernsthaftigkeit, Fleiss, Feistungsfreude und Sparsamkeit internalisieren. Das Ideal
bildete der «eingezogen» und angepasst lebende Mensch. Dieses Ziel war einerseits

durch Belehrung, ja Indoktrination mit Hilfe von Predigten, Unterricht und
geistlicher Fektüre zu erreichen, anderseits durch die Bestrafung von Verstössen gegen
die erwünschten Normen.

In jeder Kirchgemeinde wachte eine besondere Instanz über die Einhaltung der

Sittenmandate; in Bern hiess sie Chorgericht, in Zürich Stillstand. Diese Sittengerichte
hatten den Auftrag, den Febenswandel der Männer und Frauen aktiv zu kontrollieren,

Anzeigen entgegenzunehmen, die Beschuldigten zu verhören und allenfalls zu
bestrafen. Dabei war die ganze Bevölkerung aufgefordert, ihre Wahrnehmungen zu
melden. Man sollte sich nicht nur beobachten, sondern sogar ausspionieren. Daraus

entstand ein ausgeklügeltes Spitzelsystem, in welchem sich alle gegenseitig
aushorchten, verdächtigten und denunzierten.

Diese Methode der totalen Kontrolle innerhalb der Untertanenschaft selbst kam
der weltlichen Obrigkeit in der Alten Eidgenossenschaft sehr gelegen, zumal in
einer Zeit zunehmend absolutistischer Tendenzen. Bekanntlich verfügten die
damals Herrschenden weder über ein stehendes Heer noch über einen ausgebauten



119-

Pohzeiapparat. Die Eingliederung der kirchlichen Bereiche in den reformierten
Staat ermöglichte es nun den weltlichen Machthabern, sich auch als Hüter über

Religion und Moral zu profilieren. Dadurch legitimierten sie ihr Recht, Sittengesetze
aufzustellen und deren Befolgung zu erzwingen. Mit dem Argument, Gott werde

dereinst Rechenschaft von ihnen fordern, gelang es den Regierungen, ideologisch
zu verbrämen, dass dieses Kontrollsystem in Tat und Wahrheit ihre Herrschaft
stabilisieren sollte «Eingezogen» lebende, angepasste Untertaninnen und Untertanen

waren leichter zu regieren
Darstellungen über die Sittenpolitik im Ancien Regime bestehen vor allem für die

reformierten Städteorte Bern, Basel, Zürich, St. Gallen und ihre Herrschaftsbereiche.5

Eigene Untersuchungen im ehemals bernischen Unteraargau liessen erkennen, dass

im konfessionellen Grenzgebiet zum katholischen Fricktal und zur Grafschaft Baden

die calvimstischen Moralgesetze zum Teil unterhöhlt wurden. Das junge Volk liess

sich hier durch keine Sittenwächter davon abhalten, in der katholischen Nachbarschaft

Kirchweihfeste aufzusuchen und dort nach Herzenslust zu tanzen. Und welche

Faszination übte die Fasnacht auf puritanisch erzogene Burschen und Mädchen

aus, ein Brauch, der es ermöglichte, unerkannt jene Fustbarkeiten zu gemessen, die

zu Hause als heidnisch und sündhaft streng verfolgt wurden. Gelegentlich gab es

aber trotzdem Denunziationen, die Chorgerichte schritten ein, und deren Protokolle
vermerkten viele Übertretungen dieser Art. Die Dunkelziffer dürfte aber sehr viel
höher gewesen sein.6

Diese Erkenntnisse aus konfessionellen Grenzgebieten lenkten das Interesse einerseits

auf die Moralpolitik katholischer Obrigkeiten, anderseits auf deren Durchsetzbarkeit

in weniger absolutistisch regierten Gegenden wie Gemeinen Herrschaften. Die im
Jahr 2003 erschienene neue St. Galler Kantonsgeschichte bot die Gelegenheit zu

einer Detailstudie über diese Fragen.7

Das Gebiet des heutigen Kantons St. Gallen bestand bis 1798 aus zwölf klar
abgegrenzten Territorien Auf engstem Raum drängten sich hier sechs katholische, drei

reformierte und drei Staatswesen, in denen beide Konfessionen zugelassen waren.
Hier konnte man die folgenden Fragen geradezu ideal untersuchen:

- Fassen sich in der Moralgesetzgebung Unterschiede zwischen katholischen und
reformierten Obrigkeiten feststellen? Gab es gegenseitige Einflüsse im Sinne

von Verschärfungen oder Milderungen über die politischen und konfessionellen
Grenzen hinweg?

- Waren die Sittengesetze bei ähnlichen Moralvorstellungen strenger in straff
absolutistisch regierten Gebieten als in solchen mit grösserer Selbstverwaltung?

- Welche Instanzen waren für die Durchsetzung der offiziellen Normen und für die

Ahndung von Verstössen zuständig?

- War die obrigkeitliche Moralpolitik in den unterschiedlichen Gebieten von Erfolg
gekrönt oder scheiterte sie?



¦120-

Aufgrund der Quellenlage werden hier im Wesentlichen die reformierte Stadt und die

katholische Fürstabtei St. Gallen sowie die obrigkeitsferneren Fandvogteien Sargans8

und Gaster9 mit einem residierenden beziehungsweise nicht residierenden Fandvogt
ausgewählt. Die übrigen Territorien bieten gelegentlich Ergänzungen.

Erlaubte und verbotene Freizeitbeschäftigungen

Die «beiden St. Gallen» - Stadt und Fürstabtei - waren stark von geistlichem Einfluss

geprägt. Im Klosterstaat regierte ein Mönch und Priester mit einem Stab von
geistlichen und weltlichen Ministem. In der Stadt Vadians sassen zwar keine Geistlichen

im Rat; dieser übernahm aber die in St. Gallen vertretene, dogmatisch-orthodoxe
Theologie, welche im Faufe der Zeit völlig erstarrte, jedoch bis 1798 die offizielle
religiöse Doktrin bildete. Erstaunlicherweise hielt der Rat, der wirtschaftspolitisch
dynamisch agierte, im religiös-sittlichen Bereich bis zum Ende des Ancien Regime
konservativ-unflexibel an theologisch schon damals völlig überholten Positionen fest.

So schrieb er allen Bürgerinnen und Bürgern den Besuch des Sonntagsgottesdienstes
und sogar des Mittwochgebetes verbindlich vor, ebenso den jährlich viermaligen
Empfang des Abendmahles.

Diese Ausrichtung deckte sich mit jener der Fürstäbte voll und ganz. Auch im
Klosterstaat waren der sonntägliche Kirchgang und die Osterkommunion durch Gesetz

verordnet; an der Stelle des Mittwochgebets stand der täglich mehrmalige Englische
Gruss beim Angelusläuten; dazu kamen gegen dreissig Feiertage.10

In Bezug auf den Kampf gegen die Hoffart stimmten die Auffassungen, insbesondere

darüber, worin schickliche Bekleidung bestehe, völlig überein. Beide Obrigkeiten
verboten teure Stoffe, Verzierungen, Schmuck und insbesondere entblösste Haut;
beide förderten traditionelle anstelle von modischer Gewandung; beide vertraten auch

die Ansicht, durch die Kleidung sollten die Standesunterschiede sichtbar werden.

Der Rat von St. Gallen musste den Fernkaufieuten allerdings zugestehen, sich im
Ausland modisch zu kleiden, weil diese sich dort nicht blamieren wollten; sobald sie

aber heimkamen, mussten sie sich sogleich umziehen. In den südlichen Fandvogteien
Sargans und Gaster bestanden dagegen keine obrigkeitlichen Kleidervorschriften;
die äussere Erscheinung der Feute war hier freier.

Stadt und Fürstabtei verfolgten auch gleiche Ziele im Bereich intimer
zwischenmenschlicher Beziehungen. Sexuelle Kontakte ausserhalb der Ehe waren in beiden

Staatswesen strengstens verboten. Beide bekämpften altüberliefertes Brauchtum im
Kontakt zwischen Mann und Frau, etwa «Stubeten» und andere Zusammenkünfte
unverheirateter Feute, ebenso den Kiltgang als traditionellen Werbebrauch. Der
Rat der Stadt beschuldigte Eltern und Handwerksmeister, «der geilen Jugend den

Zügel viel zu lang» zu lassen, und die fürstäbtische Obrigkeit klagte über Fedige,



¦121

sie würden sich verstohlen und an abgelegenen Orten «zusammenpaaren» und dabei

«unzüchtige Buhlschaften und fleischliche Sünden verüben». Beide Regierungen
waren ebenso bestrebt, die aus dem Mittelalter stammende Gewohnheit privater
Heiratsversprechen und heimlicher Ehen zu unterdrücken; sie anerkannten nur
Ehen als gültig, die vor dem Pfarrer mit öffentlichem Kirchgang besiegelt worden

waren. Für Fandvogteien wie Gaster lassen sich keine obrigkeitlichen Gesetze zu
den intimen Beziehungen zwischen Mann und Frau feststellen. Man überliess diesen

Bereich den kirchlichen Instanzen.

Mit dem Versuch, die offizielle Sexualmoral mit absolutistischer Gebots- und

Verbotsgewalt durchzusetzen, griff sowohl die reformierte Stadt als auch die katholische

Fürstabtei St. Gallen massiv in die Gestaltung der arbeits- und gottesdienstfreien Zeit
ihrer Untertanen ein, und zwar mit identischer Zielsetzung. In anderen Bereichen
lassen sich dagegen beträchtliche Unterschiede feststellen.

Im reformierten Umfeld galt die puritanische Sittenstrenge nicht nur für die Sexualität,
sondern für alle Febensbereiche. Das Prinzip von Gebet und Arbeit war absolut und
liess für andere Febensgenüsse keinen Raum. Der konsequent auf das Wort Gottes

und damit auf die intellektuelle Einsicht ausgerichtete reformierte Gottesdienst

widerspiegelte diesen Sachverhalt ebenfalls.

Dagegen stand die katholische Welt noch ganz in der mittelalterlichen Tradition, die

neben der Pflichterfüllung auch Febensfreude und Febenslust zuliess. Der katholische

Gottesdienst sprach neben dem Verstand auch die Sinne an, mit Musik, Bildern,
Gewändern und Weihrauch, mit der ganzen Fiturgie. Das kirchliche Brauchtum
enthielt stets eine Kombination von jenseitigen und diesseitigen Elementen: Dem
Kirchweihfest mit dem feierlichen Hochamt schloss sich die «Chilbi» mit fröhlicher,

ja ausgelassener Geselligkeit an. Das Erntedankfest umfasste sowohl den Dank an

Gott als auch den Genuss von Speise und Trank. Auf Flurprozessionen mit Gesang
und Rosenkranzgebet wurden am Ziel eine Messe und anschliessend eine Zwischen-

verpfiegung im lockeren Zusammensein abgehalten. Während im reformierten Denken

(nach einem Wort Vadians) alles Sinnliche die Fleischlichkeit förderte und von
geistlichen Gedanken ablenkte, war das katholische religiöse Brauchtum geprägt
durch einen Rhythmus, in welchem sich Ernst und Heiterkeit ablösten. Der strengen

vierzigtägigen Fastenzeit ging die Fasnacht voraus, an welcher die Gläubigen sich

nochmals ausleben durften, um die folgenden Wochen der Askese leichter
durchzustehen. Der Verzicht in Fasten- und Adventszeit wurde durch die Vorfreude auf
Ostern und Weihnachten mit der Aussicht versüsst, sich bei einem festlichen Mahl
wieder irdische Freuden gönnen zu dürfen. Vergnügen, Kurzweil, Belustigung - auch

Müsse! - sollten den ohnehin harten Alltag gelegentlich etwas auflockern und
mithelfen, Kummer und Sorgen wieder besser zu ertragen.
Dem pragmatischen Zulassen von Zeiten der Entspannung und des Febensgenus-
ses neben Zeiten besonderer Sittenstrenge entsprach auch die Möglichkeit für



¦122-

Katholikinnen und Katholiken, allfälliges Überborden danach zu beichten und die

Fossprechung von begangenen Sünden zu erlangen, um nachher umso mehr Busse

zu tun. Diese Möglichkeit gab es im reformierten Raum nicht. Die reformierte

Moraltheologie lehnte Zeiten der Entspannung ebenso wie alle Sinnlichkeit im
katholischen Brauchtum als heidmsch und fleischlich ab Dogmatisch forderte sie

konsequent gleiche Tugendhaftigkeit während des ganzen Jahres, ja während des

ganzen Febens.

Diese unterschiedliche Auffassung von Febensgenuss fand ihren Niederschlag auch

in den Sittengesetzen, so etwa in den Bestimmungen über den Wirtshausbesuch: Im
reformierten St. Gallen war er werktags - mit Ausnahmen für betagte, wohlhabende

Feute - generell verboten; sonntags konnte der Rat nicht umhin, ab zwei Uhr eine

Konsumation von Wein oder Most mit Brot und kalten Beilagen zu dulden; doch
ab fünf Uhr wurde bezahlt, damit die Gaststube um sechs Uhr geschlossen werden

konnte. Moral und Geschäftstüchtigkeit kamen sich beim Rat allerdings in die Quere;

im Sinne des Merkantilismus sollte ja Geld in die Stadt fliessen, und so durften
die Wirte ihre Fokale auch werktags bis sechs Uhr offen halten, und zwar für die

(katholischen!) Bauern der Umgebung und die übrigen Fremden, für alle also ausser

für die eigenen Bürger; diese kehrten dafür heimlich in Gaststätten der katholischen
Nachbarschaft ein.

Die fürstäbtische Regierung gestattete nämlich Öffnungszeiten bis neun Uhr abends,

allerdings nur für männliche Erwachsene. Frauen mussten beim Betzeitläuten nach

Hause gehen; lediges «junges Volk» durfte die Wirtshäuser im eigenen Dorf gar
nicht betreten und tat sich dafür umgekehrt in jenen der reformierten Stadt gütlich!
Im Gasterland war gar keine «Polizeistunde» festgelegt; trotz Protesten einzelner

Pfarrer gelang es den Wirten, eine Beschränkung der Öffnungszeiten zu verhindern;
die Fandvogtei genoss diesbezüglich Selbstverwaltung, und die Wirte selbst sassen

in einflussreichen Positionen!

Das Rauchen, das in der Mitte des 17. Jahrhunderts aufkam, untersagte der Rat

von St. Gallen als «eingebildete, geringe Ergötzung», welche zur Untüchtigkeit des

Feibes und Gemütes führe; auf verbotenem Tabakgenuss stand daher eine Busse.

Dasselbe galt für die übrigen reformierten Fandvogteien. Die Fürstabtei schloss sich

der Verbotspolitik der eidgenössischen Tagsatzung an. Das Verlangen nach Nikotin
war letztlich jedoch stärker als alle Gesetze der Staatsmänner. Im Gaster aber war das

Rauchen und Schnupfen fast völlig frei; bereits 1674 durfte jedermann «in und auf
dem Seinigen» rauchen; 1734 lautete das Gesetz sogar positiv: «Das Tabakrauchen

ist erlaubt.» Rauchen bildete hier nicht ein moralisches Problem, sondern allenfalls

eine Feuergefahr und eine Frage der Schicklichkeit: Bei Prozessionen, an Fandsge-
meinden und vor Gericht war es auch hier verboten.

Das Spielen mit Karten, Würfeln und Kegeln -Tradition seit dem Mttelalter - wurde

in der Stadt St Gallen immer mehr eingeschränkt und in den privaten Raum abge-



¦123-

drängt. Die benachbarte Fürstabtei betrieb eine ähnliche Politik; sie untersagte das

Kartenspiel um Geld, duldete aber das Kegeln um höchstens einen halben Batzen.

Die südlichen, katholischen Fandvogteien kannten kein generelles Spielverbot; ein
solches trat lediglich in gleichsam «heiligen Zeiten» in Kraft, also während der

Fastenzeit, zum Teil im Advent und vom Samstagabend bis nach dem

Sonntagsgottesdienst. Wie beim Feiern von Festen auferlegte man den Gläubigen periodisch
einen Spielverzicht.
Am unerbittlichsten ging die sittenstrenge Stadt St. Gallen gegen das Tanzen vor;
es führe zu Feichtfertigkeiten und sündhaftem Feben. Nur bei Hochzeiten machte

der Rat gelegentlich eine Ausnahme, andernfalls durften Musikanten nur
Tafelmusik darbieten. Noch 1796, knapp zwei Jahre vor der Helvetischen Revolution,
hielt er prüde am generellen Tanzverbot fest, und zwar «sowohl in öffentlichen
Wirts- und Zunft- als aber auch in Privathäusern zu allen Zeiten gänzlich». In seiner

Kompromisslosigkeit verschluss der Rat seine Augen vor der Tatsache, dass die

reichen Bürgersfamilien auf ihren Fandsitzen im Fürstenland und Rheintal grosse
Bälle abhielten.

Die Fürstäbte machten sich die Sache mit dem Tanzen weniger leicht, obschon sie als

zölibatäre Priester ohnehin persönlich darauf verzichten mussten. Sie wussten, dass

das Tanzen an Kirchweihfesten und an der Fasnacht alter Tradition entsprach, ebenso

dass die jungen Feute sämtliche Kirchweihfeste der weiten Umgebung aufsuchten,

um dem verpönten Tun zu frönen. Die Fandesherren befürchteten jedoch, der nicht
verbotene Alkoholgenuss enthemme beim Tanzen und führe auf dem Heimweg zu
verbotenen sexuellen Kontakten. Um den jungen Feuten dennoch ein Ventil für ihre

angestaute Febenslust zu bieten, führten sie bereits im 17. Jahrhundert jährlich fünf
offizielle «Trinktage» ein, an denen Burschen und Mädchen beisammensitzen und

tanzen durften, allerdings nur nachmittags, in öffentlichen Wirtshäusern und unter
Aufsicht des Ammanns. Der tanzfreudigen Jugend war der bewilligte Spielraum zu

eng, einigen konservativen Mönchen und Pfarrern ging er zu weit, und der benachbarte,

sittenstrenge Rat von St. Gallen betrachtete selbst dieses kleine Zugeständnis
als grosses Ärgernis. So schwankte die fürstäbtische Politik dauernd zwischen

restriktiver, fundamentalistischer Moralpolitik und pragmatischem Eingehen auf die

Bedürfnisse der Untergebenen.
Vom Februar 1729 hat sich ein Protokoll erhalten, welches das geschilderte Dilemma

und die unterschiedlichen Meinungen innerhalb der fürstäbtischen Regierung

wiedergibt. Einmal mehr wurde über die Frage diskutiert, ob das Tanzen an der

kommenden Fasnacht bewilligt werden solle oder nicht. Der Fandesherr neigte aus

prinzipiellen Gründen eher zu einem Verbot; doch nur ein einziger Beamter teilte
seine Ansicht. Alle übrigen, auch die Kleriker, traten für Nachgiebigkeit ein; man
solle den jungen Feuten auch eine Freude gönnen, es gebe «wenige Fustbarkeiten

mit minderer Gefahr als ein offener Tanz» und es sei anstössiger, wenn das Volk ein



¦124-

Verbot heimlich oder jenseits der Fandesgrenzen übertrete. Trotzdem konnte sich der

Fandesfürst nicht zu einer positiven Entscheidung zugunsten des (aus seiner Sicht)
kleineren Übels durchringen; er erteilte keine formelle Bewilligung. Doch empfahl
er den Fandvögten, bei den Wirten durchblicken zu lassen, man werde ihnen «durch

die Finger sehen» und die Tanzenden nicht bestrafen, sofern dabei keine Exzesse

begangen würden. Der geistliche Herr wählte damit zwar mcht eine pnnzipientreue,
aber doch eine pragmatische, mildere, menschenfreundliche Fösung.11

In den südlichen Fandvogteien war die Bewilligungspraxis auch in diesem Bereich
viel weniger eng. In Sargans bedurfte das Tanzen an der Fasnacht, an Kirchweihfesten

und an Hochzeiten keiner speziellen Erlaubnis. Im Gaster lautete das Gesetz

umgekehrt: Tanzen war sonntags sowie an Marien- und Apostelfesten verboten,

im Übrigen aber generell gestattet. Diese offenherzige Regelung galt jedoch nur
nachmittags. Für Abendveranstaltungen war auch hier das Einverständnis der
Oberbehörden erforderlich.

Überwachung und Strafen

Auch die Kontrolle des Privatlebens und die Ahndung von Verstössen erfolgten
unterschiedlich je nach katholischer oder reformierter Konfession. In den reformierten
Territorien bestanden für diesen Bereich eigene Organe wie in Bern, Zürich und Basel.

In St. Gallen waren die Stadtweibel und Stadtknechte die offiziellen Kontrolleure
der Mitbürger. Daneben stellten die Behörden geheime Polizeidiener als Aufpasser
ein. Sonntags zogen die «Herren Umgänger» durch die Gassen und überprüften die

Einhaltung der Gottesdienstpflicht. Wie schon erwähnt, waren im Übrigen alle Bürgerinnen

und Bürger aufgefordert, sich gegenseitig zu beobachten und Wahrnehmungen

zu denunzieren. Wer sich bei leichteren Übertretungen von Sittengesetzen ertappen
liess, wurde vor das Bussengelicht zitiert; es tagte allerdings nur zweimal jährlich,
einerseits um Verstösse gegen die Wirteordnung, anderseits um solche gegen die

Kleidergebote zu bestrafen

Auf der Fandschaft, etwa in der Freiherrschaft Sax, im Toggenburg oder im Rheintal,
amtete in jeder reformierten Kirchgemeinde ein Sittengericht, das sonntags nach

dem Gottesdienst zurückblieb und im Chor tagte; man nannte es daher «Stillstand»
oder «Chorgericht».
In den katholischen Gebieten kannte man weder geheime Kontrollorgane noch

Sondergerichte Die Ahndung leichterer, auch heimlicher Übertretungen war den

Seelsorgern überlassen. In der Beichte mahnte der Dorfpfarrer oder ein anonymer
Kapuziner von zukünftigen Verstössen ab; nach der Erweckung von Reue und Feid
sowie dem Fassen guter Vorsätze sprach er den Sünder oder die Sünderin von der

Schuld frei und auferlegte eine Busse, meist in der Form von Gebeten, allenfalls



¦125-

einer Wiedergutmachung. Alles spielte sich unter dem Schutz des Beichtgeheimnisses

ab und fand nie den Weg in die Protokolle. Im Übrigen aber waren die

normalen staatlichen Genchtsmstanzen für Übertretungen von Gesetzen zuständig,

je nach Territorium das Niedergericht oder der Fandvogt. Hier gab es keine

Anonymität; die Verstösse wurden in Gerichtsprotokollen und Bussenregistern
schriftlich festgehalten.

Erfolg oder Misserfolg der obrigkeitlichen Moralpolitik?

Es stellt sich nun die Frage, ob den Machthabern die Umerziehung der Bürgerinnen

und Bürger beziehungsweise der Untertaninnen und Untertanen gelungen sei,

zumal in den beiden St. Gallen mit ihren strengen Normen. Passte sich das Volk im
erwünschten Sinn an? Internalisierte es die vorgeschriebenen Werte? Fiess es sich

die als unmoralisch abgewerteten Traditionen und Volksbräuche nehmen? Oder

umging es die Vorschriften oft? Fässt sich gar Widerstand gegen die obrigkeitliche
Moralpolitik feststellen?

Diese Fragen sind nicht eindeutig beantwortbar. Zum einen enthalten die schriftlichen

Quellen nur die bei den Gerichten angezeigten Verstösse; weder lässt sich

die Dunkelziffer der tatsächlichen Übertretungen erahnen, noch kann abgeschätzt

werden, ein wie grosser Anteil von Menschen sich den Sittengesetzen unterzogen
hat. Zudem hängt über dem Beichtstuhl der Mantel des Schweigens. Zum andern

war die Bewertung der Moralität sehr subjektiv.
Fiest man die Sittenmandate, könnte man meinen, die Zeiten seien immer schlimmer,
der Febenswandel der Feute sei immer unmoralischer geworden, und dies in
reformierten wie in katholischen Gebieten. Überall klagten die Sittenhüter über schlechten

Gottesdienstbesuch, das Überhandnehmen des Saufens, Fressens und Spielens, die

Missachtung des Tanzverbotes, die Zunahme von «Hurerei und Unkeuschheit».

Im Gebiet der Fürstabtei begnügte sich die «geile» Jugend mcht mit den gnädigst
zugestandenen Trinktagen; sie lief weiterhin auf alle Kirchweihfeste und amüsierte

sich in der reformierten Stadt. Umgekehrt stiessen sich die Sittenwächter St. Gallens

daran, dass ihre Mitbürger sich auf der katholischen Fandschaft und besonders auf
den zahllosen Fandsitzen vergnügten.
Wenn der Fürstabt von Zeit zu Zeit alle Pfarreien visitierte und sich nach dem Stand

der Sittlichkeit erkundigte, erfuhr er überall, es werde gespielt, getrunken, geraucht,

getanzt und die Wirte würden ausschenken, «so lange man begehre». Alkoholismus

war weit verbreitet, auch unter Frauen. In der kleinen zürcherischen Freiherrschaft
Sax wurden alljährlich fünf bis sechs Brautpaare wegen Beischlafs vor der Hochzeit
gebüsst.12 In St. Gallen standen die Bürgersfrauen und Mägde jeweils reihenweise

vor dem «Hoffart-Bussen-Gericht», um sich Rügen wegen modischer oder nicht



¦126-

standesgemässer Kleidung, wegen entblösster Haut oder verbotenen Schmucks
anzuhören und dafür Bussen zu bezahlen.13

Wegen der kleinräumigen Verhältnisse waren die Fandesgrenzen überall in Reichweite,

und hier endete zugleich die Zuständigkeit der einheimischen Sittenhüter. So

benützten viele die Gelegenheit, sich im nahen «Ausland» auszuleben. Es gab auch

abgelegene Orte im eigenen Territorium, aus denen selten Anzeigen erfolgten, und
das sprach sich bald herum. Über die Feute von Amden hoch über dem Walensee

hiess es, sie würden «weder Gebote noch Verbote der Obern» halten.14 Im Toggen-

burger Bergdorf Krinau hatte die Gemeinde selbst das Niedergericht mne, unter den

Augen der eigenen Vorgesetzten entwickelte sich der Ort im 17 Jahrhundert zu einem

Sündenpfuhl, der von weit her aufgesucht wurde und dem von der Fandesherrschaft

nur schwer beizukommen war.15 Im oberen Rheintal galt das kleine Amt Garns als

Sammelplatz unmoralischen Gesindels; der nicht residierende Fandvogt von Gaster

suchte das Dorf nur alle zwei Jahre kurz auf und überliess die Verwaltung im Übrigen
der örtlichen Oberschicht.16

Offener Widerstand gegen die Sittenpolitik lässt sich dagegen selten feststellen. Aus
St. Gallen ist bekannt, dass viele Bürgerinnen und Bürger sich über die Prüderie

der Gesetzgeber mokierten und die Sittenhüter und geheimen Aufpasser lächerlich
machten. Aus der Fandschaft wurde gelegentlich ein Bauer zitiert, der seine

Einstellung deutlich kundtat, etwa «er frage der Obrigkeit und den Pfaffen nütz nach»

oder «er lasse sich von keinem Beichtvater nütz einreden und wisse besser als sie,

was er zu tun habe».17

Zu allen diesen Belegen von Verstössen gegen die Moralgesetze muss quellenkritisch
vermerkt werden, dass es sich zwar um viele Beispiele und überlieferte Zitate handelt,

dass sie aber keine Repräsentativität beanspruchen können Sie geben keinen
Aufschluss über das moralische Verhalten der Gesamtbevölkerung und damit über

Erfolg oder Misserfolg der obrigkeitlichen Moralpolitik.
Eine letzte Quellengattung könnte zur Beantwortung dieser Frage noch beigezogen

werden: die Fandesbeschreibungen, besonders aus dem 18. Jahrhundert. Die
Urteile gehen aber je nach Standpunkt des Verfassers weit auseinander. So rühmte

der Italiener Pazzaglia die Bevölkerung St. Gallens wegen ihrer Tugendhaftigkeit
und Frömmigkeit, während der Deutsche Meiners dort ausländische Faster und
eheliche Untreue festzustellen meinte. Pfarrer Müller aus Rebstein konnte bei den

reformierten Rheintalern weder Spiel noch Tanz noch andere Fustbarkeiten
beobachten; die Bräuche betreffend die Beziehungen zwischen Burschen und Mädchen
bewertete er als harmlos. Dieser Meinung widersprach Vikar Nägeli von Eichberg
ausdrücklich; Pfarrer Müller sei über den Ruf der Rebsteiner Jugend wohl zu wemg
informiert und daher allzu vertrauensselig. Ebenso unterschiedlich beurteilten zwei

Seelsorger aus zwei Nachbargemeinden die Moralität der Untertoggenburger; der

eine rühmte die «Sittsamkeit, Ehrbarkeit und Eingezogenheit» seiner Schäfchen, der



¦127 -

andere hielt sie für «höchst unmoralisch». Dasselbe Bild ergab eine systematische

Umfrage der Fürstabtei St. Gallen 1796 zum «Status moralis» in sämtlichen

Kirchgemeinden; die einen Seelsorger äusserten sich sehr zufrieden, andere beklagten
die verbreiteten Faster.18

Aus den vorangegangenen Ausführungen über die arbeits- und gottesdienstfreie Zeit
in der Ostschweiz des Ancien Regime lassen sich die folgenden Schlüsse ziehen:
1. In der reformierten Stadt St. Gallen betrieb der Rat unter dem Einfluss der orthodox

geprägten Pfarrerschaft eine äusserst rigide Sittenpolitik, die auf Gebet und Arbeit
ausgerichtet war und alle übrigen Betätigungen als Müssiggang missbilligte. Diese

Politik beruhte auf zahllosen Verboten und Strafdrohungen und hielt bis 1798 an

einem calvimstisch-mtellektuellen Idealbild der Menschen fest, das den Bedürfnissen

der Menschen wenig Rechnung trug und ihren Freiraum stark einschränkte. Der Rat

lockerte seine Vorschriften auch nicht, als in Zürich eine modernere, durch die Aufklärung

geprägte Theologie vertreten wurde und auch in Bern etwas mehr Nachgiebigkeit
festzustellen war Daraus entstand ein Widerspruch zwischen Ideal und Wirklichkeit,
aber auch zwischen wirtschaftlichen Interessen und offiziell vertretenen Normen, was

gelegentlich eine doppelte Moral zur Folge hatte, wie sich an den Beispielen der

Vorschriften für die Bekleidung und für das Gastgewerbe feststellen liess.

2 Die katholische Moral theologie deckte sich mit der reformierten vor allem in den

Bereichen Gottesdienstbesuch und Empfang des Abendmahls sowie schickliche,

schichtspezifische Bekleidung und aussereheliche Sexualität.
3. Die Fürstabtei St. Gallen pflegte das tradierte katholische Brauchtum weiter. Neben

der intellektuellen Übermittlung von Glaubensinhalten behielt das sinnliche Element

in den Gottesdiensten seinen Platz. Dass bei religiösen Anlässen wie Kreuzgängen,
Kirchweih- und Erntedankfesten neben der auf Gott ausgerichteten Frömmigkeit
auch die weltliche Geselligkeit mit irdischen Genüssen zum Zuge kam, wurde
obrigkeitlich zumindest geduldet. Der Rhythmus von Zeiten des Verzichts und Zeiten der

Entspannung war im Ablauf des Kirchenjahres ohnehin fest verankert. In Bezug auf
Wirtshausbesuche und Tanzanlässe geriet die fürstäbtische Regierung in ein Dilemma.

Einerseits wollte sie an den eigenen strengen Massstäben festhalten, anderseits den

Bedürfnissen besonders der jungen Menschen nach Febensgenuss und Vergnügen

Rechnung tragen. Ihre Politik schwankte daher ständig zwischen Prinzipientreue
und Nachgiebigkeit, und der geistliche Fandesfürst liess sich gelegentlich zu einer
inkonsequenten Haltung verleiten, indem die strengen Gesetze zwar in Kraft blieben,
Übertretungen aber strafrechtlich nicht verfolgt wurden.

4. Die Moralpolitik der Fürstabtei war zweifellos durch jene der benachbarten
reformierten Stadt beeinflusst, und zwar im Sinne einer Verschärfung. Der Febensstil der

katholischen Untertanen sollte mcht an einem wemger strengen Massstab gemessen
werden.



¦128-

5. In den übrigen katholischen Territorien bestanden weniger staatliche Vorschriften

bezüglich der Febensgestaltung. Fragen der Moral wurden weitgehend der Kirche
und der Geistlichkeit überlassen.

6. In den südlichen Fandvogteien des heutigen Kantons St. Gallen war die absolutistische

Regierungsform nur wenig verwirklicht, namentlich weil es sich um Gemeine

Herrschaften verschiedener katholischer und reformierter Orte handelte. Die
obrigkeitliche Gesetzgebung war weniger detailliert, dafür die Selbstverwaltung durch die

jeweilige Oberschicht desto grösser. In Bezug auf die Gestaltung der arbeits- und

gottesdienstfreien Zeit bestand in Bereichen wie Wirtshausbesuchen, Rauchen, Spielen

oder Tanzen viel mehr Raum für lokales und regionales Brauchtum und damit
auch mehr individuelle Freiheit.
7. Einen stark einschränkenden Faktor bei der Durchsetzung der staatlichen
Vorschriften stellten die politisch kleinräumigen Verhältnisse dar. Wer wollte, konnte
ausserhalb des eigenen Territoriums verbotene Früchte gemessen.
8. Der Verwirklichung der obrigkeitlichen Normen dienten in allen reformierten
Gebieten besondere Organe wie Aufpasser, Umgänger und Sondergerichte; die Ahndung

auch leichterer Verstösse war öffentlich. In den katholischen Gebieten waren
die ordentlichen Strafgerichte auch für Vergehen gegen die Sittengesetze zuständig;

Sondergerichte gab es nicht; leichtere Vergehen konnten durch den Priester in der

Verschwiegenheit der Beichte erledigt werden.

Anmerkungen

1 Das Referat stützt sich auf die Ergebnisse eines Forschungsprojekts im Rahmen der neuen
Sankt-Galler Kantonsgeschichte: Baumann, Max, «Obrigkeit und persönliche
Lebensgestaltung der Untertanen», in: Sankt-Galler Kantonsgeschichte 2003, Bd. 3, St. Gallen
2003, S. 151-172.

2 Stadtarchiv St. Gallen, Bd. 548, S. 439, 643.
3 Ziegler, Ernst, Sitte und Moral in früheren Zeiten. Zur Rechtsgeschichte der Reichsstadt und

Republik St. Gallen, Sigmaringen 1991, S. 136-138.
4 Zitiert bei: Baumann, Max, «<Zur Förderung der Ehre Gottes und zur Erhaltung bürgerlicher Zuchb.

Das Chorgericht als Herrschaftsinstrument im alten Bern», in: Schweiz im Wandel. Festschriftfür
RudolfBraun zum 60. Geburtstag, Basel 1990, S. 309.

5 Feller, Richard, Geschichte Berns, Bd. 2, Bern 1953, S. 337 ff, 541 ff, Bd. 3, Bern 1955, S. 477 ff,
548 ff.; Simon, Christian, Untertanenverhalten und obrigkeitliche Moralpohük, Basel 1981; Ziegler,
Peter, Zürcher Sittenmandate, Zürich 1978; Ziegler, Ernst (wie Anm. 3).

6 Zum Beispiel Baumann, Max, Leben aufdem Bözberg, Die Geschichte der Gemeinden Gallenkirch,
Linn, Ober- und Unterbözberg, Baden 1998, S. 157 f.; ders., Rein undRüfenach. Die Geschichte

zweier Gemeinden und ihrer unfreiwilligen Vereinigung, Baden 1998, S. 54.

7 Baumann (wie Anm. 1).

8 Das Grosse Mandat für das Sarganserland 1695, abgedruckt bei Reich-Langhans, Ulrich, Beitrage
zur Chronik der Bezirke Werdenberg und Sargans, Bd. 1, Buchs 1921, S. 216-230.

9 Sammlung schweizerischer Rechtsquellen • Die Rechtsquellen des Kantons St Gallen, Landschaft
Gaster, Aarau 1951.



¦129-

10 Baumann, Max, Glauben. Reformierte Religiosität. Katholische Religiosität, in: Sankt-Galler
Geschichte 2003, Bd. 4, S. 53-65.

11 Stiftsarchiv St. Gallen, R. 42, F. 10.

12 Staatsarchiv St. Gallen, AA2, B28.
13 Stadtarchiv St. Gallen, Bde. 784-786.
14 Die Eidgenössischen Abschiede, Bd. 4, 1873, le, S. 617 d.

15 Stiftsarchiv St. Gallen, Rubrik 100.

16 Die Eidgenössischen Abschiede, Bd. 7.1, S. 1279. Adank, This, «Malochen, Vifrach, das Gfik
holcht! Räubergeschichten aus dem 18. Jahrhundert», in: Terra Plana 1982.

17 Stiftsarchiv St. Gallen, Bd. 1167, S. 8, Nr. 57, S. 9, Nr. 59, S. 31, Nr. 217.

18 Baumann (wie Anm. 1).




	Spielräume zur Gestaltung der "freien Zeit" im Ancien Régime : ein Vergleich zwischen katholischen und reformierten Territorien der Ostschweiz

