Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft fur Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Wirtschafts- und Sozialgeschichte
Band: 20 (2005)

Artikel: Enfant-évéque et féte des fous : un loisir ritualisé pour jeunes clercs?
Autor: Dahhaoui, Yann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-871917

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-871917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- 33—

Yann Dahhaoui

Enfant-évéque et féte des fous:
un loisir ritualisé pour jeunes clercs?

Dans une lettre destinée a tous les évéques de France, datée du 12 mars 1445, la Faculté
de théologie de I’université de Paris, sur la base d’une série de quatorze conclusions,
menace de poursuite par I’inquisiteur et par le bras séculier quiconque encouragera ou
participera a la féte des fous.! Selon elle, dans certaines églises, cathédrales et collégiales,
chaque année aux Saints-Innocents (28 décembre), a la Saint-Etienne (26 décembre),
a la Circoncision (1¢" janvier) ou a d’autres moments encore, les ecclésiastiques font
une féte qu’ils appellent «féte des fous». Pour cette occasion, ils €lisent et confirment
un évéque ou un archevéque des fous, qui porte les insignes pontificaux, dit I’office
divin dans I’église, vé€tu en évéque, et donne la bénédiction. Les autres ecclésiastiques
revétent des vétements de laics ou de fous, dansent pendant le service divin et mangent
sur I’autel, sortent en ville le visage masqué pour s’y donner en spectacle. Les laics
utilisent les vétements de moines, de moniales ou d’autres religieux.?

La description que donnent les docteurs parisiens est noircie a dessein: leur but
est de faire cesser immédiatement une féte jugée inconvenante. Elle n’en reste pas
moins le reflet d’une réalité.’ A la fin du XII® siecle, en effet, apparait, initialement
en lien avec la féte des Saints-Innocents, un prélat festif portant généralement le nom
d’episcopus puerorum ou Innocent(i)um. Plus qu’un roi de la féte, le jeune digni-
taire est un véritable prélat, semblable en tout point — a I’exception de I’onction — a
I’évéque adulte. Elu généralement aux environs du 6 décembre (Saint-Nicolas), il est
interrogé, confirmé, ordonné et intronisé€. Lors de son ordination lui sont remis les
insignes de sa fonction: crosse, mitre, anneau et gants.* Aprés les vépres de la Saint-
Jean (27 décembre), il entre pleinement en fonction. Depuis la chaire épiscopale, il
dirige I’office divin a la maniere de son homologue adulte. Il tiendra également ce
role le lendemain, jusqu’a vépres.’

Parmi bien d’autres, I’ordinaire® de Lérida, du XIVe siecle, détaille le role de I’en-
fant-évéque:

«La veille de la Saint-Nicolas, apres les vépres et la collation, tandis qu’on dit com-
plies, les éleves doivent rester au chapitre et élire entre eux un évéque. L’ évéque doit



34—

ensuite attribuer les dignités et leur confier I’office du jour des Saints-Innocents, c’est-
a-dire les lectures et tout le reste. Ils attendront que les complies soient enticrement
achevées avant d’entrer avec leur élu en proclamant a haute voix Te Deum laudamus
et en se rendant a I’autel majeur. L’évéque dira I’oraison Concede nos, etc. Ensuite,
il donnera la bénédiction a ceux qui sont assis autour de lui. Et il se tiendra la sans
mitre, avec son seul surplis.

[Aux vépres de la Saint-Jean.] Tandis que 1’on dit le Magnificat, les enfants, préparés,
hors du cheeur, avec leur évéque revétu des insignes pontificaux, entonnent I’antienne
de commémoration des Innocents, c’est-a-dire Splendent Bethlehem nitidi campi | ... |
Ils chasseront le seigneur évéque de sa chaire et I’évéque des écoliers y prendra sa
place. Ils feront alors I’office [...] Ils se rendront en procession a |’autel de Saint-
Jean; ensuite I’évéque des écoliers donnera la bénédiction épiscopale [...] Au cours
de la messe, I’évéque des enfants lira le sermon. Une fois le sermon terminé, deux
enfants diront Princeps ecclesiae de la facon suivante: le premier dira Princeps et le
second répondra cum mansuetudine.»’

Au début du XIII° siecle, on trouve déja des évéques des Innocents dans un grand
nombre de cathédrales et collégiales d’Europe occidentale, de Barcelone a Ratis-
bonne et de York a Cosenza. Tres tOt aussi, d’autres prélats festifs, portant généra-
lement d’autres titres ecclésiastiques et appartenant parfois a d’autres institutions
religicuses de la ville, font leur apparition aux cotés de I’évéque des Innocents.?
L’exemple de Besangon, connu par I’ordinaire de Saint-Etienne antérieur a 1254,
illustre cette diversité:

«Si I’archevéque de Saint-Jean, I’évéque de Sainte-Madeleine et le cardinal de
Saint-Paul rencontrent le pape [de Saint-Etienne], ils doivent s’incliner devant lui et
recevoir de lui la bénédiction.

Aux vépres, ils rentrent [a la cathédrale] et on chante de la fagon accoutumée. Le
cardinal et les enfants qui ont pris part a la chevauchée — eux seuls et personne
d’autre — doivent manger en compagnie du pape.»°

L’enfant-évéque survivra cependant souvent de plusieurs siecles aux autres dignitaires
puérils. Malgré les interdictions conciliaires!? et la lettre de la Faculté de théologie, il
continuera a étre f€té, de facon plus ou moins continue jusqu’au X VI¢ si¢cle au moins,
parfois bien au-dela. La féte de I’évéque des Innocents s’est en effet prolongée jusqu’a
aujourd’hui. Désacralisée, transformée, récupérée,!! déplacée, elle se poursuit encore
sous le patronage de saint Nicolas. Le bisbeto de |’ Escolania — école de musique — de
Montserrat, qui invite chaque année la population a un concert anniversaire, et le saint
Nicolas de Fribourg, qui lit son discours du haut du portail de la cathédrale le jour de
la féte de son saint patron,'? sont deux héritiers de 1’évéque des Innocents.



— 35—

Triduum de Noél

La féte des Saints-Innocents n’était pas isolée. Dans le calendrier liturgique, elle est la
dernire d’une série de trois, dédiée chacune a un ordre du clergé.!? Dés le X¢ siecle
au moins,'* diacres, prétres et pueri — cette derniére appellation désignant tous les
clercs n’ayant pas recu les ordres majeurs — ont en effet successivement la direction
de I’office le jour de la féte de leur saint patron: saint Etienne pour les diacres (26 dé-
cembre), saint Jean pour les prétres (27 décembre) et les saints Innocents pour les
pueri (28 décembre). A la méme époque, ces trois jours sont marqués par une plus
grande permissivité en matiere de discipline, comme le montrent les premiers textes
faisant état d’une période de liberté pour les jeunes clercs au lendemain de Nogl.
Deux d’entre eux ont été€ rédigés par I’écolatre du couvent de Saint-Gall Ekkehard IV
(980/990-1056). Dans ses Casus sancti Galli, entre autres événements survenus Sous
I’épiscopat de Salomon III (890-919, abbé de Saint-Gall et évéque de Constance), il
mentionne la visite du roi Conrad I* (911-918) a la No¢l 911:

«Peu de temps apres, Conrad, alors roi, passa le jour de la Nativité du Christ a
Constance. Le jour méme, apres le repas, I’évéque lui vantait les processions que
I’on faisait chacun des trois soirs a Saint-Gall, pendant les vépres, et soupira: «O
Roi! si seulement nous y étions!» «Et pourquoi, mon cher, ne pas nous y rendre tot
demain matin?» On appréta aussitot des bateaux. On s’y embarqua de bon matin et,
aux environs de midi, le roi, en compagnie d’évéques et de tout sa suite, atteignit
notre rivage. Comme il s’approchait de Saint-Gall, il y fut glorieusement recu par
des louanges nouvelles accompagnées de danses. Apres y avoir passé trois nuits dans
la joie, le quatrieme jour, il arriva enfin, en fin de soirée, a Arbon.

Il serait trop long de raconter comment il s’amusa pendant ces jours et ces nuits et
surtout pendant la procession des enfants. Il ordonna de faire rouler des pommes
le long de 1’allée de 1’église et admira leur discipline en constatant que pas un
seul des tout petits n’avait bougé ni regardé les pommes. Il entra aussi a I’heure
du repas dans le réfectoire des freres, en compagnie de deux évéques, le jour des
enfants [...]

Apres avoir pass€ la soirée et la nuit dans la joie, il regagna le couvent des freres au
petit matin et, avec le consentement de tous, fut fait frére conscrit. Il offrit a chacun
des freres une livre d’argent pour s’acheter de quoi se vétir. Pour les enfants, il décréta
trois jours pour jouer.» !>

Edixit tres dies ad ludendum. Ce texte se présente comme le récit du moment fon-
dateur de la liberté accordée aux jeunes moines. Le diplome du roi Conrad n’existe
plus et peut-étre n’a-t-il méme jamais existé.'® L’ important est de constater qu’au
XI¢ siecle, pour justifier la liberté des trois jours suivant No€l, Ekkehard I'V, lui-méme
responsable des écoles, dit invoquer un privilege accordé par le roi Conrad. Il insiste
méme, puisque dans les mémes Casus sancti Galli, quelques chapitres plus loin,



— 36 —

Salomon invoque la décision royale lorsqu’il accorde aux éleves de I’école interne
trois repas quotidiens a I’occasion de ces trois jours de liberté:

«C’était le jour des éleves. [Salomon] ouvrit la porte et entra pour voir comment ils se
comportaient. Ils avaient le droit —ils I’ont encore aujourd’hui, puisqu’ils sont libérés
de toute discipline — de séquestrer les hotes qui entraient et de les garder prisonniers
jusqu’a ce qu’ils se rachetent. Comme il se tenait au milieu d’eux, s’avangant en toute
sécurité en tant que maitre des lieux, ils se dirent entre eux: <Attrapons I’évéque et
non le seigneur abbé!> Endurant volontiers sa situation, il accepta d’€tre traité suivant
leur bon plaisir [...]

Apres avoir rapidement rassemblé devant la porte des écoles les premiers fréres qui
se présentaient, il établit, en guise de testament pour ces enfants et a perpétuité pour
leurs successeurs, que chaque année, a I’occasion des trois jours fixés par I’empire,
dans les locaux mémes des écoles, ils seraient nourris de viande et qu’ils recevraient
quotidiennement du domaine de I’abbé trois repas avec boissons.»!”

Parallelement, les Constitutiones de Saint-Vannes (Verdun) précisent qu’apres Nogl,
«pendant trois jours, enfin, [les freres] jouiront agréablement d’une absolue liberté.
Personne ne les irritera par son insistance importune. Les surveillants'® cesseront de
crier; s’ils voient quelque tort, ils attireront les fautifs a I’écart.» '

A la fin du XII° siecle viendra s’ajouter une quatrieme féte, celle du sous-diaconat,
qui a désormais rejoint les deux autres ordres majeurs.?? S’il semble que seule cette
derniére ait initialement bénéficié du nom de «féte des fous»,2! chez les censeurs
le recours a cette appellation devient progressivement un moyen de disqualifier
d’autres fétes. Ainsi, au milieu du XIII® siecle déja, «féte des fous» désigne les
manifestations a la fois de la Circoncision et des Saints-Innocents.?? A ces deux
fétes, la lettre de la Faculté de théologie ajoute encore la Saint-Etienne. Toutes ces
«fétes des fous» ont en commun de représenter un temps de loisir particulier pour
chaque ordre du clergé.

La féte comme rite

Comment les clercs percevaient-ils les manifestations qui prenaient place a ces occa-
sions? Comme pour nombre de fétes, si la pratique est relativement bien connue, la
signification I’est beaucoup moins. On ne conserve ainsi pratiquement aucune trace
du sens que les clercs du Moyen Age entendaient donner a I’élection d’un prélat
festif. Seuls deux textes anglais suggerent que 1’évéque des Innocents est la figure du
Christ-enfant, particulierement a I’honneur en cette période liturgique de I’année.?3
A défaut de pouvoir établir la signification de ces fé€tes aux yeux de ceux qui y par-
ticipaient ou les jugeaient, I’historien a pour tache d’interpréter les catégories dans
lesquelles les auteurs du Moyen Age classaient les manifestations qui avaient pour



— 37—

centre I’évéque des Innocents. Quel nom leur donne-t-on? La lettre de la Faculté de
théologie hésite: ritus ou ludus?

A deux reprises, la lettre de 1445 traite les manifestations de la féte des fous de «rite
pernicieux».?* Ritus, d’aprés les lexicographes, a a voir avec la coutume. Jean Balbi
(11298) affirme en effet que «rite se dit d’une coutume tirée des meeurs; elle releve
du droit».? Le statut de coutume appliqué a la féte des Innocents est en effet 1'un
des arguments qu’opposent certains chapitres aux partisans de son abolition. La
force de cet argument semble avoir permis de la préserver de I’interdiction générale.
Aux docteurs, qui cherchent a montrer que ses origines paiennes empéchent de la
considérer comme une coutume, les défenseurs répondent en effet que si tel est le
cas il faut également condamner pour hérésie, a titre posthume, tous les prélats qui
I’ont autorisée par le passé.

Les «f€tes des fous» telles que leurs défenseurs se les représentent ne sont absolument
pas ces jeux indécents et débridés, mais une partie intégrante de la liturgie cathédrale.
L’évéque des Innocents est en effet mis sur le méme plan que n’importe quel rite et,
comme tel, décrit par les ordinaires.

Ces sources liturgiques, qui décrivent selon le cycle de I’année liturgique les célébra-
tions d’une institution religieuse, constituent les t€moins les plus riches de la féte du
jeune évéque.?® Lorsque le jeune prélat y apparait, ses déplacements, ses paroles et
ses gestes y sont décrits en détail. Si les indications relatives au mode et a la date de
son élection, ainsi que celles concernant sa confirmation par le chapitre apparaissent
généralement dans d’autres sources, la période durant laquelle il dirige le service divin
— point culminant de son épiscopat — est souvent décrite en détail. Particulierement
intéressants sont les rites de passage qui marquent le début et la fin de son rdle dans
I’office cathédral. Apres les vé€pres de la Saint-Jean (27 décembre au soir), I’évéque
des Innocents prend place dans la chaire €piscopale et son «chapitre» — le reste des
pueri — monte dans les stalles hautes, prenant la place des chanoines qui gagnent
les stalles basses. Le jeune évéque officie ensuite a la maniere de 1’évéque adulte
pendant toute la féte des Saints-Innocents. Apres vépres (28 décembre au soir), au
chant du Deposuit («Il a renversé les potentats de leurs trones et élevé les humbles»;
Lc 1,52), il remet sa crosse épiscopale au groupe des pueri, qui la confie (la traditio
baculi de I’ordination) a I’évéque des Innocents de I’année a venir.?” Les régles du
jeu semblent donc bien posées: celles de la liturgie, méme extraordinaire.

Refuser de participer a la féte devient des lors un manquement au serment que doit
prononcer tout nouveau chanoine de respecter rites et cérémonies de sa cathédrale.
En conséquence, le chapitre de Besancon instaure un systeme d’amendes pour qui-
conque refusera de participer a la cavalcade de 1’évéque et de sa suite en ville.?® Une
série de contraintes, tant pécuniaires que symboliques, se mettent progressivement
en place — parfois des le XIII¢ siecle — pour assurer le bon déroulement de la féte. Le
chanoine qui se refusera a organiser la féte a son tour — généralement suivant I’ordre



- 38—

de réception au canonicat — se verra privé de la jouissance des fruits de sa prébende;
on exposera en outre sa chape noire au centre du cheeur, sur le pupitre, en signe de
blame.?” Les maisons religieuses qui refuseraient de recevoir la visite du jeune évé-
que et de sa suite y seront contraintes.’® La somme d’argent et la collation que ces
dernieres doivent au prélat festif ne seront aucunement le reflet de leur générosité,
mais des montants et des sommes fixés a I’avance et obligatoirement dus.3! Telle est
la force contraignante de la coutume.

La féte comme jeu

L’évéque des Innocents comme ludus nous intéressera davantage. La lettre de la Facul-
té de théologie n’est pas la premiere a faire le lien entre cette féte et le jeu. Au IVe siecle
déja, on retrouve I’association entre imitation de 1’évéque et /udus, dans le monde
byzantin. Alexandre, évéque d’Alexandrie (313-328), apres avoir célébré I’office de
saint Pierre martyr (26 novembre), «apercoit de loin le jeu d’enfants sur la plage, qui
imitent, comme on a coutume de le faire, I’évéque et ce que I’on fait habituellement
dans I’église».* On fait venir le jeune évéque (puerilis episcopus) Athanase — le futur
saint — et ses camarades et on constate que celui-ci a accordé le sacrement du baptéme
dans son jeu. Apres réunion du clergé local, Alexandre tranche en faveur de la validité
du sacrement attribué: le baptéme n’aura pas besoin d’étre réitéré. ¥

Directement en lien avec les fétes du cycle de Noél, une lettre (1249) d’Innocent
IV a I’évéque de Ratisbonne, réagissant a la plainte de [’abbé de Priifening qui
subit les violences de la troupe de jeunes clercs de la cathédrale, rapporte que
«chaque année a I’occasion de la Nativité, les clercs et les jeunes €coliers de la ville
de Ratisbonne, qui instituent un évéque pour jouer, portent des masques et font
d’autres jeux particulierement déshonnétes».>* Quelques années plus tard, le concile
de Salzbourg (1274) restreint ces «jeux nuisibles que 1’on appelle communément
épiscopat des pueri»® aux seuls jeunes de moins de 16 ans, «qui s’adonnent a ce

genre de jeux».%°

Le terme de Iudus peut avoir, en latin classique déja, des significations trés variées.?’
Au Moyen Age, comme le souligne Jean-Michel Mehl,*8 il peut avoir le sens général
de «divertissement». Une des seules typologies médiévales du jeu® que nous ayons
conservée — celle contenue dans le Speculum morale® — distingue 8 types de jeux
dans la Bible suivant leur intention. «Jeu» est a prendre au sens large puisqu’il en-
globe aussi bien la compétition sportive (ludus probationis) que les bons mots (ludus
amicitiae) ou encore |I’examen de conscience (ludus conscientiae). L'évéque des
Innocents aurait sa place dans le ludus innocentiae, auquel s’adonnent les hommes
saints (saint Jean I’Evangéliste, saint Antoine), pour se remettre d’une fatigue et afin

de pouvoir ensuite s’adonner avec plus de vigueur au service divin.*!



— 39—

«Fétes des fous» et loisir

C’est a ce type de jeu de détente, au sens propre, que les défenseurs des «fétes des
fous», auxquels les théologiens de I'université de Paris laissent la parole (afin de
pouvoir ensuite contrer leurs arguments), entendent rattacher la féte de [’évéque des
Innocents: «C’est par jeu et non pas sérieusement que nous nous y adonnons, comme
la coutume le veut depuis longtemps, afin que la folie qui nous est innée afflue et
s’évapore une fois I’an. Les outres et les tonneaux de vin ne se briseraient-ils pas
plus souvent si leur bonde n’était pas ouverte de temps a autres? Or nous sommes de
vieilles outres et des tonneaux a moitié brisé€s. Voila pourquoi le vin de la sagesse,
extrémement agité, que nous retenons toute I’année au service de Dieu, en le com-
primant par la force, s’écoulerait en vain si nous ne nous livrions pas de temps a
autres aux jeux et aux folies. Il est nécessaire de s’adonner parfois aux jeux afin de
retourner ensuite avec plus de force d’Ame a I’apprentissage de la sagesse.»*
L’image du tonneau qu’il faut périodiquement aérer semble avoir marqué les esprits:
peu d’études sur la féte des fous omettent de la mentionner. Passée la révolution
industrielle, elle se transforme pour devenir, chez les folkloristes et les anthropolo-
gues, un concept tres usité dans les études sur le carnaval ou les fétes carnavalesques:
celui de la soupape de sécurité (safety-valve). A coté de I’idée du carnaval que se
faisait Mikhail Bakhtine, qui y voyait «le symbole et I’incarnation de la véritable
féte populaire et publique, totalement indépendante de 1’église et de I’Etat»,* s’est
développée I’idée — devenue majoritaire — que ces fétes étaient en fait instrumen-
talisées par le pouvoir. Une fois I’an, les dirigeants accorderaient a leurs sujets une
plus grande liberté pour mieux faire admettre le fait qu’ils leur sont soumis le restant
de I’année. ™

Les «fétes des fous» constitueraient un temps hors du temps. La vie du clerc offrirait
donc des périodes de loisir, nécessaires a son équilibre. Cette nécessité d’un temps
de loisir, les théologiens parisiens ne la remettent pas en question. Rebondissant
sur I’argument des défenseurs, ils contre-attaquent par un exemplum, celui de saint
Jean et de la perdrix. Au 24¢ livre de ses Conférences (De la mortification), Cassien
rapporte I’anecdote suivante:

«On raconte que le bienheureux évangéliste Jean caressait doucement une perdrix.
Soudain, il voit venir a soi certain philosophe dans I’appareil d’un chasseur. Celui-
ci s’étonne qu’un homme d’une si grande réputation et renommée s’abaisse a des
divertissements (oblectamenta) si petits et si peu relevés. «Est-ce vous, dit-il, ce
Jean si fameux, de qui I’insigne renom, entre tous illustre, m’avait 2 moi-méme
inspiré un si extréme désir de vous connaitre? Pourquoi donc vous occuper a de si
vils amusements?»

- Qu’est-ce donc que vous portez a la main? repartit le bienheureux Jean.

- Un arc.



40—

- Et pourquoi ne le portez-vous pas toujours tendu?

- Il ne le faut pas, de peur qu’a force d’étre courbé sa raideur ne s’amollisse et ne
se perde; et, lorsque je devrais lancer contre quelque animal un trait plus puissant,
sa force s’étant perdue par la tension continuelle, le coup ne partirait plus avec la
vigueur nécessaire.

- Eh! ne vous étonnez pas non plus, jeune homme, que j’accorde a mon esprit cette
innocente et bréve récréation (laxatio). Si, de temps a autre, je ne le reposais de
sa tension en lui donnant quelque relache, la continuité méme de 1’effort I’amol-
lirait, et il ne pourrait plus obéir a la vertu de la partie spirituelle, lorsque besoin
serait.»®

La lecon — celle de I’arc trop longtemps tendu comme métaphore de 1’esprit hu-
main — mise dans la bouche de I’évangéliste, patron des écrivains, n’a pas été créée
de toute piece par Cassien. Elle résulte plutot de I’application a une grande figure
de I’érudition d’une sagesse que I’on trouve exprimée dans une fable de Phedre. La
fable De lusu et severitate met en effet en scéne Esope et Atticus.*® Le second rit
du premier, qui joue aux noix avec des enfants. Esope se sert alors d’un arc pour
expliquer que, comme I’objet, il a besoin d’un temps de repos.*’

Régulierement invoqué au Moyen Age,® I’exemplum de Jean et de la perdrix parle

en faveur de la nécessité d’un loisir dans le travail du sage. Les théologiens de Paris

se gardent bien de remettre en cause ce précepte, hérité de la pédagogie antique® et
illustré par la vie d’un évangéliste. Ce qu’ils entendent affirmer, c’est que, parmi les
occupations du temps libre, il en existe de licites et d’illicites. Développant une idée
cicéronienne,” cette distinction apparait, au XIII¢ siecle déja, chez Thomas d’ Aquin.

Dans une série d’articles de la Somme théologique,’! le docteur se demande s’il peut y

avoir une vertu dans les activités de jeu. Apres avoir affirmé — en citant, entre autres,

I’exemplum de Jean et de la perdrix — la nécessité d’un temps de repos pour I’ame,

il insiste sur le fait «qu’on ne cherche pas le plaisir dont on vient de parler dans des

actions ou paroles honteuses ou nocives».>? C’est bien dans ce camp que les docteurs

parisiens entendent cantonner les «f€tes des fous». Pour ce faire, ils n’hésitent pas

a faire des événements qu’ils disent s’y passer une description extrémement noire

qui les amene a évoquer le paganisme: «il faut procéder contre eux comme suspects

dans une affaire de foi et sectateurs de rites paiens.»>?

Un divertissement que les théologiens décrivent ainsi comme une survivance de féte

antique — «la féte des fous tire son origine des Paiens et des Gentils, qui se livraient

aux mémes jeux indécents au début janvier, en I’honneur de Janus»>* — ne peut étre

toléré, méme sous le couvert du jeu, d’autant qu’il est une occasion de trouble a

I’ordre public. Dans sa chevauchée a travers sa ville — voire son évéché> —I’évéque

des Innocents et sa suite sont en effet exposés aux attaques, parfois méme physiques.

A Ratisbonne, en 1357, un bourgeois attaque le cortege du jeune prélat et tue un

chanoine: les bourgeois étaient alors en conflit avec les chanoines et avaient décidé



—4] -

de retirer leurs enfants de 1’école cathédrale.® Interdictions conciliaires et agressions
décident les organisateurs a modifier la féte. On interdit progressivement au clergeon
€élu de dire la bénédiction, de sortir de I’enclos canonial, de porter les pontificalia.
D’extrémement forte symboliquement, la féte se transforme progressivement en
féte déguisée. Au XVII® siccle, pour le jour des Saints-Innocents, il existe plusieurs
alternatives a la présence d’un évéque des Innocents, comme en témoigne L’Estat des
églises cathédrales et collégiales, rédigé en 1643, par Jean de Bordenave, chanoine
de Lescar (Béarn):

«Ces petits innocens joiiyssent le jour de leur Feste et Patron, de certaines graces et
avantages, font un festin aux Chanoines en leur psallete, se vont pourmener a cheval
ou en carosse, et vont saliier I’Evesque, et Messieurs du Chapitre, et de la Cour, autant
que le loisir leur permet, avec des motets et airs de musique extraordinaires.
Mesme en quelques Eglises, les enfans du Cheeur, prennent, durant la feste des Inno-
cens, une Mitre sur leur teste, montent aux chaires [stalles] hautes, et les Chanoines
se placent aux basses. Neantmoins, sauf meilleur advis, cela n’a point de grace et
fait rire le peuple, pource qu’un Sainct ne degrade jamais I’autre [...].

Lesquelles considerations font, que les Chapitres se contentent ailleurs de mettre ce
jour les enfans du Cheeur en plaine liberté, sans estre sujets a la ferule de leur Maistre,
conformement a ce que les jeunes escholiers practiquent aux basses Classes, le jour
et feste de sainct Vincent [22 janvier], et les filles, le jour de saincte Catherine [25
novembre|. Toutefois les Corps venerables ne doivent point avoir esgard aux jeux et
actions pueriles, pour en tirer exemple, et Dieu veut que la discipline Ecclesiastique
soit gardée et suivie en tout temps, sans exception quelconque.

De maniere qu’a Lascar [Lescar| nous ne faisons rien de semblable, ny n’observons
aucune des ceremonies susmentionnées, bien qu’il semble estre raisonnable de leur
donner quelque resjoiiyssance en chommant leur feste, et de leur doubler la pitance
aux despens de ceux qu’il appartient, comme il se fait lotiablement en plusieurs
Eglises, afin qu’ils prennent leur recreation tant spirituelle que corporelle, au moins
une fois I’an.».>’

La variété des situations refléte la diversité des positions des chapitres cathédraux a
I’égard de ces «fétes des fous». Toutes relevent d’un loisir accordé au jeune clergé,
comme en témoigne le vocabulaire utilis€ (loisir, liberté, recreation). S’il est hostile
a tout ce qui paraitrait dérision ou sacrileége, Jean de Bordenave reste partisan d’une
détente procurée par quelques jours de vacance et d’alimentation copieuse.

Les défenseurs comme les opposants a la féte considerent les «fétes des fous» et
plus particulierement celle de I’évéque des Innocents comme un temps de liberté
pour le jeune clergé. Les cérémonies entourant le jeune prélat, qui paraissent tres
éloignées de I'idée que se fait ’homme moderne du divertissement, sont percues
par I’homme médiéval comme un moment de loisir. Ce loisir est offert par la
prééminence — mé€me si sa mise en scene ne se distingue en rien de la liturgie ordi-



42—

naire — accordée aux pueri et a leur évéque. Mais il n’est pas fait que d’inversion
sociale; s’y ajoutent la bombance et I’aventure: rations alimentaires doublées,
festins, chevauchées dans la ville et I’évéché. A juger du déroulement de cette féte
et des critiques qui la menacent, il apparait bien que I’Eglise n’a pas, comme on
I’a trop dit,”® opéré un changement radical par rapport aux conceptions antiques et
unanimement condamné le loisir, mais qu’elle I’a confiné et a observé avec suspi-
cion les formes qu’il prenait.>”

Notes

Je remercie Jean-Daniel Morerod, Christophe Erismann et Dinah Gross pour leurs conseils et leur
relecture attentive de ce texte.

1 Le contenu de cette lettre, qui se rattache directement aux idées de Jean Gerson, les circonstances
de sa composition, sa diffusion et sa réception restent encore a étudier. [’édition la plus complete
du texte figure en annexe aux ceuvres completes de Pierre de Blois, Opera omnia, Paris 1667,
pp- 782-788. Celle de Denifle résume — voire omet — plusieurs passages: Denifle, Henri (éd.),
Chartularium universitatis Parisiensis, IV, Paris 1897, pp. 652-657.

2 Je reprends les éléments contenus dans les conclusions 1,2, 3,4,7,9, 8,9, 10, 11 de la Faculté de
théologie.

3 Linstitution de I’évéque des Innocents a fait I’objet de mon mémoire de DEA: L’évéque des Inno-

cents en France et en Angleterre, XII*-XV siecles, Université de Paris I (Panthéon-Sorbonne), sous

la direction de Claude Gauvard, juillet 2003. L.’évéque des Innocents dans 1’Occident médiéval

(XII*=XV© siecles) sera le sujet de ma these de doctorat sous la direction des professeurs Claude

Gauvard (Paris I) et Jean-Yves Tilliette (Université de Geneve).

On retrouve ces pontificalia (insignes pontificaux) dans les inventaires de trésor.

Dans certaines cathédrales, il réapparait encore pour I’octave des Saints-Innocents (4 janvier).

Sur les ordinaires, voir p. 37.

Villanueva, Joachin Lorenzo, Viage literario a las iglesias de Esparia, Madrid 1850, XVI, pp. 92-

93: [5 XII] «In vigilia S. Nicolai post vesperos [!] et collatione facta, dum dicitur completorium,

scolares debent remanere in capitulo et ex eis eligere episcopum. Quo facto, episcopus det dignitates

et comittatur eis officium diei Sanctorum Innocentium, scilicet lectiones et omnia alia. Et spectant
quod completorium totaliter sit finitum, et intrabunt cum electo eorum dicentes alta voce Te Deum
laudamus, et illud dicendo ad altare majus ibunt. Et dictus electus dicat orationem Concede nos, etc.

Postea dabit benedictionem circumstantibus. Et stans sine mitra ibi cum superpellicio suo tantum.

[27 XII] Dum dicitur Magnificat, pueri cum eorum episcopo in pontificalibus praeparati extra

chorum post Magnificat incipiunt antiphonam commemorationis Innocentum, scilicet Splendent

Bethlehem nitidi campi |...] et ejiciunt Dominum Episcopum de cathedra sua et intret episcopum

scolarium in loco Episcopi, et ibi faciant officium [...] et fiat processio ad altare Sancti Joannis

[...]. Postea episcopus scolarium det benedictionem episcopalem [...]. In missa fiat sermo per

episcopum puerorum. Finito sermone, duo pueri dicant Princeps ecclesiae, scilicet, unus dicat

Princeps et alter respondeat cum mansuetudine.»

8 On trouve parfois un «abbé des fous» ou «des enfants», qui officie avant I’évéque des Innocents
(ordinaire de Hambourg, XIII¢ siecle; cité par Tille, Alexander, Die Geschichte der deutschen
Weihnacht, Leipzig 1893, p. 31). Le titre d’«évéque des fous» peut étre parfois un autre nom pour
celui des Innocents, comme le montrent certaines hésitations médiévales.

9 Besangon, Bibliotheque municipale, ms. 98, f. 26v: «Si archiepiscopus Sancti Johannis, episcopus
Beate Magdalene et cardinalis Sancti Pauli obviaverint pape, debent ipsum inclinare et ab eo re-
cipere benedictionem. In vesperis redeunt et cantantur more solito. Cardinalis et pueri equitantes
solum et non alii debent comedere cum papa.»

o

~N N



11

14

15

17
18

20

21

— 43—

Le concile de Bale, pour ne mentionner qu’un exemple, lors de sa 21° session (9 juin 1435), taxe
de ludibria les manifestations suivantes: «lors de certaines fétes de I’année quelques personnages
avec mitre, crosse et habits de pontifes donnent une bénédiction a la maniére des évéques, d’autres
sont vétus comme des rois et des ducs; on appelle cela dans quelques régions la féte des fous ou
des Innocents ou bien des pueri»; texte latin et traduction dans Les conciles cecuméniques. Les
décrets, I1I-1: Nicée I a Latran V, Paris 1994 (Le magistere de I’Eglise), pp. 1010-1011. La formule
est reprise du 17¢ canon du concile de Nantes, tenu en 1431; texte latin dans Avril, Joseph (éd.),
Les conciles de la province de Tours (Sources d’histoire médiévale), Paris 1987, pp. 428-429.

Le role des Jésuites — promoteurs du jeu dans I’éducation — dans la récupération de cette féte reste
a étudier.

Cf. Clerc, Valérie, «St-Nicolas: un phare dans le paysage identitaire fribourgeois», Annales fri-
bourgeoises 61-62 (1994-1997), pp. 383-397. La chercheuse, qui n’aborde le Moyen A ge que sous
I’angle du culte de I’évéque de Myre, ne mentionne pas les cérémonies de I’évéque des Innocents,
en tout point similaires a celles qu’elle étudie.

Les ordres cléricaux se répartissent en ordres majeurs (diacres et prétres, rejoints a la fin du XII°
siecle par les sous-diacres) et mineurs (portiers, lecteurs, exorcistes et acolytes). Cf. ’article de
Roger E. Reynolds, cité a la note 20.

La série complete des attributions des trois fétes suivant No€l a trois ordres du clergé figure pour la
premiere fois dans le tropaire de Winchester: Frere, Walter Howard (ed.), The Winchester Tropar,
from mss. of the X" and XI"* centuries, Londres 1894, pp. 6, 8, 10.

Haefele, Hans F. (Hg.), St. Galler Klostergeschichten, Darmstadt 1980 (Ausgewahlte Quellen zur
deutschen Geschichte des Mittelalters 10), pp. 40-42.

Les éditeurs des Monumenta Germaniae Historica notent: «le dipldme manque; il s’agissait sans
doute d’un de ceux que 1’abbé Walterius remit en 1238 a I’évéque de Constance qui les livra au
feu»: MGH, S§ 2, p. 85: «Deest hoc diploma, absque dubio erat unum eorum, quae abbas Walterius
anno 1238 episcopo Constant. prodidit, et hic igni tradidit.»

Haefele (cf. note 15), pp. 64-66.

Probablement 1’équivalent des circatores saint-gallois, moines chargés de surveiller la discipline
des jeunes clercs; cf. Riché, Pierre, «Les Ecoles de Saint-Gall, des origines au milieu du XI€ si¢-
cle», in: Heitz, Carol; Vogler, Werner; Heber-Suffrin, Francois (éd.), Le Rayonnement spirituel et
culturel de I’abbaye de Saint-Gall, Paris 2000, pp. 54-55.

«Tribus denique diebus suavius absoluta libertate sese in omni re [fratres] sustinebunt, nec quisquam
eos scandalizabit superfluitate sua, cessabuntque exploratores clamare, si quid injuriosum viderunt
et semotim corripient negligentes.» Texte latin dans Hallinger, Kassius (Hg.), Consuetudinum
Saeculi X/IXI/XII Monumenta non-cluniacensia (Corpus consuetudinum monasticarum VI1/3),
Siegburg 1984, 381ss.

Reynolds, Roger E., «The Subdiaconate as a Sacred and Superior Order», in: Id, Clerics in the
Early Middle Ages, Aldershot 1999, 1V, pp. 1-39.

Dans les années 1160, Jean Beleth signale que la féte des sous-diacres ou «féte des fous» est fétée,
selon les cathédrales, a la Circoncision (1¢" janvier), a I’Epiphanie (6 janvier) ou a I’octave de
I’Epiphanie (13 janvier): «Festum subdiaconorum, quod vocamus stultorum, a quibusdam fit in
Circumcisione, a quibusdam in Epiphania vel in octavis Epiphanie.» Douteil, Herbert (éd.), Summa
de ecclesiasticis officiis, Turnhout 1976 (Corpus Christianorum. Continuatio medievalis, 141A),
p. 134. Au début du XIII® siecle, plusieurs sources placent la «féte des fous» a la Circoncision,
suivant semble-t-il Eudes de Sully, évéque de Paris, dans sa lettre de réforme de 1’office de la Cir-
concision (texte latin dans Pierre de Blois, Opera omnia (cf. note 1), pp. 779-780); cf. la Summa
de officiis ecclesiasticis de Guillaume d’ Auxerre, extrait cité dans Martineau, R.-M., «LLa Summa
de officiis ecclesiasticis de Guillaume d’ Auxerre», in: Etudes d’histoire littéraire et doctrinale du
XIII¢ siecle, 11, Paris 1932, p. 46), et la lettre (1236) de Robert Grosseteste au doyen du chapitre
de Lincoln; texte latin dans Luard, Henry R. (ed.), Roberti Grosseteste episcopi Lincolnensis
epistolae, Londres 1861 (Rerum britannicarum medii aevi scriptores 25), p. 118. Sur la féte des
fous, cf. I'introduction de Arlt, Wulf, Ein Festoffizium des Mittelalters aus Beauvais in seiner
liturgischen und musikalischen Bedeutung, Cologne 1970, sp. I, pp. 38-51, et I’article de Fassler,



22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

34

44

Margot, «The Feast of Fools and Danielis ludus: popular tradition in a medieval cathedral play»,
in: Kelly, Thomas F. (ed.), Plainsong in the Age of Polyphony, Cambridge 1992, pp. 65-99.

Les statuts de la cathédrale de Nevers (1246) portent: «Item quia in festo stultorum scilicet Inno-
centium et anni novi in ecclesia vestra multa fiunt, sicut intelleximus, inhonesta.» Texte latin dans
Martene, Edmond, Thesaurus novus anecdotorum, 5 vol., Paris 1717, IV, p. 1070.

Londres, cathédrale St. Paul, statuts de 1263: «Provida fuit ab antiquis patribus predecessoribus
nostris deliberatione statutum, ut in sollennitate Sanctorum Innocencium, qui pro Innocente Christo
sanguinem suum fuderunt, innocens puer presulatus officio fungeretur, ut sic puer pueris preesset et
innocens innocentibus imperaret, illius tipum tenens in Ecclesia, quem sequuntur iuvenes quocumque
ierit.» Texte latin dans Chambers, Edmund K., The Mediaeval Stage, Oxford 1903, I, pp. 354-355.
Dans le processional de Salisbury (1508), on trouve la mention suivante: «Episcopus Innocentium
[...] Christum puerum, verum et eternum pontificem, designans [...].» Ibid., 11, p. 282.

«|...] illum cujusdam festivitatis ritum, quem sui compositores <festum fatuorums vocant, |[...]
hunc pestiferum ritum depellant, |...] abolitio hujus pestiferi rifus [...]» (je souligne).

«Ritus [...] dicitur consuetudo a moribus tracta et pertinet ad justiciam.» Jean Balbi, Summa quae
vocatur Catholicon, Lyon 1489, non paginé.

Sur les ordinaires, cf. Martimort, Aimé-Georges, Les «Ordines», les ordinaires et les cérémoniaux,
Turnhout 1991 (Typologie des sources du Moyen Age occidental 56), et Collomb, Pascal, «Le
Liber ordinarius: un livre liturgique, une source historique», in: Guichard, Pierre; Alexandre-Bidon,
Daniele (éd.), Comprendre le XI1I siecle. Mélanges offerts a Marie-Thérése Lorcin, Lyon 1995,
pp- 97-109.

Sur les différentes étapes du cursus d’un évéque adulte, cf. Santantoni, Antonio, L’Ordinazione
episcopale: storia e teologia dei riti dell’ ordinazione nelle antiche liturgie dell’ Occidente, Rome
1976 (Studia Anselmiana 69) et Batiffol, Pierre, «Laliturgie du sacre des évéques», Revue d’histoire
ecclésiastique 23 (1927), pp. 733-763.

Besancon, délibération capitulaire du 28 décembre 1425: Archives départementales du Doubs,
G 178, f. 118v; texte latin dans Gautier, Jules, «LLa féte des fous au chapitre de Besangon», Mé-
moires de I’académie des sciences, belles-lettres et arts de Besangon, 1876-1877, pp. 201-202.
’exemple est cité par Martine Grinberg, dans [’un des plus récents et des meilleurs articles sur
I’évéque des Innocents: «LEpiscopus puerorum», in: Niccoli, Ottavia (éd.), Infanzie, Funzioni di
un gruppo liminale dal mondo classico all’ Eta moderna, Florence 1993, p. 147.

Cathédrale de Toul, statuts de 1499; texte latin dans Du Cange, Glossarium mediae et infimae
latinitatis, Paris 1883-1887, 1V, p. 483B-C.

A Autun, a la fin du XVe siécle, le chapitre contraint les moines de Saint-Martin, qui ont refusé
d’accorder a 1I’évéque des Innocents de la cathédrale les honneurs accoutumés, a faire un traité
par lequel ils s’obligent a baisser le pont-levis a son arrivée et a le recevoir: Gagnare, Philibert,
Histoire de I’Eglise d’ Autun, Autun 1774, pp. 465-466; je remercie Jacques Madignier, de 1’équipe
des Fasti ecclesiae gallicanae, pour cette référence.

Heers, Jacques, Fétes des fous et carnavals, Paris 1983, p. 186, rapporte le cas de 1’abbé de Beau-
lieu (LLe Mans) qui affirme, en 1240, ne verser du vin au jeune prélat que de son bon vouloir. Les
chanoines le reprennent et le forcent a reconnaitre qu’il s’agit bien d’une obligation.

«Videt eminus puerorum supra oram maris ludum imitantium, ut fieri solet, episcopum atque ea
quae in ecclesiis geri mos est.» Rufin d’Aquilée, Historia ecclesiastica, X, 15; texte latin dans
Mommsen, Theodor (Hg.), Corpus Berolinensis, 1X/2, Leipzig 1908, p. 980. Cet exemple est
parfois cité dans la littérature secondaire comme le premier témoignage de la féte de I’évéque des
Innocents et comme la preuve de son origine byzantine. La date du calendrier a laquelle se déroule
la scéne doit nous inciter & prendre cette affirmation avec prudence.

[’épisode du jeune évéque Athanase est repris dans le Décret de Gratien, a propos de la double
attribution du bapté€me: Decretum Gratiani, C. 1, q. 1, c. 58; texte latin dans Friedberg, Emil (Hg.),
Corpus Juris Canonici, Leipzig 1879, I, p. 380.

«Clerici et scolares juvenes civitatis Ratisponensis in festo Nativitatis Dominice annuatim sibi
ludendo constituentes episcopum, monstra larvarum et alios ludos exercent plurimum inhonestos.»
Texte latin dans Monumenta Boica, hg. von der Komission fiir Bayerische Landesgeschichte bei



40

41

42

43

45
46
47
48

49

45—

der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, XIII, Munich 1777, pp. 214-215, n° XL; je souli-
gne.

«[...] ludi noxii, quos vulgaris elocutio episcopatus puerorum appellat.» Texte latin dans Mansi,
Gian Domenico (ed.), Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, Graz 1960-1962, XXIV,
col. 142,

«Ex ipsis hos ludos in ecclesiis et a personis ecclesiasticis de cetero fieri prohibemus, nisi forte
parvi sexdecim annorum et infra fuerint, qui hujusmodi ludos exercent.» Ibid.

Etudiées par Nuti, Andrea, «Ludus» e «iocus». Percorsi di ludicita nella lingua latina, Trévise-
Rome 1998 (Ludica: collana di storia del gioco 4).

Mehl, Jean-Michel, Les jeux au royaume de France du XIII¢ au début du XVI° siecle, Paris 1990,
pp- 16-17.

A la fin du II¢ siecle, Tertullien rédige le De spectaculis, traité destiné a montrer I’idolatrie qu’en-
trainent les spectacles paiens. Plutot qu’une théorie du jeu, c’est une théorie des jeux qu’il propose.
Il distingue en effet quatre types: les jeux du cirque (ch. VII-IX), du théatre (ch. X), du stade (ch.
XI) et de I’amphithéatre (ch. XII). Cette quadripartition ainsi que les réserves de I’auteur a 1’égard
de ces cérémonies seront reprises et popularisées par les Efymologies d’Isidore de Séville. A la
liste de Tertullien — en grande partie désucte en plein VII® siecle —, Isidore ajoute des jeux tels que
les dés (alea) et 1a balle (pila), relevant du jeu, au sens ol nous I’entendons aujourd’hui (le game
anglais).

Speculum morale, 111, 8, 4; Bibliotheca mundi. Vincentii Burgundi, [...] Speculum quadruplex,
Douai 1624, III col. 1361. Sur la paternité de ce texte, longtemps attribué a Vincent de Beauvais, cf.
Lusignan, Serge, Préface au «Speculum majus» de Vincent de Beauvais, Montréal 1979, pp. 77-90.
«Ludus innocentiae, simpliciter exultantis |...]. Sic viri sancti, per laborem et fatigationem, ludunt
innocenter adinvicem, ut postmodum fiant in divino servitio promptiores, sicut legitur fecisse beatus
Johannes Evangelistae et beatus Antonius.» Bibliotheca mundi (cf. note 40), col. 1361-1362.
«Sed, inquiunt, nos ista joco, et non serio, facimus, sicut consuetum est ab antiquo, ut fatuitas
nobis innata semel in anno affluat et evaporetur. Nonne utres et dolia vini sepius rumperentur, si
spiraculum ipsorum interdum non relaxaretur? Nos quidem utres veteres sumus et dolia semirupta;
quare sapientie vinum nimis fervens, quod per totum annum in Dei servitio nos comprimentes
vi retinemus, efflueret inaniter, si non interdum ludis et fatuitatibus vacaremus. Jocis igitur ali-
quando vacandum est, ut fortiores postea ad retinendam sapientiam redeamus.» Denifle (cf. note 1),
p. 653.

Bakhtine, Mikhail, L’eeuvre de Frangois Rabelais et la culture populaire au Moyen Age et sous la
Renaissance, Paris 1990 (Collection Tel), pp. 220-221.

Cf. Humphrey, Chris, The Politics of Carnival. Festive Misrule in Medieval England, Manches-
ter, New York 2001, pp. 11-36 («Social protest or safety-valve? Critical approaches to festive
misrule»).

Jean Cassien, Conlationes, XX1V, 21; Conférences, 111, Introduction, texte latin, traduction et notes
par Dom Emile Pichery, Paris 1959 (Sources chrétiennes 64), pp. 192-193.

Fabulae, 111, 14; texte latin dans Hervieux, Léopold, Les faubulistes latins, depuis le siecle d’Auguste

Jjusqu’a la fin du moyen dge, 11, Paris 1894, pp. 36-37.

«Sic ludus animo debet aliquando dari / Ad cogitandum melior ut redeat tibi.» Ibid.

Il figure notamment dans la vie de Jean donnée par Jacques de Voragine dans sa Legende dorée;
cf. aussi Speculum morale, 111, 8, 4 (cf. note 39); Thomas d’Aquin, Summa theologiae, 11a-1lae,
q. 168, a. 2; Sancti Thomae Aquinatis Opera omnia, X, Rome 1899, pp. 350-355.

Au I siecle av. J.-C., Cicéron affirme que le jeu est permis, «mais comme le sommeil et les autres
délaissements, lorsque nous avons satisfait aux obligations importantes et sérieuses»; «ludo autem
et joco uti illo quidem licet, sed sicut somno et quietibus ceteris tum cum gravibus seriisque rebus
satis fecerimus», De officiis, 1, 29; Cicéron, Les Devoirs, Introduction, Livre I, texte établi et traduit
par Maurice Testard, Paris 1974, p. 157. Au I*' si¢cle de notre ére, Quintilien reconnait la nécessité
du délaissement (remissio), mais modéré et choisi (Institutio oratoria, 1, 3, 11; Quintilien, Institution
oratoire. Tome I, livre I, texte établi et traduit par Jean Cousin, Paris 1974, p. 76). Le traducteur de
ce dernier insiste sur le fait que «la détente conseillée par Quintilien ne comporte aucune relaxation



50
51
52

53
54
55

56

57
58

59

46—

physique ni aucun jeu corporel, mais seulement une activité ludique mentale» (ibid., p. 157). Sur
I’adoucissement de la discipline intervenu dans les écoles romaines a la fin du I*' siecle de notre
¢re, cf. Marrou, Henri-Irénée, Histoire de I’éducation dans I’ Antiquité. 2. Le monde romain, Paris
1948, p. 72. L’auteur cite une phrase de Pétrone, qui, en moraliste, s’en plaint: «Maintenant les
enfants étudient en jouant!» «Nunc pueri in scholis ludunt!» Satyricon, 4, 1.

De officiis, 1, 29 (cf. note précédente).

Summa theologiae, lla-1lae, q. 168, a. 2-4 (cf. note 48).

«Quod praedicta delectatio non quaeratur in aliquibus operationis vel verbis turpibus vel nocivis.»
Ibid., a. 2, resp.

Denifle (cf. note 1), p. 656.

Ibid.

Un compte de voyage de 1’évéque des Innocents de York a été conservé, qui donne une idée de
I’itinéraire du jeune prélat et de sa suite a travers «son» évéché. L édition diplomatique de ce texte
se trouve dans Nichols, John G. (ed.), Two Sermons preached by the Boy Bishop at St. Paul’s
temp. Henry VIII and at Gloucester temp. Mary, Londres 1875 (Camden Society. New Series 14),
pp- 31-34. Sur les 42 jours que documente le compte, 21 sont passés a I’extérieur d’York, dans un
rayon de 50 km autour de la cité épiscopale.

L’événement est rapporté par Veit Arnpeck (1435/1444-1495), dans son Chronicon Baioariorum,
lib. 5, cap. 53. Texte allemand dans Meisen, Karl, Nikolauskult und Nikolausbrauch im Abend-
lande. Eine kult-geographisch-volkskundliche Untersuchung, Diisseldorf 19812 (Forschungen zur
Volkskunde, 9-12), p. 314.

Jean de Bordenave, L’Estat des églises cathédrales et collégiales, Paris 1643, p. 539.

M¢énard, Philippe, «Le concept de loisir au Moyen A ge», in: André, Jean-Marie; Dangel, Jacqueline;
Demont, Paul (éd.), Les loisirs et I’héritage de la culture classique, Actes du XIII°® Congres de
I’ Association Guillaume Budé (Dijon, 27-31 ao(it 1993), Bruxelles 1996, pp. 455-469; sp. 464.
Pour une approche récente et tres stimulante des loisirs au Moyen Age, cf. Ortalli, Gherardo,
«Tempo libero e medio evo: tra pulsioni ludiche e schemi culturali», in: Cavaciocchi, Simonetta
(ed.), Il tempo libero. Economia e societa: secc. XIII-XVIII. Loisirs, leisure, tiempo libre, Freizeit,
Atti della «ventisei¢sima Settimana di studi», 18-23 aprile 1994, Florence 1995, pp. 31-54.



	Enfant-évêque et fête des fous : un loisir ritualisé pour jeunes clercs?

