
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 20 (2005)

Artikel: Enfant-évêque et fête des fous : un loisir ritualisé pour jeunes clercs?

Autor: Dahhaoui, Yann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-871917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-871917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦33-

Yann Dahhaoui

Enfant-eveque et fete des fous:
un loisir ritualise pour jeunes clercs?

Dans une lettre destinee ä tous les eveques de France, datee du 12 mars 1445, la Faculte

de theologie de l'universite de Paris, sur la base d'une serie de quatorze conclusions,

menace de poursuite par l'inquisiteur et par le bras seculier quiconque encouragera ou

participera ä la fete des fous.1 Selon eile, dans certaines eglises, cathedrales et collegiales,

chaque annee aux Saints-Innocents (28 decembre), ä la Saint-Etienne (26 decembre),
ä la Circoncision (1er janvier) ou ä d'autres moments encore, les ecclesiastiques fönt
une fete qu'ils appellent «fete des fous». Pour cette occasion, ils elisent et confirment

un eveque ou un archeveque des fous, qui porte les insignes pontificaux, dit l'office
divin dans l'eglise, vetu en eveque, et donne la benediction. Les autres ecclesiastiques

revetent des vetements de laics ou de fous, dansent pendant le service divin et mangent
sur l'autel, sortent en ville le visage masque pour s'y donner en spectacle. Les läics

utilisent les vetements de moines, de moniales ou d'autres religieux.2
La description que donnent les docteurs parisiens est noircie ä dessein: leur but

est de faire cesser immediatement une fete jugee inconvenante. Elle n'en reste pas
moins le refiet d'une realite.3 A la fin du XIF siecle, en effet, apparait, initialement

en lien avec la fete des Saints-Innocents, un prelat festif portant generalement le nom
d'episcopus puerorum ou Innocent(i)um. Plus qu'un roi de la fete, le jeune digni-
taire est un veritable prelat, semblable en tout point - ä l'exception de Fonction - ä

l'eveque adulte. Elu generalement aux environs du 6 decembre (Saint-Nicolas), il est

interroge, confirme, ordonne et intronise. Lors de son Ordination lui sont remis les

insignes de sa fonction: Crosse, mitre, anneau et gants.4 Apres les vepres de la Saint-

Jean (27 decembre), il entre pleinement en fonction. Depuis la chaire episcopale, il
dirige F office divin ä la maniere de son homologue adulte. II tiendra egalement ce

röle le lendemain, jusqu'ä vepres.5

Parmi bien d'autres, l'ordinaire6 de Lerida, du XIV5 siecle, detaille le röle de l'en-
fant-eveque:
«La veille de la Saint-Nicolas, apres les vepres et la collation, tandis qu'on dit com-
plies, les eleves doivent rester au chapitre et elire entre eux un eveque. L'eveque doit



-34-

ensuite attribuer les dignites et leur confier l'office dujour des Saints-Innocents, c'est-
ä-dire les lectures et tout le reste. Ils attendront que les complies soient entierement
achevees avant d' entrer avec leur elu en proclamant ä haute voix Te Deum laudamus

et en se rendant ä l'autel majeur. L'eveque dira l'oraison Concede nos, etc. Ensuite,

il donnera la benediction ä ceux qui sont assis autour de lui. Et il se tiendra lä sans

mitre, avec son seul surplis.

[Aux vepres de la Saint-Jean.] Tandis que F on dit le Magnificat, les enfants, prepares,
hors du chceur, avec leur eveque revetu des insignes pontificaux, entonnent l'antienne

decommemorationdesInnocents,c'est-ä-dire SplendentBethlehemnitidicampi [...]
Ils chasseront le seigneur eveque de sa chaire et l'eveque des ecoliers y prendra sa

place. Ils feront alors l'office [...] Ils se rendront en procession ä l'autel de Saint-

Jean; ensuite F eveque des ecoliers donnera la benediction episcopale [...] Au cours
de la messe, l'eveque des enfants lira le sermon. Une fois le sermon termine, deux

enfants diront Princeps ecclesiae de la facon suivante: le premier dira Princeps et le
second repondra cum mansuetudine .»7

Au debut du XIIF siecle, on trouve dejä des eveques des Innocents dans un grand
nombre de cathedrales et collegiales d'Europe occidentale, de Barcelone ä Ratis-
bonne et de York ä Cosenza. Tres tot aussi, d'autres prelats festifs, portant generalement

d' autres titres ecclesiastiques et appartenant parfois ä d' autres institutions

religieuses de la ville, fönt leur apparition aux cötes de l'eveque des Innocents.8

L exemple de Besancon, connu par Fordinaire de Saint-Etienne anterieur ä 1254,

illustre cette diversite:
«Si Farcheveque de Saint-Jean, l'eveque de Sainte-Madeleine et le cardinal de

Saint-Paul rencontrent le pape [de Saint-Etienne], ils doivent s' incliner devant lui et

recevoir de lui la benediction.

Aux vepres, ils rentrent [ä la cathedrale] et on chante de la facon accoutumee. Le
cardinal et les enfants qui ont pris part ä la chevauchee - eux seuls et personne
d' autre - doivent manger en compagnie du pape.»9

L enfant-eveque survivra cependant souvent de plusieurs siecles aux autres dignitaires

puerils. Malgre les interdictions conciliaires10 et la lettre de la Faculte de theologie, il
continuera ä etre fete, de facon plus ou moins continue jusqu' au XVF siecle au moins,

parfois bien au-delä. La fete de F eveque des Innocents s' est en effet prolongee jusqü ä

aujourd'hui. Desacralisee, transformee, recuperee,11 deplacee, eile se poursuit encore

sous le patronage de saint Nicolas. Le bisbetö de F Escolania - ecole de musique - de

Montserrat, qui invite chaque annee la population ä un concert anniversaire, et le saint

Nicolas de Fribourg, qui lit son discours du haut du portail de la cathedrale le jour de

la fete de son saint patron,12 sont deux heritiers de l'eveque des Innocents.



¦35-

Triduum de Noel

La fete des Saints-Innocents n'etait pas isolee. Dans le calendrier liturgique, eile estla
derniere d'une serie de trois, dediee chacune ä un ordre du clerge.13 Des le Xe siecle

au moins,14 diacres, pretres et pueri - cette derniere appellation designant tous les

clercs n'ayant pas recu les ordres majeurs - ont en effet successivement la direction
de l'office le jour de la fete de leur saint patron: saint Etienne pour les diacres (26
decembre), saint Jean pour les pretres (27 decembre) et les saints Innocents pour les

pueri (28 decembre). A la meme epoque, ces trois jours sont marques par une plus

grande permissivite en matiere de discipline, comme le montrent les premiers textes

faisant etat d'une periode de liberte pour les jeunes clercs au lendemain de Noel.

Deux d'entre eux ont ete rediges par l'ecolätre du couvent de Saint-Gall Ekkehard IV
(980/990-1056). Dans ses Casus sancti Galli, entre autres evenements survenus sous

l'episcopat de Salomon III (890-919, abbe de Saint-Gall et eveque de Constance), il
mentionne la visite du roi Conrad Ier (911-918) ä la Noel 911:

«Peu de temps apres, Conrad, alors roi, passa le jour de la Nativite du Christ ä

Constance. Le jour meme, apres le repas, l'eveque lui vantait les processions que
l'on faisait chacun des trois soirs ä Saint-Gall, pendant les vepres, et soupira: «O

Roi! si seulement nous y etions!» «Et pourquoi, mon eher, ne pas nous y rendre tot
demain matin?» On appreta aussitöt des bateaux. On s'y embarqua de bon matin et,

aux environs de midi, le roi, en compagnie d'eveques et de tout sa suite, atteignit
notre rivage. Comme il s'approchait de Saint-Gall, il y fut glorieusement recu par
des louanges nouvelles aecompagnees de danses. Apres y avoir passe trois nuits dans

la joie, le quatrieme jour, il arriva enfin, en fin de soiree, ä Arbon.
II serait trop long de raconter comment il s'amusa pendant ces jours et ces nuits et

surtout pendant la procession des enfants. II ordonna de faire rouler des pommes
le long de l'allee de l'eglise et admira leur discipline en constatant que pas un
seul des tout petits n'avait bouge ni regarde les pommes. II entra aussi ä Fheure
du repas dans le refectoire des freres, en compagnie de deux eveques, le jour des

enfants [...]
Apres avoir passe la soiree et la nuit dans la joie, il regagna le couvent des freres au

petit matin et, avec le consentement de tous, fut fait frere conscrit. II offrit ä chacun

des freres une livre d'argent pour s'aeheter de quoi se vetir. Pour les enfants, il decreta

trois jours pour jouer.»15

Edixit tres dies ad ludendum. Ce texte se presente comme le recit du moment
fondateur de la liberte aecordee aux jeunes moines. Le diplöme du roi Conrad n'existe

plus et peut-etre n'a-t-il meme jamais existe.16 Limportant est de constater qu'au
XF siecle, pour justifier la liberte des trois jours suivant Noel, Ekkehard IV, lui-meme

responsable des ecoles, dit invoquer un privilege accorde par le roi Conrad. II insiste

meme, puisque dans les memes Casus sancti Galli, quelques chapitres plus loin,



-36-

Salomon invoque la decision royale lorsqu'il accorde aux eleves de l'ecole interne
trois repas quotidiens ä Foccasion de ces trois jours de liberte:

«C etait le jour des eleves. [Salomon] ouvrit la porte et entra pour voir comment ils se

comportaient. Ils avaientle droit-ils Font encore aujourd'hui, puisqu'ils sontliberes
de toute discipline - de sequestrer les hötes qui entraient et de les garder prisonniers

jusqu' ä ce qü ils se rachetent. Comme il se tenait au milieu d' eux, s' avancant en toute
securite en tant que maitre des lieux, ils se dirent entre eux: <Attrapons F eveque et

non le seigneur abbe!> Endurant volontiers sa Situation, il accepta d'etre traite suivant

leur bonplaisir [...]
Apres avoir rapidement rassemble devant la porte des ecoles les premiers freres qui
se presentaient, il etablit, en guise de testament pour ces enfants et ä perpetuite pour
leurs successeurs, que chaque annee, ä Foccasion des trois jours fixes par Fempire,
dans les locaux memes des ecoles, ils seraient nourris de viande et qu'ils recevraient

quotidiennement du domaine de l'abbe trois repas avec boissons.»17

Parallelement, les Constitutiones de Saint-Vannes (Verdun) precisent qu'apres Noel,
«pendant trois jours, enfin, [les freres] jouiront agreablement d'une absolue liberte.
Personne ne les irritera par son insistance importune. Les surveillants18 cesseront de

crier; s'ils voient quelque tort, ils attireront les fautifs ä Fecart.»19

Ala fin du XIF siecle viendra s'ajouter une quatrieme fete, celle du sous-diaconat,

qui a desormais rejointles deux autres ordres majeurs.20 S'il semble que seule cette

derniere ait initialement beneficie du nom de «fete des fous»,21 chez les censeurs
le recours ä cette appellation devient progressivement un moyen de disqualifier
d'autres fetes. Ainsi, au milieu du XIIIe siecle dejä, «fete des fous» designe les

manifestations ä la fois de la Circoncision et des Saints-Innocents.22 A ces deux

fetes, la lettre de la Faculte de theologie ajoute encore la Saint-Etienne. Toutes ces

«fetes des fous» ont en commun de representer un temps de loisir particulier pour
chaque ordre du clerge.

La fete comme rite

Comment les clercs percevaient-ils les manifestations qui prenaient place ä ces occa-
sions? Comme pour nombre de fetes, si la pratique est relativement bien connue, la

signification Fest beaucoup moins. On ne conserve ainsi pratiquement aucune trace

du sens que les clercs du Moyen Age entendaient donner ä Felection d'un prelat
festif. Seuls deux textes anglais suggerent que F eveque des Innocents est la figure du

Christ-enfant, particulierement ä Fhonneur en cette periode liturgique de l'annee.23

A defaut de pouvoir etablir la signification de ces fetes aux yeux de ceux qui y par-
ticipaient ou les jugeaient, Fhistorien a pour täche d'Interpreter les categories dans

lesquelles les auteurs du Moyen Age classaient les manifestations qui avaient pour



¦37-

centre l'eveque des Innocents. Quel nom leur donne-t-on? La lettre de la Faculte de

theologie hesite: ritus ou ludusl
A deux reprises, la lettre de 1445 traite les manifestations de la fete des fous de «rite

pernicieux».24 Ritus, d'apres les lexicographes, a ä voir avec la coutume. Jean Balbi

(|1298) affirme en effet que «rite se dit d'une coutume tiree des moeurs; eile releve

du droit».25 Le Statut de coutume applique ä la fete des Innocents est en effet Fun
des arguments qu'opposent certains chapitres aux partisans de son abolition. La
force de cet argument semble avoir permis de la preserver de 1'interdiction generale.

Aux docteurs, qui cherchent ä montrer que ses origines paiennes empechent de la

considerer comme une coutume, les defenseurs repondent en effet que si tel est le

cas il faut egalement condamner pour heresie, ä titre posthume, tous les prelats qui
Font autorisee par le passe.
Les «fetes des fous» telles que leurs defenseurs se les representent ne sont absolument

pas ces jeux indecents et debrides, mais une partie integrante de la liturgie cathedrale.

L'eveque des Innocents est en effet mis sur le meme plan que n'importe quel rite et,

comme tel, decrit par les ordinaires.
Ces sources liturgiques, qui decrivent selon le cycle de l'annee liturgique les celebra-

tions d'une Institution religieuse, constituent les temoins les plus riches de la fete du

jeune eveque.26 Lorsque le jeune prelat y apparait, ses deplacements, ses paroles et

ses gestes y sont decrits en detail. Si les indications relatives au mode et ä la date de

son election, ainsi que Celles concernant sa confirmation par le chapitre apparaissent

generalement dans d'autres sources, la periode durant laquelle il dirige le service divin

- point culminant de son episcopat - est souvent decrite en detail. Particulierement
interessants sont les rites de passage qui marquent le debut et la fin de son röle dans

l'office cathedral. Apres les vepres de la Saint-Jean (27 decembre au soir), l'eveque
des Innocents prend place dans la chaire episcopale et son «chapitre» - le reste des

pueri - monte dans les Stalles hautes, prenant la place des chanoines qui gagnent
les Stalles basses. Le jeune eveque officie ensuite ä la maniere de l'eveque adulte

pendant toute la fete des Saints-Innocents. Apres vepres (28 decembre au soir), au

chant du Deposuit («II a renverse les potentats de leurs trönes et eleve les humbles»;

Lc 1,52), il remet sa Crosse episcopale au groupe des pueri, qui la confie (la traditio
baculi de Fordination) ä l'eveque des Innocents de l'annee ä venir.27 Les regies du

jeu semblent donc bien posees: Celles de la liturgie, meme extraordinaire.

Refuser de participer ä la fete devient des lors un manquement au serment que doit

prononcer tout nouveau chanoine de respecter rites et ceremonies de sa cathedrale.

En consequence, le chapitre de Besancon instaure un Systeme d'amendes pour qui-

conque refusera de participer ä la cavalcade de l'eveque et de sa suite en ville.28 Une
serie de contraintes, tant pecuniaires que symboliques, se mettent progressivement
en place - parfois des le XIIF siecle - pour assurer le bon deroulement de la fete. Le
chanoine qui se refusera ä organiser la fete ä son tour - generalement suivant Fordre



-38-

de reception au canonicat - se verra prive de la jouissance des fruits de sa prebende;

on exposera en outre sa chape noire au centre du chceur, sur le pupitre, en signe de

bläme.29 Les maisons religieuses qui refuseraient de recevoir la visite du jeune eveque

et de sa suite y seront contraintes.30 La somme d'argent et la collation que ces

dernieres doivent au prelat festif ne seront aucunement le refiet de leur generosite,
mais des montants et des sommes fixes ä l'avance et obligatoirement dus.31 Teile est

la force contraignante de la coutume.

La fete comme jeu

L'eveque des Innocents comme ludus nous interessera davantage. La lettre de la Faculte

de theologie n'est pas la premiere ä faire le lien entre cette fete et le jeu. Au IV5 siecle

dejä, on retrouve l'association entre imitation de l'eveque et ludus, dans le monde

byzantin. Alexandre, eveque d'Alexandrie (313-328), apres avoir celebre l'office de

saint Pierre martyr (26 novembre), «apercoit de loin le jeu d'enfants sur la plage, qui
imitent, comme on a coutume de le faire, l'eveque et ce que l'on fait habituellement
dans l'eglise».32 On fait venir le jeune eveque (puerilis episcopus) Athanase - le futur
saint - et ses camarades et on constate que celui-ci a accorde le sacrement du bapteme
dans son jeu. Apres reunion du clerge local, Alexandre tranche en faveur de la validite
du sacrement attribue: le bapteme n'aura pas besoin d'etre reitere.33

Directement en lien avec les fetes du cycle de Noel, une lettre (1249) d'Innocent
IV ä l'eveque de Ratisbonne, reagissant ä la plainte de l'abbe de Prüferring qui
subit les violences de la troupe de jeunes clercs de la cathedrale, rapporte que
«chaque annee ä Foccasion de laNativite, les clercs et les jeunes ecoliers de la ville
de Ratisbonne, qui instituent un eveque pour jouer, portent des masques et fönt
d'autres jeux particulierement deshonnetes».34 Quelques annees plus tard, le concile
de Salzbourg (1274) restreint ces «jeux nuisibles que l'on appelle communement

episcopat des pueri»35 aux seuls jeunes de moins de 16 ans, «qui s'adonnent ä ce

genre de jeux».36

Le terme de ludus peut avoir, en latin classique dejä, des significations tres variees.37

Au Moyen Age, comme le souligne Jean-Michel Mehl,38 il peut avoir le sens general
de «divertissement». Une des seules typologies medievales du jeu39 que nous ayons
conservee - celle contenue dans le Speculum morale40 - distingue 8 types de jeux
dans la Bible suivant leur intention. «Jeu» est ä prendre au sens large puisqu'il
englobe aussi bien la competition sportive (ludus probationis) que les bons mots (ludus

amicitiae) ou encore l'examen de conscience (ludus conscientiae). L'eveque des

Innocents aurait sa place dans le ludus innocentiae, auquel s'adonnent les hommes

saints (saint Jean l'Evangeliste, saint Antoine), pour se remettre d'une fatigue et afin
de pouvoir ensuite s'adonner avec plus de vigueur au service divin.41



¦39-

«Fetes des fous» et loisir

C'est ä ce type de jeu de detente, au sens propre, que les defenseurs des «fetes des

fous», auxquels les theologiens de Funiversite de Paris laissent la parole (afin de

pouvoir ensuite contrer leurs arguments), entendent rattacher la fete de l'eveque des

Innocents: «C'est par jeu et non pas serieusement que nous nous y adonnons, comme
la coutume le veut depuis longtemps, afin que la folie qui nous est innee affiue et

s'evapore une fois Fan. Les outres et les tonneaux de vin ne se briseraient-ils pas

plus souvent si leur bonde n'etait pas ouverte de temps ä autres? Or nous sommes de

vieilles outres et des tonneaux ä moitie brises. Voilä pourquoi le vin de la sagesse,

extremement agite, que nous retenons toute l'annee au service de Dieu, en le com-

primant par la force, s'ecoulerait en vain si nous ne nous livrions pas de temps ä

autres aux jeux et aux folies. II est necessaire de s'adonner parfois aux jeux afin de

retourner ensuite avec plus de force d'äme ä l'apprentissage de la sagesse.»42

L'image du tonneau qu'il faut periodiquement aerer semble avoir marque les esprits:

peu d'etudes sur la fete des fous omettent de la mentionner. Passee la revolution
industrielle, eile se transforme pour devenir, chez les folkloristes et les anthropolo-

gues, un concept tres usite dans les etudes sur le carnaval ou les fetes carnavalesques:
celui de la soupape de securite (safety-valve). A cöte de Fidee du carnaval que se

faisait Mikhail Bakhtine, qui y voyait «le Symbole et Fincarnation de la veritable
fete populaire et publique, totalement independante de l'eglise et de l'Etat»,43 s'est

developpee Fidee - devenue majoritaire - que ces fetes etaient en fait instrumen-
talisees par le pouvoir. Une fois Fan, les dirigeants accorderaient ä leurs sujets une

plus grande liberte pour mieux faire admettre le fait qu'ils leur sont soumis le restant
de l'annee.44

Les «fetes des fous» constitueraient un temps hors du temps. La vie du clerc offrirait
donc des periodes de loisir, necessaires ä son equilibre. Cette necessite d'un temps
de loisir, les theologiens parisiens ne la remettent pas en question. Rebondissant

sur Fargument des defenseurs, ils contre-attaquent par un exemplum, celui de saint

Jean et de la perdrix. Au 24e livre de ses Conferences (De la mortification), Cassien

rapporte l'anecdote suivante:

«On raconte que le bienheureux evangeliste Jean caressait doucement une perdrix.
Soudain, il voit venir ä soi certain philosophe dans l'appareil d'un chasseur. Celui-
ci s'etonne qu'un homme d'une si grande reputation et renommee s'abaisse ä des

divertissements (oblectamenta) si petits et si peu releves. «Est-ce vous, dit-il, ce

Jean si fameux, de qui l'insigne renom, entre tous illustre, m'avait ä moi-meme

inspire un si extreme desir de vous connaitre? Pourquoi donc vous occuper ä de si

vils amusements?»

- Qu'est-ce donc que vous portez ä la main? repartit le bienheureux Jean.

- Un are.



-40-

- Et pourquoi ne le portez-vous pas toujours tendu?

- II ne le faut pas, de peur qu'ä force d'etre courbe sa raideur ne s'amollisse et ne

se perde; et, lorsque je devrais lancer contre quelque animal un trait plus puissant,
sa force s'etant perdue par la tension continuelle, le coup ne partirait plus avec la

vigueur necessaire.

- Eh! ne vous etonnez pas non plus, jeune homme, que j'accorde ä mon esprit cette

innocente et breve recreation (laxatio). Si, de temps ä autre, je ne le reposais de

sa tension en lui donnant quelque reläche, la continuite meme de Feffort Famol-

lirait, et il ne pourrait plus obeir ä la vertu de la partie spirituelle, lorsque besoin
serait.»45

La lecon - celle de Farc trop longtemps tendu comme metaphore de Fesprit hu-

main - mise dans la bouche de Fevangeliste, patron des ecrivains, n'a pas ete creee
de toute piece par Cassien. Elle resulte plutöt de F application ä une grande figure
de Ferudition d'une sagesse que l'on trouve exprimee dans une fable de Phedre. La
fable De lusu et severitate met en effet en scene Esope et Atticus 46 Le second rit
du premier, qui joue aux noix avec des enfants. Esope se sert alors d'un are pour
expliquer que, comme Fobjet, il a besoin d'un temps de repos.47

Regulierement invoque au Moyen Age,48 F exemplum de Jean et de la perdrix parle
en faveur de la necessite d'un loisir dans le travail du sage. Les theologiens de Paris

se gardent bien de remettre en cause ce preeepte, heute de la pedagogie antique49 et

illustre par la vie d'un evangeliste. Ce qu'ils entendent affirmer, c'est que, parmi les

oecupations du temps libre, il en existe de licites et d'illicites. Developpant une idee

ciceronienne,50 cette distinction apparait, au XIIF siecle dejä, chez Thomas d'Aquin.
Dans une serie d'articles de la Somme theologique,51 le docteur se demande s'il peut y
avoir une vertu dans les activites de jeu. Apres avoir affirme - en citant, entre autres,

Fexemplum de Jean et de la perdrix - la necessite d'un temps de repos pour l'äme,
il insiste sur le fait «qu'on ne cherche pas le plaisir dont on vient de parier dans des

actions ou paroles honteuses ou noeives».52 C est bien dans ce camp que les docteurs

parisiens entendent cantonner les «fetes des fous». Pour ce faire, ils n'hesitent pas
ä faire des evenements qu'ils disent s'y passer une description extremement noire

qui les amene ä evoquer le paganisme: «il faut proceder contre eux comme suspects
dans une affaire de foi et seetateurs de rites päiens.»53

Un divertissement que les theologiens decrivent ainsi comme une survivance de fete

antique - «la fete des fous tire son origine des Päiens et des Gentils, qui se livraient
aux memes jeux indecents au debut janvier, en Fhonneur de Janus»54 - ne peut etre

tolere, meme sous le couvert du jeu, d'autant qu'il est une occasion de trouble ä

Fordre public. Dans sa chevauchee ä travers sa ville - voire son eveche55 - l'eveque
des Innocents et sa suite sont en effet exposes aux attaques, parfois meme physiques.

A Ratisbonne, en 1357, un bourgeois attaque le cortege du jeune prelat et tue un
chanoine: les bourgeois etaient alors en conflit avec les chanoines et avaient decide



¦41

de retirer leurs enfants de l'ecole cathedrale.56 Interdictions conciliaires et agressions
decident les organisateurs ä modifier la fete. On interdit progressivement au clergeon
elu de dire la benediction, de sortir de Fenclos canonial, de porter les pontificalia.
D'extremement forte symboliquement, la fete se transforme progressivement en

fete deguisee. Au XVIF siecle, pour le jour des Saints-Innocents, il existe plusieurs
alternatives ä la presence d'un eveque des Innocents, comme en temoigne L'Estat des

eglises cathedrales et collegiales, redige en 1643, par Jean de Bordenave, chanoine

de Lescar (Bearn):
«Ces petits innocens joüyssent le jour de leur Feste et Patron, de certaines graces et

avantages, fönt un festin aux Chanoines en leur psallete, se vont pourmener ä cheval

ou en carosse, et vont salüer l'Evesque, et Messieurs du Chapitre, et de la Cour, autant

que le loisir leur permet, avec des motets et airs de musique extraordinaires.

Mesme en quelques Eglises, les enfans du Chceur, prennent, durant la feste des Innocens,

une Mitre sur leur teste, montent aux chaires [stalles] hautes, et les Chanoines

se placent aux basses. Neantmoins, sauf meilleur advis, cela n'a point de grace et

fait rire le peuple, pource qu'un Sainct ne degrade jamais l'autre [...].
Lesquelles considerations fönt, que les Chapitres se contentent ailleurs de mettre ce

jour les enfans du Chceur en plaine liberte, sans estre sujets ä la ferule de leur Maistre,
conformement ä ce que les jeunes escholiers practiquent aux basses Classes, le jour
et feste de sainct Vincent [22 janvier], et les filles, le jour de saincte Catherine [25

novembre]. Toutefois les Corps venerables ne doivent point avoir esgard aux jeux et

actions pueriles, pour en tirer exemple, et Dieu veut que la discipline Ecclesiastique
soit gardee et suivie en tout temps, sans exception quelconque.
De maniere qu'ä Lascar [Lescar] nous ne faisons rien de semblable, ny n'observons

aucune des ceremonies susmentionnees, bien qu'il semble estre raisonnable de leur
donner quelque resjoüyssance en chommant leur feste, et de leur doubler la pitance

aux despens de ceux qu'il appartient, comme il se fait loüablement en plusieurs

Eglises, afin qu'ils prennent leur recreation tant spirituelle que corporelle, au moins

une fois Fan».57

La variete des situations refiete la diversite des positions des chapitres cathedraux ä

l'egard de ces «fetes des fous». Toutes relevent d'un loisir accorde au jeune clerge,

comme en temoigne le vocabulaire utilise (loisir, liberte, recreation). S 'il est hostile
ä tout ce qui paraitrait derision ou sacrilege, Jean de Bordenave reste partisan d'une
detente procuree par quelques jours de vacance et d'alimentation copieuse.
Les defenseurs comme les opposants ä la fete considerent les «fetes des fous» et

plus particulierement celle de l'eveque des Innocents comme un temps de liberte

pour le jeune clerge. Les ceremonies entourant le jeune prelat, qui paraissent tres

eloignees de Fidee que se fait l'homme moderne du divertissement, sont percues

par l'homme medieval comme un moment de loisir. Ce loisir est offert par la

preeminence - meme si sa mise en scene ne se distingue en rien de la liturgie ordi-



-42-

naire - accordee aux pueri et ä leur eveque. Mais il n'est pas fait que d'inversion
sociale; s'y ajoutent la bombance et l'aventure: rations alimentaires doublees,

festins, chevauchees dans la ville et l'eveche. A juger du deroulement de cette fete

et des critiques qui la menacent, il apparait bien que l'Eglise n'a pas, comme on
Fa trop dit,58 opere un changement radical par rapport aux conceptions antiques et
unanimement condamne le loisir, mais qu'elle Fa confine et a observe avec suspi-
cion les formes qu'il prenait.59

Notes

Je remercie Jean-Daniel Morerod, Christophe Erismann et Dinah Gross pour leurs conseils et leur
relecture attentive de ce texte.

1 Le contenu de cette lettre, qui se rattache directement aux idees de Jean Gerson, les circonstances
de sa composition, sa diffusion et sa reception restent encore ä etudier. L'edition la plus complete
du texte figure en annexe aux oeuvres completes de Pierre de Blois, Opera omnia, Paris 1667,

pp. 782-788. Celle de Denifle resume - voire omet - plusieurs passages: Denifle, Henri (ed.),
Chartularium umversitatis Parisiensis, IV, Paris 1897, pp. 652-657.

2 Je reprends les elements contenus dans les conclusions 1, 2, 3, 4, 7, 9, 8, 9, 10, 11 de la Faculte de

theologie.
3 L'institution de 1 'eveque des Innocents a fait 1 'objet de mon memoire de DEA: L 'eveque des Innocents

en France et en Angleterre, XIF-XV siecles, Universite de Paris I (Pantheon-Sorbonne), sous
la direction de Claude Gauvard, juillet 2003. L'eveque des Innocents dans l'Occident medieval

(XIP-XVe siecles) sera le sujet de ma these de doctorat sous la direction des professeurs Claude
Gauvard (Paris I) et Jean-Yves Tilliette (Universite de Geneve).

4 On retrouve ces pontificalia (insignes pontificaux) dans les inventaires de tresor.
5 Dans certaines cathedrales, il reapparait encore pour l'octave des Saints-Innocents (4 janvier).
6 Sur les ordinaires, voir p. 37.
7 Villanueva, Joachin Lorenzo, Viage literario a las iglesias de Espana, Madrid 1850, XVI, pp. 92-

93: [5 XII] «In vigilia S. Nicolai post vesperos [!] et collatione facta, dum dicitur completorium,
scolares debent remanere in capitulo et ex eis eligere episcopum. Quo facto, episcopus det dignitates
et comittatur eis officium diei Sanctorum Innocentium, scilicet lectiones et omnia alia. Et spectant
quod completorium totaliter sit finitum, et intrabunt cum electo eorum dicentes alta voce Te Deum

laudamus, et illud dicendo ad altare majus ibunt. Et dictus electus dicat orationem Concede nos, etc.
Postea dabit benedictionem circumstantibus. Et stans sine mitra ibi cum superpellicio suo tantum.
[27 XII] Dum dicitur Magnificat, pueri cum eorum episcopo in pontificalibus praeparati extra
chorum post Magnificat incipiunt antiphonam commemorationis Innocentum, scilicet Splendent
Bethlehem nitidi campi [... ] et ejiciunt Dominum Episcopum de cathedra sua et intret episcopum
scolarium in loco Episcopi, et ibi faciant officium [...] et fiat processio ad altare Sancti Joannis

[...]. Postea episcopus scolarium det benedictionem episcopalem [...]. In missa fiat sermo per
episcopum puerorum. Finito sermone, duo pueri dicant Princeps ecclesiae, scilicet, unus dicat

Princeps et alter respondeat cum mansuetudine.»
8 On trouve parfois un «abbe des fous» ou «des enfants», qui officie avant l'eveque des Innocents

(ordinaire de Hambourg, XIIP siecle; cite par Tille, Alexander, Die Geschichte der deutschen

Weihnacht, Leipzig 1893, p. 31). Le titre d'«eveque des fous» peut etre parfois un autre nom pour
celui des Innocents, comme le montrent certaines hesitations medievales.

9 Besancon, Bibliotheque municipale, ms. 98, f. 26v: «Si archiepiscopus Sancti Johannis, episcopus
Beate Magdalene et cardinalis Sancti Pauli obviaverint pape, debent ipsum inclinare et ab eo re-

cipere benedictionem. In vesperis redeunt et cantantur more solito. Cardinalis et pueri equitantes
solum et non alii debent comedere cum papa.»



¦43-

10 Le concile de Bäle, pour ne mentionner qu'un exemple, lors de sa 21e Session (9 juin 1435), taxe
de ludibria les manifestations suivantes: «lors de certaines fetes de l'annee quelques personnages
avec mitre, Crosse et habits de pontifes donnent une benediction ä la maniere des eveques, d'autres
sont vetus comme des rois et des dues; on appelle cela dans quelques regions la fete des fous ou
des Innocents ou bien des pueri»; texte latin et traduetion dans Les conciles cecumeniques. Les

decrets,II-1:NiceeIäLatran V, Paris 1994(Lemagisteredel'Eglise), pp. 1010-1011. Laformule
est reprise du 17e canon du concile de Nantes, tenu en 1431; texte latin dans Avril, Joseph (ed.),
Les conciles de la province de Tours (Sources d'histoire medievale), Paris 1987, pp. 428-429.

11 Le role des Jesuites - promoteurs du jeu dans l'education - dans la recuperation de cette fete reste
ä etudier.

12 Cf. Clerc, Valerie, «St-Nicolas: un phare dans le paysage identitaire fribourgeois», Annales fri-
bourgeoises 61-62 (1994-1997), pp. 383-397. La chercheuse, qui n'aborde le MoyenAge que sous

l'angle du cuite de l'eveque de Myre, ne mentionne pas les ceremonies de l'eveque des Innocents,
en tout point similaires ä Celles qu'elle etudie.

13 Les ordres clericaux se repartissent en ordres majeurs (diacres et pretres, rejoints ä la fin du XIP
siecle par les sous-diacres) et mineurs (portiers, lecteurs, exorcistes et acolytes). Cf. l'article de

Roger E. Reynolds, cite ä la note 20.

14 La serie complete des attributions des trois fetes suivant Noel ä trois ordres du clerge figure pour la

premiere fois dans le tropaire de Winchester: Frere, Walter Howard (ed.), The Winchester Tropar,
from mss. ofthe Xh andXFh centuries, Londres 1894, pp. 6, 8, 10.

15 Haefele, Hans F. (Hg.), St. Galler Klostergeschichten, Darmstadt 1980 (Ausgewählte Quellen zur
deutschen Geschichte des Mittelalters 10), pp. 40-42.

16 Les editeurs des Monumenta Germaniae Historica notent: «le diplöme manque; il s'agissait sans

doute d'un de ceux que l'abbe Walterius remit en 1238 ä l'eveque de Constance qui les livra au

feu»: MGH, SS 2, p. 85: «Deest hoc diploma, absque dubio erat unum eorum, quae abbas Walterius

anno 1238 episcopo Constant. prodidit, et hie igni tradidit.»
17 Haefele (cf. note 15), pp. 64-66.
18 Probablement l'equivalent des circatores saint-gallois, moines charges de surveiller la discipline

des jeunes clercs; cf. Riche, Pierre, «Les Ecoles de Saint-Gall, des origines au milieu du XP
siecle», in: Heitz, Carol; Vogler, Werner; Heber-Suffrin, Francois (ed.), Le Rayonnement spirituel et
culturel de l'abbaye de Saint-Gall, Paris 2000, pp. 54-55.

19 «Tribus denique diebus suavius absoluta libertate sese in omni re [fratres] sustinebunt, nee quisquam
eos scandalizabit superfluitate sua, cessabuntque exploratores clamare, si quid injuriosum viderunt
et semotim corripient negligentes.» Texte latin dans Hallinger, Kassius (Hg.), Consuetudinum
Saeculi XIXIIXII Monumenta non-cluniacensia (Corpus consuetudinum monasticarum VII/3),
Siegburg 1984, 381ss.

20 Reynolds, Roger E., «The Subdiaconate as a Sacred and Superior Order», in: Id, Clerics in the

Early Middle Ages, Aldershot 1999, IV, pp. 1-39.

21 Dans les annees 1160, Jean Beleth Signale que la fete des sous-diacres ou «fete des fous» est fetee,
selon les cathedrales, ä la Circoncision (1er janvier), ä l'Epiphanie (6 janvier) ou ä l'octave de

l'Epiphanie (13 janvier): «Festum subdiaconorum, quod vocamus stultorum, a quibusdam fit in
Circumcisione, a quibusdam in Epiphania vel in oetavis Epiphanie.» Douteil, Herbert (ed.), Summa
de ecclesiasticis offieiis, Turnhout 1976 {Corpus Christianorum. Continuatio medievalis, 141A),

p. 134. Au debut du XIIP siecle, plusieurs sources placent la «fete des fous» ä la Circoncision,
suivant semble-t-il Eudes de Sully, eveque de Paris, dans sa lettre de reforme de l'office de la
Circoncision (texte latin dans Pierre de Blois, Opera omnia (cf. note 1), pp. 779-780); cf. la Summa
de offieiis ecclesiasticis de Guillaume d'Auxerre, extrait cite dans Martineau, R.-M., «La Summa
de offieiis ecclesiasticis de Guillaume d'Auxerre», in: Etudes d'histoire litteraire et doctrinale du

XIII" siecle, II, Paris 1932, p. 46), et la lettre (1236) de Robert Grosseteste au doyen du chapitre
de Lincoln; texte latin dans Luard, Henry R. (ed.), Roberti Grosseteste episcopi Lincolnensis

epistolae, Londres 1861 (Rerum britannicarum medu aevi scriptores 25), p. 118. Sur la fete des

fous, cf. 1' introduction de Arlt, Wulf, Ein Festoffizium des Mittelalters aus Beauvais in seiner

liturgischen und musikalischen Bedeutung, Cologne 1970, sp. I, pp. 38-51, et l'article de Fassler,



-44-

Margot, «The Feast of Fools and Danielis ludus: populär tradition in a medieval cathedral play»,
in: Kelly, Thomas F. (ed.), Plainsong in the Age of Polyphony, Cambridge 1992, pp. 65-99.

22 Les Statuts de la cathedrale de Nevers (1246) portent: «Item quia in festo stultorum scilicet Inno-
centium et anni novi in ecclesia vestra multa fiunt, sicut intelleximus, inhonesta.» Texte latin dans

Marlene, Edmond, Thesaurus novus anecdotorum, 5 vol., Paris 1717, IV, p. 1070.

23 Londres, cathedrale St. Paul, Statuts de 1263: «Provida fuit ab antiquis patribus predecessoribus
nostris deliberatione statutum, ut in sollennitate Sanctorum Innocencium, qui pro Innocente Christo
sanguinem suum fuderunt, innocens puer presulatus officio fungeretur, ut sie puer pueris preesset et

innocens innocentibus imperaret, illius tipum tenens in Ecclesia, quem sequuntur iuvenes quocumque
ierit.» Texte latin dans Chambers, Edmund K, The Mediaeval Stage, Oxford 1903,1, pp. 354-355.

Dans le processional de Salisbury (1508), on trouve la mention suivante: «Episcopus Innocentium

[...] Christum puerum, verum et eternum pontificem, designans [...].» Ibid., II, p. 282.

24 «[...] illum cujusdam festivitatis ritum, quem sui compositores <festum fatuorum> vocant, [...]
hunc pestiferum ritum depellant, [...] abolitio hujus pestiferi ritus [...]» (je souligne).

25 «Ritus [... ] dicitur consuetudo a moribus traeta et pertinet ad justiciam.» Jean Balbi, Summa quae
vocatur Catholicon, Lyon 1489, non pagine.

26 Sur les ordinaires, cf. Martimort, Aime-Georges, Les «Ordines», les ordinaires et les ceremoniaux,
Turnhout 1991 (Typologie des sources du Moyen Age Occidental 56), et Collomb, Pascal, «Le
Liber Ordinarius: un livre liturgique, une source historique», in: Guichard, Pierre; Alexandre-Bidon,
Daniele (ed.), Comprendre le XIII" siecle. Melanges offerts ä Marie-Therese Lorcin, Lyon 1995,

pp. 97-109.
27 Sur les differentes etapes du cursus d'un eveque adulte, cf. Santantoni, Antonio, L'Ordinazione

episcopale: storia e teologia dei riti dell'ordinazione neue antiche liturgie dell' Occidente, Rome
1976 (Studia Anselmiana 69) et Batiffol, Pierre, «La liturgie du sacre des eveques», Revue d'histoire
ecclesiastique 23 (1927), pp. 733-763.

28 Besancon, deliberation capitulaire du 28 decembre 1425: Archives departementales du Doubs,
G 178, f. 118v; texte latin dans Gautier, Jules, «La fete des fous au chapitre de Besancon»,
Memoires de l'academie des sciences, belles-lettres et arts de Besancon, 1876-1877, pp. 201-202.

L'exemple est cite par Martine Grinberg, dans l'un des plus recents et des meilleurs articles sur

l'eveque des Innocents: «L'Episcopus puerorum», in: Niccoli, Ottavia (ed.), Infanzie, Funzioni di
un gruppo liminale dal mondo classico all'Etä moderna, Florence 1993, p. 147.

29 Cathedrale de Toul, Statuts de 1499; texte latin dans Du Cange, Glossarium mediae et infimae
latinitatis, Paris 1883-1887, IV, p. 483B-C

30 A Autun, ä la fin du XVe siecle, le chapitre contraint les moines de Saint-Martin, qui ont refuse
d'aecorder ä l'eveque des Innocents de la cathedrale les honneurs aecoutumes, ä faire un traite

par lequel ils s'obligent ä baisser le pont-levis ä son arrivee et ä le recevoir: Gagnare, Philibert,
Histoire de l'Eglise d'Autun, Autun 1774, pp. 465-466; je remercie Jacques Madignier, de l'equipe
des Fasti ecclesiae galhcanae, pour cette reference.

31 Heers, Jacques, Fetes des fous et carnavals, Paris 1983, p. 186, rapporte le cas de l'abbe de Beau-

lieu (Le Mans) qui affirme, en 1240, ne verser du vin au jeune prelat que de son bon vouloir. Les
chanoines le reprennent et le forcent ä reconnaitre qu'il s'agit bien d'une Obligation.

32 «Videt eminus puerorum supra oram maris ludum imitantium, ut fieri solet, episcopum atque ea

quae in ecclesiis geri mos est.» Rufin d'Aquilee, Historia ecclesiastica, X, 15; texte latin dans

Mommsen, Theodor (Hg.), Corpus Berolinensis, IX/2, Leipzig 1908, p. 980. Cet exemple est

parfois cite dans la litterature secondaire comme le premier temoignage de la fete de l'eveque des

Innocents et comme la preuve de son origine byzantine. La date du calendrier ä laquelle se deroule
la scene doit nous inciter ä prendre cette affirmation avec prudence.

33 L'episode du jeune eveque Athanase est repris dans le Decret de Gratien, ä propos de la double
attribution du bapteme: Decretum Gratiani, C. 1, q. 1, c. 58; texte latin dans Friedberg, Emil (Hg.),
Corpus Juris Canonici, Leipzig 1879, I, p. 380.

34 «Clerici et scolares juvenes civitatis Ratisponensis in festo Nativitatis Dominice annuatim sibi
ludendo constituentes episcopum, monstra larvarum et alios ludos exercent plurimum inhonestos.»

Texte latin dans Monumenta Boica, hg. von der Komission für Bayerische Landesgeschichte bei



¦45-

der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, XIII, Munich 1777, pp. 214-215, n° XL; je souligne.

35 «[...] ludi noxii, quos vulgaris elocutio episcopatus puerorum appellat.» Texte latin dans Mansi,
Gian Domenico (ed.), Sacrorum conciliorum nova et amphssima collectio, Graz 1960-1962, XXIV,
col. 142.

36 «Ex ipsis hos ludos in ecclesiis et a personis ecclesiasticis de cetera fieri prohibemus, nisi forte

parvi sexdecim annorum et infra fuerint, qui hujusmodi ludos exercent.» Ibid.
37 Etudiees par Nuti, Andrea, «Ludus» e «locus». Percorsi di ludicitä nella hngua latina, Trevise-

Rome 1998 (Ludica: collana di storia del gioco 4).
38 Mehl, Jean-Michel, Les jeux au royaume de France du XIII" au debut du XVF siecle, Paris 1990,

pp. 16-17.

39 A la fin du IP siecle, Tertullien redige le De spectaculis, traite destine ä montrer l'idolätrie qu'en-
trainent les spectacles päiens. Plutöt qu'une theorie du jeu, c'est une theorie des jeux qu'il propose.
II distingue en effet quatre types: les jeux du cirque (ch. VII-IX), du theätre (ch. X), du Stade (ch.

XI) et de l'amphitheätre (ch. XII). Cette quadripartition ainsi que les reserves de l'auteur ä l'egard
de ces ceremonies seront reprises et popularisees par les Etymologies d'Isidore de Seville. A la

liste de Tertullien - en grande partie desuete en plein VIP siecle -, Isidore ajoute des jeux tels que
les des (alea) et la balle (pila), relevant du jeu, au sens oü nous l'entendons aujourd'hui (le game
anglais).

40 Speculum morale, III, 8, 4; Bibliotheca mundi. Vincentii Burgundi, [...] Speculum quadruplex,
Douai 1624, III col. 1361. Sur la paternite de ce texte, longtemps attribue ä Vincent de Beauvais, cf.

Lusignan, Serge, Preface au «Speculum majus» de Vincent de Beauvais, Montreal 1979, pp. 77-90.
41 «Ludus innocentiae, simpliciter exultantis [...]. Sic viri sancti, per laborem et fatigationem, ludunt

innocenter adinvicem, ut postmodum fiant in divino servitio promptiores, sicut legitur fecisse beatus

Johannes Evangelistae et beatus Antonius.» Bibliotheca mundi (cf. note 40), col. 1361-1362.
42 «Sed, inquiunt, nos ista joco, et non serio, facimus, sicut consuetum est ab antiquo, ut fatuitas

nobis innata semel in anno affluat et evaporetur. Nonne utres et dolia vini sepius rumperentur, si

spiraculum ipsorum interdum non relaxaretur? Nos quidem utres veteres sumus et dolia semirupta;

quare sapientie vinum nimis fervens, quod per totum annum in Dei servitio nos comprimentes
vi retinemus, efflueret inaniter, si non interdum ludis et fatuitatibus vacaremus. Jocis igitur ali-

quando vacandum est, ut fortiores postea ad retinendam sapientiam redeamus.» Denifle (cf. note 1),

p. 653.

43 Bakhtine, Mikhäil, L'ceuvre de Frangois Rabelais et la culture populaire au Moyen Age et sous la
Renaissance, Paris 1990 (Collection Tel), pp. 220-221.

44 Cf. Humphrey, Chris, The Politics ofCarnival. Festive Misrule in Medieval England, Manches¬

ter, New York 2001, pp. 11-36 («Social protest or safety-valve? Critical approaches to festive
misrule»).

45 Jean Cassien, Conlationes, XXIV, 21; Conferences, III, Introduction, texte latin, traduction et notes

par Dom Emile Pichery, Paris 1959 (Sources chretiennes 64), pp. 192-193.
46 Fabulae, III, 14; texte latin dans Hervieux, Leopold, Lesfabulistes latins, depuis le siecle d'Auguste

jusqu'ä lafin du moyen äge, II, Paris 1894, pp. 36-37.
47 «Sic ludus animo debet aliquando dari / Ad cogitandum melior ut redeat tibi.» Ibid.
48 II figure notamment dans la vie de Jean donnee par Jacques de Voragine dans sa Legende doree;

cf. aussi Speculum morale, III, 8, 4 (cf. note 39); Thomas d'Aquin, Summa theologiae, Ila-IIae,
q. 168, a. 2; Sancti Thomae Aquinatis Opera omnia, X, Rome 1899, pp. 350-355.

49 Au Ier siecle av. J.-C, Ciceron affirme que le jeu est permis, «mais comme le sommeil et les autres

delaissements, lorsque nous avons satisfait aux obligations importantes et serieuses»; «ludo autem
et joco uti illo quidem licet, sed sicut somno et quietibus ceteris tum cum gravibus seriisque rebus
satis fecerimus», De offieiis, I, 29; Ciceron, Les Devoirs, Introduction, Livre I, texte etabli et traduit

par Maurice Testard, Paris 1974, p. 157. Au Ier siecle de notre ere, Quintilien reconnait la necessite

du delaissement (remissio), mais modere et choisi (Institutio oratoria, I, 3, 11; Quintilien, Institution
oratoire. Tome I, livre I, texte etabli et traduit par Jean Cousin, Paris 1974, p. 76). Le tradueteur de

ce dernier insiste sur le fait que «la detente conseillee par Quintilien ne comporte aucune relaxation



-46-

physique ni aucun jeu corporel, mais seulement une activite ludique mentale» (ibid., p. 157). Sur
l'adoucissement de la discipline intervenu dans les ecoles romaines ä la fin du Ier siecle de notre

ere, cf. Marrou, Henri-Irenee, Histoire de l 'education dans l 'Antiquite. 2. Le monde romain, Paris

1948, p. 72. L'auteur cite une phrase de Petrone, qui, en moraliste, s'en plaint: «Maintenant les

enfants etudient en jouant!» «Nunc pueri in scholis ludunt!» Satyricon, 4, 1.

50 De offieiis, I, 29 (cf. note precedente).
51 Summa theologiae, Ila-IIae, q. 168, a. 2-4 (cf. note 48).
52 «Quod praedieta delectatio non quaeratur in aliquibus operationis vel verbis turpibus vel noeivis.»

Ibid., a. 2, resp.
53 Denifle (cf. note 1), p. 656.

54 Ibid.
55 Un compte de voyage de l'eveque des Innocents de York a ete conserve, qui donne une idee de

l'itineraire du jeune prelat et de sa suite ä travers «son» eveche. L'edition diplomatique de ce texte
se trouve dans Nichols, John G. (ed.), Two Sermons preached by the Boy Bishop at St. Paul's

temp. Henry VIII and at Gloucester temp. Mary, Londres 1875 (Camden Society. New Series 14),

pp. 31-34. Sur les 42 jours que documente le compte, 21 sont passes ä l'exterieur d'York, dansun

rayon de 50 km autour de la cite episcopale.
56 L'evenement est rapporte par Veit Arnpeck (1435/1444-1495), dans son Chronicon Baioariorum,

lib. 5, cap. 53. Texte allemand dans Meisen, Karl, Nikolauskult und Nikolausbrauch im Abendlande.

Eine kult-geographisch-volkskundliche Untersuchung, Dusseldorf 19812 (Forschungen zur
Volkskunde, 9-12), p. 314

57 Jean de Bordenave, L'Estat des eglises cathedrales et collegiales, Paris 1643, p. 539.

58 Menard, Philippe, «Le concept de loisir au Moyen Age», in: Andre, Jean-Marie; Dangel, Jacqueline;
Demont, Paul (ed.), Les loisirs et l'heritage de la culture classique, Actes du XIIP Congres de

l'Association Guillaume Bude (Dijon, 27-31 aoüt 1993), Bruxelles 1996, pp. 455-469; sp. 464
59 Pour une approche recente et tres stimulante des loisirs au Moyen Age, cf. Ortalli, Gherardo,

«Tempo libero e medio evo: tra pulsioni ludiche e schemi culturali», in: Cavaciocchi, Simonetta

(ed.), // tempo libero. Economia e societä: secc. XIII-XVIII. Loisirs, leisure, tiempo libre, Freizeit,
Atti della «ventiseiesima Settimana di studi», 18-23 aprile 1994, Florence 1995, pp. 31-54.


	Enfant-évêque et fête des fous : un loisir ritualisé pour jeunes clercs?

