Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft fur Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 20 (2005)

Artikel: Freizeitgestaltung vom Spatmittelalter bis zum Ende des Ancien
Régime : Einleitung

Autor: Gilomen, Hans-Jérg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-871916

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-871916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

_25_

Hans-Jorg Gilomen

Freizeitgestaltung vom Spatmittelalter
bis zum Ende des Ancien Régime. Einleitung

Die Spitantike hat dem Mittelalter eine elitire dichotomische Sicht von Arbeit und
Musse tradiert. Dem «otium cum dignitate» der heidnischen Antike, jener Musse,
die erst befreit zur veredelnden Geistigkeit, stand die blosse Negation des «neg-oti-
um» gegeniiber, der Geschiftigkeit, der die Musse fehlt. Wihrend geistige Tatigkeit
adelte, haftete der korperlichen Arbeit der Ruch der Unfreiheit und der Demiitigung,
des «opus servile» an.! «Labor», das war zuerst Miihsal und dann die korperliche
Arbeit — vor allem des Bauern; bezeichnend, dass im Franzosischen aus «laborare»
im 12. Jahrhundert «labourer» im Sinne von «pfliigen» geworden ist.> Auch aus
urchristlicher Tradition war die Musse ein hoher Wert: Jesus selbst hatte doch zur
diensteifrigen Martha gesagt, die miissige Zuhorerin Maria von Bethanien habe den
besseren Teil erwihlt.? Das Christentum hat zudem auch die alttestamentarische Sicht
tibernommen, wonach die Arbeit ein Fluch bei der Vertreibung aus dem arbeitsfrei-
en Paradies sei, in dem eine gnadige Natur ihre Gaben umsonst gespendet hatte.
«Verflucht sei der Acker um deinetwillen!», heisst es da nach dem Siindenfall; und
weiter: «Im Schweisse deines Angesichts sollst du dein Brot essen.»* Die Arbeit als
unvermeidbare Last, der man sich nicht entziehen darf, meint auch das Pauluswort:
«Wenn jemand nicht arbeiten will, soll er auch nicht essen»,> das schon Jean Gerson
1420 gegen reiche Miissigginger gewendet hat,® lange bevor es Karl Marx ironisch
umdeutete. Nur in einer Gesellschaft, welche die korperliche Arbeit ganz negativ
konnotierte, konnte das «ora et labora» zu einem Ideal monchischer Demut, Busse
und Askese werden, welches die Handarbeit als «sanctum opus manuum» heiligte.”
Die Abwertung meinte immer nur die korperliche Arbeit, deshalb hat die Sonntags-
heiligung geistige Arbeit nicht verboten. Die Sorge, dass Miissiggang aller Laster
Anfang sei,® brachte keine Aufwertung der Handarbeit, sondern sah darin nur ein
Hilfsmittel gegen die Siinde.® Arbeitsfreiheit gehorte zur Vorstellung eines verlorenen
paradiesischen Zustands oder allenfalls zur verkehrten Welt des Schlaraffenlands. '
Erst der programmatische Arbeitseinsatz der Zisterzienser im 12. Jahrhundert!'! und
die Veranderung der theologischen Sicht der Arbeit im 13. Jahrhundert vor allem bei



26—

Albertus Magnus und Thomas von Aquin brachten eine Aufwertung der Handarbeit
auf den Weg.!2

Seit dem 12. Jahrhundert wurde eine wohl geregelte Aufteilung der téglichen Zeit
zwischen Arbeit, Geselligkeit und Erholung propagiert.'* An den Universititen ent-
stand im 13. Jahrhundert eine qualitativ neue Zeit: jene der Ferien, die durch eine
Ableitung aus dem spatromischen Wort «vacare» = «frei sein», «Zeit haben fiir etwas»
bezeichnet wurden, was im franzosischen Wort «vacances» weiterlebt.!* Die Freizeit,
die jetzt klar definiert wurde, heisst bei Thomas von Aquin «tempus recreationis»,
Zeit der Wiederherstellung der korperlichen und geistig-seelischen Krifte.!S Die
Messbarkeit der Zeit riickte im 13. Jahrhundert ins Zentrum gelehrter Uberlegungen, '
und die gleichmassige Stunde wurde durch die mechanische Uhr im 14. Jahrhundert
zunachst in den Stadten zum neuen Mass der Zeit, besonders auch der Arbeitszeit, was
auch die neuen Werkglocken zeigen. Zugleich wurde diese Arbeitszeit und damit auch
die Freizeit zu einem Zankapfel sozialer Auseinandersetzungen.!” Um Pausenfristen,
das Ende des Arbeitstages und auch die Tagesarbeitszeit wurde jetzt gestritten. Im
Gesellenstreik als schirfster Massnahme wurde die Verweigerung der Ableistung von
Arbeitszeit als Kampfmittel eingesetzt.'® Auch um das «miissig Gehen» der Gesellen,
um arbeitsfreie Tage also, wurden hdufig Konflikte mit den Meistern ausgetragen. Das
«Blaumachen» beginnt im Spatmittelalter, der «gute» oder «blaue Montag» fiir die
Gesellen hat sich im 15. Jahrhundert durchgesetzt.!® Zu Beginn des 16. Jahrhunderts
traumte Thomas Morus in seiner Utopie schon vom Sechsstundenarbeitstag, wobei
die iibrige Zeit den Utopiern zur freien Verfiigung stehen sollte.?’ Die Fiinftagewoche
war ohnehin durch das Arbeitsverbot an Sonntagen und an den vielen kirchlichen
Feiertagen schon ldngst Realitit.?! Sie erlitt mit der Reformation in protestantischen
Gebieten einen Riickschlag. Trotz des weitgehenden Fehlens von Ferien und Ur-
laub und trotz in einigen Handwerken langer, jedoch durch ausgedehnte Pausen
unterbrochener tiglicher Arbeitszeiten, die sich oft durch den ganzen lichten Tag
erstreckten,?? blieb vor allem an den vielen Feiertagen der Freizeitgestaltung breiter
Raum. Die arbeitsfreie Zeit wurde von Handwerksmeistern und Gesellen zu Sport
und Spiel, zum beliebten Bad und zu Geselligkeit in Zunftstuben und Gasthdusern
genutzt. Auch der gemeinsame Besuch des Frauenhauses durch mehrere Gesellen war
eine oft durch Gelage, Gesang und Musik ausgedehnte Lustbarkeit.>? Zum elitdren
Schachspiel, sportlichen Wettkampfspielen und zu den anriichigen Wiirfelspielen
kamen im 14. Jahrhundert die in breiten Bevolkerungskreisen beliebten Karten-
spiele hinzu.>* Mit den Urlaubszeiten verband sich fiir die reicheren Schichten ein
Ortswechsel, etwa bei Badekuren, zu denen sogar Anastasia von Hohenklingen, die
Abtissin des Ziircher Fraumiinsterstiftes, und die Dominikanerinnen des Klosters
Toss nach Baden im Aargau reisten;? oder bei der «villeggiatura» der besseren Flo-
rentiner Familien, der Sommerfrische auf dem Land.2® Den Wallfahrten, die bereits
Elemente des Tourismus aufwiesen, schlossen sich auch weniger Vermogliche an.?’



_27_

Die im Spatmittelalter einsetzende Gesellenwanderung brachte auch fiir Handwerker
arbeitsfreie Reisezeiten.?

Das Spitmittelalter und die frithe Neuzeit erscheinen in vielfiltiger Weise insbeson-
dere im stadtischen Bereich als ganz wesentliche Etappe auf dem Weg zur Schei-
dung der selbstbestimmten Freizeit von der fremdbestimmten Arbeitszeit. In der
langfristigen Perspektive, die fiir unser Kolloquium bewusst gewihlt worden ist,
relativiert sich die Sicht eines Alain Corbin, der «L’avéenement des loisirs» erst mit
1850 beginnen lasst.?” Die Beitridge des Kolloquiums greifen einzelne Fragestellun-
gen in Fallstudien auf:

Die Lustbarkeit des «kKnabenbischofs» an den Kathedralkirchen, ein Spiel der ver-
kehrten Welt, in dem die Chorknaben unter sich einen Bischof wahlten, lasst sich
bis ins 13. Jahrhundert zuriickverfolgen; Vorldaufer reichen sogar ins 10. Jahrhun-
dert zuriick. Gherardo Ortalli hat dies als ein Beispiel dafiir genannt, dass man im
Mittelalter zwar von Freizeit nicht den Begriff, aber doch die Sache kannte.*® Yann
Dahhaoui weist nun darauf hin, dass erst seit dem 16. Jahrhundert dieses Ritual
explizit als ein niitzliches oder gar notwendiges Freizeitvergniigen der Chorknaben
gerechtfertigt wird, worin sich eine allmédhliche Entsakralisierung ausdriickt, welche
die Interpretation auf das bloss Spielerische reduziert. Der Sinn, der diesem Fest
im Mittelalter gegeben worden ist, erschliesst sich mangels expliziter Texte nur
schwer. Erstaunlich ist die Ernsthaftigkeit, mit der das Ritual in vielen liturgischen
Handbiichern behandelt wird. Schon im 13. Jahrhundert wird aber auch der spie-
lerische Aspekt von den Gegnern negativ ins Feld gefiihrt. «<Ludus» kann in dieser
Zeit Belustigung und Zeitvertreib bedeuten,’! die einmal im Jahr den Klerikern als
Ventil diente.*

Die Entgegensetzung von Arbeitszeit und Freizeit, die in der neueren Forschung oft
problematisiert worden ist, relativiert auch Oliver Landolt am Beispiel der meist
ehrenamtlichen oder nur geringfiigig remunerierten stidtischen Amter im Spéitmit-
telalter. Selbst die Freiwilligkeit ist dabei manchmal fraglich, wenn man die hdufigen
Bestimmungen zum Amtszwang beachtet. Die aufgewendete Zeit wurde schon im
15. Jahrhundert in ihrem Wert zuweilen am entgangenen Ertrag der versdumten «Be-
rufstitigkeit» gemessen. Insbesondere die zeitliche Belastung der Kleinrdte war in
vielen Stddten seit dem 15. Jahrhundert enorm und stellte an deren Abkommlichkeit
hohe Anforderungen. Absentismus war eine oft beklagte Folge. Im 16. Jahrhundert
ging man vielenorts zur Besoldung der Amter iiber und damit zur Einstufung der
Amtstatigkeit als Arbeitszeit, worin sich auch die Professionalisierung der Verwal-
tung spiegelte.

Die Komplexitit des Phanomens «Freizeit» in der vormodernen Gesellschaft behan-
delt auch Beat Kiimin am Beispiel des frithneuzeitlichen Wirtshauses. Dieses ist im
Spatmittelalter entstanden und bot Dienstleistungen fiir die lokale und iiberregionale
Handelsinfrastruktur ebenso wie fiir «Freizeitaktivitdten» sowohl der nachbarschaft-



28—

lichen alltidglichen Geselligkeit wie der Feiern und Feste im Jahres- und Lebenslauf.
Diese Verzahnung von Arbeitszeit und Freizeit zeigt sich weiter nicht nur bei Wirt,
Wirtin und Dienstpersonal, sondern auch bei Geschéftsbesprechungen und -abschliis-
sen in Wirtshdusern.

War das Spiel in der Freizeit in spatmittelalterlichen Stiddten eine rein méinnliche
Doméne? Philipp Caretta findet in 202 gerichtsnotorischen Konflikten beim Spiel
in Ziirich in den Jahren 1446 bis 1475 keine einzige beteiligte Frau, obwohl doch,
nach zeitgenossischen Bildquellen zu urteilen, Frauen an Spielen damals Teil hat-
ten. Die obrigkeitlichen Beschrankungen der Orte, an denen gespielt werden durfte,
wie auch der erlaubten Spiele belegen den Willen zur sozialen Kontrolle in einem
Bereich, der als potentiell konflikttrachtig eingeschétzt wurde. Die Spielrunden von
Meistern und Gesellen zeigen, dass nach der Arbeitszeit die gleichen Akteure aus-
serhalb des Arbeits- und Wohnbereichs in Wirts-, Zunft- und Gesellenstuben und
auf der Sportwiese auch die Freizeit miteinander verbrachten, dass dabei aber die
arbeitsalltigliche Hierarchie zwischen Meistern und Gesellen aufgehoben erscheint.
Dieser Befund differiert etwas von der herrschenden Meinung, dass die Gesellen
sich schon friihzeitig seit dem Ende des 14. Jahrhunderts unter Abgrenzung zu den
Meistern einen eigenstindigen Lebensbereich auszubilden begannen.??

Max Baumann geht in seiner Untersuchung tiber die Sittenpolitik des Ancien Régime
von der kirchlichen und weltlich-obrigkeitlichen Didaxe der fleissig zu Erbauung und
Seelenheil genutzten Mussezeit und der Abmahnung von verderblichen Vergniigungen
in protestantisch geprigten Gebieten aus, die er in einen Kontrast zu mittelalterlicher
Frohlichkeit und Lebenslust stellen mochte. Institutionen der totalen Kontrolle, das
Chorgericht in Bern, der «Stillstand» in Ziirich, suchten die aufgestellten Normen
rigoros durchzusetzen. In seinem Untersuchungsgebiet an der konfessionellen Gren-
ze, der reformierten Stadt und dem katholischen fiirstabtischen Gebiet St. Gallen
erkennt er einen eklatanten Unterschied zur protestantischen Strenge im katholi-
schen pragmatischen Zulassen von Zeiten der Entspannung und des Lebensgenusses
neben Zeiten besonderer Sittenstrenge. Hier fehlten auch besondere Institutionen
der Repression. Das reichere Freizeitangebot katholischer Gebiete wurde von den
benachbarten Protestanten heimlich mit genutzt. Ohne offenen Widerstand zu leisten,
entzogen sich die Untertanen damit der obrigkeitlich intendierten Disziplinierung
jenseits der Grenzen, oder sie verstiessen auch gegen die Gebote und bezahlten die
entsprechenden Bussen.

Die Frage der reglementierten Freizeit beschiftigt auch Nicole Staremberg Goy.
Die Quellen aus den Jahren 1754 bis 1791 zum Lausanner Konsistorium, jener halb
geistlichen, halb weltlichen Instanz, welche die protestantische Sonntagsheiligung
rigoros durchsetzen sollte, ermoglichen es auch hier, den Abstand abzuschétzen zwi-
schen den obrigkeitlichen Normen und der Praxis der Bevolkerung, den Sonntag als
Freizeit mit teilweise untersagten Vergniigungen oder — entgegen den obrigkeitlichen



_209_

Anordnungen — als zusétzliche und besonders ertragreiche Arbeitszeit zu gestalten.
Eine eigentliche Grenziiberschreitung in rechtliche Freirdume thematisiert Myriam
Gessler in der Fahrt zu den Biadern von Baden im Aargau, an der alle sozialen Schich-
ten teilhatten. Vertreter aller Stinde gingen hier ungehindert Lustbarkeiten nach,
die anderswo verboten oder weit stiarker reguliert waren. Die angebotenen Vergnii-
gungen, Geselligkeit beim Tafeln und Zechen, Spiel, Sport und Tanz — teilweise auf
besonderen «Freizeitanlagen» —, die rechtliche Duldung relativer erotisch-libidindser
Freiziigigkeit und der unternehmerische Betrieb der Badehofe waren schon seit dem
15. Jahrhundert darauf ausgerichtet, profitablen «Urlaubstourismus» anzuziehen. Fiir
bestimmte «Badegiste» wie Prostituierte und Bettler galt der Aufenthalt hier indessen
eher der Arbeit, die auch das «Angebot» bereicherte.

Die hier nur in wenigen Beispielen aufgezeigten vielfzltigen Formen der Freizeitnut-
zung bis hin zu ausgepriagten Kommerzialisierungstendenzen schon im Spétmittelalter
und in der frithen Neuzeit sollten nicht iibersehen werden von einer Forschung, die
insgesamt sehr einseitig auf die Freizeit und die Freizeitindustrie in der Moderne
fixiert ist. Dass die Quellenlage umso ungiinstiger ist, je weiter man in der Chro-
nologie zuriickgeht, mag zu einer Verzerrung der Wahrnehmung beitragen. Ob man
eher Kontinuitédten betont oder Briiche, weist aber vor allem hin auf a priori gesetzte
Grundstrukturen des eigenen Geschichtsbildes.

Anmerkungen

1 Fossier, Robert, Le travail au Moyen Age, Paris 2000, S. 19.

2 Rey, Alain (Hg.), Dictionnaire historique de la langue francaise, Bd. 2,2. Aufl., Paris 1998, S. 1955;
siche Le Goff, Jacques, «Travail, techniques et artisans dans les systémes de valeur du haut Moyen
A ge (VE€=XEsigcle)», Artigianato e tecnica nella societa dell’alto Medioevo occidentale, Settimane
di studio del Centro italiano di studi sull’alto medioevo 18, Spoleto 1971, S. 239-266; auch in:
ders., Pour un autre Moyen Age, Paris 1977, S. 108—130.

3 Lucas 10, 40-42. Zu den unterschiedlichen Interpretationen von Martha und Maria seit dem
Hochmittelalter siehe Constable, Giles, «The Interpretation of Mary and Martha», in: ders., Three
Studies in Medieval Religious and Social Thought, Cambridge 1995, S. 1- 141.

4 Genesis 3, 17-19: «[...] maledicta terra in opere tuo: in laboribus comedes ex ea cunctis diebus
vitae tuae. Spinas et tribulos germinabit tibi, et comedes herbam terrae. In sudore vultus tui vesceris
pane [...]» Siehe auch Genesis 3, 23: «So schickte ihn [den Adam] Gott der Herr fort aus dem
Garten Eden, dass er den Erdboden bebaue, von dem er genommen war.»

5 Thessalonikerbrief 3, 10.

6 Siehe Gilomen, Hans-Jorg, «Renten und Grundbesitz in der toten Hand. Realwirtschaftliche
Probleme der Jenseitsokonomie», in: Jezler, Peter (Hg.), Himmel, Holle, Fegefeuer. Das Jenseits
im Mittelalter. Katalog zur Ausstellung des Schweizerischen Landesmuseums in Ziirich und des
Schniitgen-Museums in Koln 1994, Ziirich 1994, S. 135-148, hier S. 145.

7 Bekanntlich ist dieses Motto der Benediktiner in dieser Wendung in der Regel des Benedikt von
Nursia gar nicht enthalten.

8 In der Benediktsregel, Kapitel 48: «De opera manuum cotidiana» wird der Miissiggang gleich zu
Beginn als Feind der Seele bezeichnet: «Otiositas inimica est animae». San Benedetto, La regola,
[lateinisch — italienisch], hg. von Anselmo Lentini, 2. Aufl., Montecassino 1980, S. 418.



10

11

12

14
15

16

17

18

19

20

21

— 30—

Bei Hieronymus heisst es, Ep. 125 ad Rusticum, 11 = Patrologia Latina 22, Sp. 11’078 f.: «Facito
aliquid operis, ut te semper diabolus inveniat occupatum.» «Arbeite etwas, damit dich der Teufel
stets beschéftigt finde.» Siehe die Formulierung bei Troeltsch, Ernst, Die Soziallehren der christ-
lichen Kirchen und Gruppen, Tiibingen 1912 (Gesammelte Schriften, Bd. 1), S. 118: «Liebe zur
Arbeit und zum Arbeitsprodukt darf man hier nicht suchen; sie setzt eine positivere Schitzung der
Welt, als den alten Christen eigentiimlich war, voraus und ist ohne Freude am Besitz gar nicht zu
denken. Man darf daher auch das Wort von der <Adelung der Arbeit durch das Christentum> nicht
iibertreiben.»

Siehe Gilomen, Hans-Jorg, «Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter», Basler
Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde 104 (2004), S. 213-248.

Schonste Illustration dieser Programmatik sind wohl die Illuminationen in der in Citeaux anfangs
12. Jahrhundert entstandenen Handschrift der Moralia in Job Gregors des Grossen, Dijon, Bibl.
munic. Ms. 173. Abbildungen zum Beispiel in: Metzger, Wolfgang, Handel und Handwerk des
Mittelalters, Graz 2000, S. 57 (fol. 59r, Getreideernte); Die Zisterzienser. Ordensleben zwischen
Ideal und Wirklichkeit, Bonn 1980 (Schriften des Rheinischen Museumsamtes, Bd. 10), S. 193
(fol. 41r: Monch beim Baumfillen).

Insbesondere hat man ihnen eine «objektive Wertlehre» zugeschrieben, wonach sich der Wert
aus Arbeit und Kosten berechne, siche Hagenauer, Selma, Das «justum pretium» bei Thomas von
Aquin. Ein Beitrag zur Geschichte der objektiven Werttheorie, Stuttgart 1931 (Vierteljahrschrift
fiir Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Beiheft 24).

So im «FElucidarium», siehe Lefevre, Yves, L’Elucidarium et les Lucidaires: contribution, par
Ihistoire d’un texte, a I’histoire des croyances religieuses en France au moyen dge, Paris 1954
(Bibliotheque des écoles frangaises d’Athénes et de Rome, Bd. 180).

Rey, Dictionnaire (wie Anm. 2), Bd. 3, S. 3981 {.

Le Goff, Jacques, Artikel «Temps», in: ders.; Schmitt, Jean-Claude (Hg.), Dictionnaire raisonné de
I’Occident médiéval, Paris 1999, S. 1113—1122, hier 1119: «A c6té du temps du travail se développe
un temps du loisir, que Thomas d’Aquin définit comme un temps de recreatio, de réparation des
forces vitales données a I’homme par Dieu.» In deutscher Sprache «frie zit» wird die Freizeit im
Gegensatz zur Arbeitszeit — so weit bisher bekannt — erst um 1469 genannt.

Le Goff, Artikel «Temps» (wie Anm. 15), S. 1118, weist in diesem Zusammenhang auf den Trak-
tat «De Tempore» des Dominikaners Robert Kildwardby hin. Kildwardby, Robert, On Time and
Imagination. De Tempore. De Spiritu Fantastico, hg. von O. Lewry, London, Toronto 1987.

Le Goff, Jacques, «Le temps du travail dans la <crise> du XIV® siecle», in: ders., Pour un autre
Moyen Age, Paris 1970, S. 66-79. Siehe auch Dohrn-van Rossum, Gerhard, Die Geschichte der
Stunde. Uhren und moderne Zeitordnungen, Miinchen 1992, insbesondere S. 266-289; Sieg’l,
Christian, Arbeitskdmpfe seit dem Spditmittelalter, Koln, Weimar, Wien 1993 (Rechtsgeschichtliche
Schriften, Bd. 3).

Der Begriff «Gesellenstreik» wurde vorgeschlagen von Brauer, Helmut, «Herren ihrer Arbeits-
zeit? Zu Organisation, Intensitdt und Dauer handwerklicher Arbeit in Spédtmittelalter und friither
Neuzeit», Osterreichische Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaften 1 (1990), S. 75-95, hier S. 93,
Anm. 80, da der Streikbegriff auf die Zeit seit der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts und auf die
Beziehungen zwischen Kapital und Arbeit fixiert sei.

Singer, H. F.,, Der blaue Montag. Eine kulturgeschichtliche und soziale Studie, Mainz 1917; Wissell,
Rudolf, Des alten Handwerks Recht und Gewohnheit, 2. Aufl., Berlin 1974, Bd. 2, S. 415434,
Reininghaus, Wilfried, Die Entstehung der Gesellengilden im Spdtmittelalter, Wiesbaden 1981
(Vierteljahrschrift fiir Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Beiheft 71), S. 161-173.

Zuerst Antwerpen 1516, dann in dritter Auflage bei Froben in Basel: Morus, Thomas, De optimo
reipublicae statu deque noua insula Vtopia libellus vere aureus, nec minus salutaris quam festiuus,
Basileae 1518; deutsch: Thomas Morus, «Utopia», in: Heinisch, Klaus J. (Hg.), Der utopische
Staat, Reinbek bei Hamburg 1960, S. 7-110, hier S. 55.

Siehe die Berechnungen von Verdon, Jean, Les loisirs au Moyen Age, Paris 1980; nouvelle édition
mise a jour, Paris 1996, der S. 13 sogar auf bloss vier bis fiinf Arbeitstage pro Woche kommt.
Auf eine Fiinftagewoche kommen auch die Berechnungen von Dirlmeier, UIf, Untersuchungen



22
23

24

25

26

27

28

29
30

31

32

_3]—

zu Einkommensverhdltmissen und Lebenshaltungskosten in oberdeutschen Stddten des Spditmittel-
alters (Mitte 14. bis Anfang 16. Jahrhundert), Heidelberg 1978 (Abhandlungen der Heidelberger
Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klasse, Jahrgang 1978, 1. Abhandlung), S. 99-134.
Siehe dazu Briuer, Herren (wie Anm. 18), S. 82-86.

In den Quellen wird dieser Aspekt vor allem greifbar, wenn daraus entstandene Konflikte vor Gericht
ausgetragen wurden. Siehe zum Beispiel die Rats- und Richtbiicher der Stadt Ziirich, Staatsarchiv
Ziirich, B VI 218, fol. 284r, 316r—v, 1452; fol. 178v, 180r—v, 1453; B VI 219, fol. 76r, 1454; B
VI 221, fol. 20r, 1459; B VI 223, fol. 173r, 1463; B V1224, fol. 252r-v, 338r-v, 1465; B V1227,
fol. 42r, 1470.

Carter, John Marshall, Medieval Games: Sports and Recreations in Feudal Society, New York
1992 (Contributions to the Study of World History, Bd. 30).

Vogelsanger, Peter, Ziirich und sein Fraumiinster. Eine elfhundertjdhrige Geschichte 853—1956,
Ziirich 1994, S. 235; Wehrli-Johns, Martina, Artikel «Toss», in: Helvetia Sacra IV, 5: Die Domi-
nikaner und Dominikanerinnen in der Schweiz, Basel 1999, S. 901-934, hier S. 913 f.

La letteratura di villa e di villeggiatura. Atti del Convegno di Parma 29 settembre—1 ottobre 2003,
Parma 2004 (Pubblicazioni del Centro Pio Rajna, sez. 1/13); Mittler, Otto, Geschichte der Stadt
Baden, Bd. 1: Von der friihesten Zeit bis um 1650, Aarau 1962, S. 267 f.

Schreiner, Klaus, «<Peregrinatio laudabilis> und <peregrinatio vituperabilis>. Zur religiosen Am-
bivalenz des Wallens und Laufens in der Frommigkeitstheologie des spiten Mittelalters», in:
Wallfahrt und Alltag in Mittelalter und friiher Neuzeit, Wien 1992 (Osterreichische Akademie
der Wissenschaften, Phil.-hist. Klasse, Sitzungsberichte 592 = Veroffentlichungen des Instituts
fiir Realienkunde des Mittelalters und der friithen Neuzeit, Bd. 14), S. 133-162; Boglioni, Pierre,
«Pelerinages et religion populaire au Moyen Age», in: Kriss-Rettenbeck, Lenz; Mohler, Gerda
(Hg.), Wallfahrt kennt keine Grenzen, Miinchen, Ziirich 1984, S. 66-75. Die Verbindung von
Wallfahrt und Badereise etwa durch Hans Waldheim, Ratmeister von Halle a. S., der 1474 vier
Wochen in Baden Station machte, siche «Hans von Waldheims Reisebuch», in: Barth, Fricker (Hg.),
Anthologia ex Thermis Badensibus. Eine Blumenlese aus den Aufzeichnungen alter Schriftsteller
iiber die Bdider zu Baden, Aarau 1883, S. 15 f.

Geremek, Bronislaw, «Les migrations des compagnons au Bas Moyen Age», Studia Historiae
Oeconomicae 5 (1970), S. 61-79; Reininghaus, Wilfried, «<Die Migration der Handwerksgesellen
in der Zeit der Entstehung ihrer Gilden (14./15. Jahrhundert)», Vierteljahrschrift fiir Sozial- und
Wirtschaftsgeschichte 68 (1981), S. 1-19.

Corbin, Alain, L’avénement des loisirs, 1850—1960, Paris 1995.

Ortalli, Gherardo, «Tempo libero e medio evo: tra pulsioni ludiche e schemi culturali», in: Cava-
ciocchi, Simonetta (Hg.), Il tempo libero. Economia e societa: secc. XIII-XVIII. Loisirs, leisure,
tiempo libre, Freizeit, Atti della ventiseiesima Settimana di studi, 18-23 aprile 1994, Firenze 1995,
S. 31-54.

Mehl, Jean-Michel, Les jeux au royaume de France du XIII¢ au début du XVI€ siécle, Paris 1990,
S. 16 f. Zur theologischen Einschitzung des Spiels siehe etwa Thomas von Aquin, Summa theolo-
gica,laIlae, q. 168, a. 2: «Utrum in ludis possit esse aliqua virtus»; a. 3: «Utrum in superfluitate
ludi possit esse peccatum»; a. 4: «Utrum in defectu ludi consistat aliquid peccatum.»

Denifle, Henri (Hg.), Chartularium universitatis Parisiensis, IV, Paris 1897, S. 652-657, hier
S. 653: «[...] ut fatuitas nobis innata semel in anno affluat et evaporetur.»

Schulz, Knut, Handwerksgesellen und Lohnarbeiter. Untersuchungen zur oberrheinischen und
oberdeutschen Stadtgeschichte des 14. bis 17. Jahrhunderts, Sigmaringen 1985, S. 172.






	Freizeitgestaltung vom Spätmittelalter bis zum Ende des Ancien Régime : Einleitung

