
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 20 (2005)

Artikel: Freizeitgestaltung vom Spätmittelalter bis zum Ende des Ancien
Régime : Einleitung

Autor: Gilomen, Hans-Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-871916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-871916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦25-

Hans-Jörg Gilomen

Freizeitgestaltung vom Spätmittelalter
bis zum Ende des Ancien Regime. Einleitung

Die Spätantike hat dem Mittelalter eine elitäre dichotomische Sicht von Arbeit und

Müsse tradiert. Dem «otium cum dignitate» der heidnischen Antike, jener Müsse,
die erst befreit zur veredelnden Geistigkeit, stand die blosse Negation des «neg-oti-
um» gegenüber, der Geschäftigkeit, der die Müsse fehlt. Während geistige Tätigkeit
adelte, haftete der körperlichen Arbeit der Ruch der Unfreiheit und der Demütigung,
des «opus servile» an.1 «Labor», das war zuerst Mühsal und dann die körperliche
Arbeit - vor allem des Bauern; bezeichnend, dass im Französischen aus «laborare»

im 12. Jahrhundert «labourer» im Sinne von «pflügen» geworden ist.2 Auch aus

urchristlicher Tradition war die Müsse ein hoher Wert: Jesus selbst hatte doch zur
diensteifrigen Martha gesagt, die müssige Zuhörerin Maria von Bethanien habe den

besseren Teil erwählt.3 Das Christentum hat zudem auch die alttestamentarische Sicht

übernommen, wonach die Arbeit ein Fluch bei der Vertreibung aus dem arbeitsfreien

Paradies sei, in dem eine gnädige Natur ihre Gaben umsonst gespendet hatte.

«Verflucht sei der Acker um deinetwillen!», heisst es da nach dem Sündenfall; und
weiter: «Im Schweisse deines Angesichts sollst du dein Brot essen.»4 Die Arbeit als

unvermeidbare Last, der man sich nicht entziehen darf, meint auch das Pauluswort:

«Wenn jemand nicht arbeiten will, soll er auch nicht essen»,5 das schon Jean Gerson

1420 gegen reiche Müssiggänger gewendet hat,6 lange bevor es Karl Marx ironisch
umdeutete. Nur in einer Gesellschaft, welche die körperliche Arbeit ganz negativ
konnotierte, konnte das «ora et labora» zu einem Ideal mönchischer Demut, Busse

und Askese werden, welches die Handarbeit als «sanctum opus manuum» heiligte.7
Die Abwertung meinte immer nur die körperliche Arbeit, deshalb hat die Sonntagsheiligung

geistige Arbeit nicht verboten. Die Sorge, dass Müssiggang aller Laster

Anfang sei,8 brachte keine Aufwertung der Handarbeit, sondern sah darin nur ein

Hilfsmittel gegen die Sünde.9 Arbeitsfreiheit gehörte zur Vorstellung eines verlorenen

paradiesischen Zustands oder allenfalls zur verkehrten Welt des Schlaraffenlands.10

Erst der programmatische Arbeitseinsatz der Zisterzienser im 12. Jahrhundert11 und
die Veränderung der theologischen Sicht der Arbeit im 13. Jahrhundert vor allem bei



-26-

Albertus Magnus und Thomas von Aquin brachten eine Aufwertung der Handarbeit
auf den Weg.12

Seit dem 12. Jahrhundert wurde eine wohl geregelte Aufteilung der täglichen Zeit
zwischen Arbeit, Geselligkeit und Erholung propagiert.13 An den Universitäten
entstand im 13. Jahrhundert eine qualitativ neue Zeit: jene der Ferien, die durch eine

Ableitung aus dem spätrömischenWort «vacare» «frei sein», «Zeit haben für etwas»

bezeichnet wurden, was im französischen Wort «vacances» weiterlebt.14 Die Freizeit,
die jetzt klar definiert wurde, heisst bei Thomas von Aquin «tempus recreationis»,
Zeit der Wiederherstellung der körperlichen und geistig-seelischen Kräfte.15 Die
Messbarkeit der Zeit rückte im 13. Jahrhundert ins Zentrum gelehrter Überlegungen,16

und die gleichmässige Stunde wurde durch die mechanische Uhr im 14. Jahrhundert

zunächst in den Städten zum neuen Mass der Zeit, besonders auch derArbeitszeit, was
auch die neuen Werkglocken zeigen. Zugleich wurde diese Arbeitszeit und damit auch

die Freizeit zu einem Zankapfel sozialerAuseinandersetzungen.17 Um Pausenfristen,
das Ende des Arbeitstages und auch die Tagesarbeitszeit wurde jetzt gestritten. Im
Gesellenstreik als schärfster Massnahme wurde die Verweigerung derAbleistung von
Arbeitszeit als Kampfmittel eingesetzt.18 Auch um das «müssig Gehen» der Gesellen,

um arbeitsfreie Tage also, wurden häufig Konflikte mit den Meistern ausgetragen. Das

«Blaumachen» beginnt im Spätmittelalter, der «gute» oder «blaue Montag» für die
Gesellen hat sich im 15. Jahrhundert durchgesetzt.19 Zu Beginn des 16. Jahrhunderts

träumte Thomas Monis in seiner Utopie schon vom Sechsstundenarbeitstag, wobei
die übrige Zeit den Utopiern zur freien Verfügung stehen sollte.20 Die Fünftagewoche

war ohnehin durch das Arbeitsverbot an Sonntagen und an den vielen kirchlichen

Feiertagen schon längst Realität.21 Sie erlitt mit der Reformation in protestantischen
Gebieten einen Rückschlag. Trotz des weitgehenden Fehlens von Ferien und
Urlaub und trotz in einigen Handwerken langer, jedoch durch ausgedehnte Pausen

unterbrochener täglicher Arbeitszeiten, die sich oft durch den ganzen lichten Tag
erstreckten,22 blieb vor allem an den vielen Feiertagen der Freizeitgestaltung breiter
Raum. Die arbeitsfreie Zeit wurde von Handwerksmeistern und Gesellen zu Sport
und Spiel, zum beliebten Bad und zu Geselligkeit in Zunftstuben und Gasthäusern

genutzt. Auch der gemeinsame Besuch des Frauenhauses durch mehrere Gesellen war
eine oft durch Gelage, Gesang und Musik ausgedehnte Lustbarkeit.23 Zum elitären

Schachspiel, sportlichen Wettkampfspielen und zu den anrüchigen Würfelspielen
kamen im 14. Jahrhundert die in breiten Bevölkerungskreisen beliebten Kartenspiele

hinzu.24 Mit den Urlaubszeiten verband sich für die reicheren Schichten ein

Ortswechsel, etwa bei Badekuren, zu denen sogar Anastasia von Hohenklingen, die
Äbtissin des Zürcher Fraumünsterstiftes, und die Dominikanerinnen des Klosters
Töss nach Baden im Aargau reisten;25 oder bei der «villeggiatura» der besseren

Florentiner Familien, der Sommerfrische auf dem Land.26 Den Wallfahrten, die bereits

Elemente des Tourismus aufwiesen, schlössen sich auch weniger Vermögliche an.27



¦27-

Die im Spätmittelalter einsetzende Gesellenwanderung brachte auch für Handwerker
arbeitsfreie Reisezeiten.28

Das Spätmittelalter und die frühe Neuzeit erscheinen in vielfältiger Weise insbesondere

im städtischen Bereich als ganz wesentliche Etappe auf dem Weg zur Scheidung

der selbstbestimmten Freizeit von der fremdbestimmten Arbeitszeit. In der

langfristigen Perspektive, die für unser Kolloquium bewusst gewählt worden ist,
relativiert sich die Sicht eines Alain Corbin, der «Lavenement des loisirs» erst mit
1850 beginnen lässt.29 Die Beiträge des Kolloquiums greifen einzelne Fragestellungen

in Fallstudien auf:

Die Lustbarkeit des «Knabenbischofs» an den Kathedralkirchen, ein Spiel der
verkehrten Welt, in dem die Chorknaben unter sich einen Bischof wählten, lässt sich

bis ins 13. Jahrhundert zurückverfolgen; Vorläufer reichen sogar ins 10. Jahrhundert

zurück. Gherardo Ortalli hat dies als ein Beispiel dafür genannt, dass man im
Mittelalter zwar von Freizeit nicht den Begriff, aber doch die Sache kannte.30 Yann
Dahhaoui weist nun darauf hin, dass erst seit dem 16. Jahrhundert dieses Ritual

explizit als ein nützliches oder gar notwendiges Freizeitvergnügen der Chorknaben

gerechtfertigt wird, worin sich eine allmähliche Entsakralisierung ausdrückt, welche

die Interpretation auf das bloss Spielerische reduziert. Der Sinn, der diesem Fest

im Mittelalter gegeben worden ist, erschliesst sich mangels expliziter Texte nur
schwer. Erstaunlich ist die Ernsthaftigkeit, mit der das Ritual in vielen liturgischen
Handbüchern behandelt wird. Schon im 13. Jahrhundert wird aber auch der
spielerische Aspekt von den Gegnern negativ ins Feld geführt. «Ludus» kann in dieser

Zeit Belustigung und Zeitvertreib bedeuten,31 die einmal im Jahr den Klerikern als

Ventil diente.32

Die Entgegensetzung von Arbeitszeit und Freizeit, die in der neueren Forschung oft

problematisiert worden ist, relativiert auch Oliver Landolt am Beispiel der meist
ehrenamtlichen oder nur geringfügig remunerierten städtischen Ämter im Spätmittelalter.

Selbst die Freiwilligkeit ist dabei manchmal fraglich, wenn man die häufigen

Bestimmungen zum Amtszwang beachtet. Die aufgewendete Zeit wurde schon im
15. Jahrhundert in ihrem Wert zuweilen am entgangenen Ertrag der versäumten

«Berufstätigkeit» gemessen. Insbesondere die zeitliche Belastung der Kleinräte war in
vielen Städten seit dem 15. Jahrhundert enorm und stellte an deren Abkömmlichkeit
hohe Anforderungen. Absentismus war eine oft beklagte Folge. Im 16. Jahrhundert

ging man vielenorts zur Besoldung der Ämter über und damit zur Einstufung der

Amtstätigkeit als Arbeitszeit, worin sich auch die Professionalisierung der Verwaltung

spiegelte.
Die Komplexität des Phänomens «Freizeit» in der vormodernen Gesellschaft behandelt

auch Beat Kümin am Beispiel des frühneuzeitlichen Wirtshauses. Dieses ist im
Spätmittelalter entstanden und bot Dienstleistungen für die lokale und überregionale
Handelsinfrastruktur ebenso wie für «Freizeitaktivitäten» sowohl der nachbarschaft-



-28-

lichen alltäglichen Geselligkeit wie der Feiern und Feste im Jahres- und Lebenslauf.
Diese Verzahnung von Arbeitszeit und Freizeit zeigt sich weiter nicht nur bei Wirt,
Wirtin und Dienstpersonal, sondern auch bei Geschäftsbesprechungen und -abschlüs-

sen in Wirtshäusern.

War das Spiel in der Freizeit in spätmittelalterlichen Städten eine rein männliche
Domäne? Philipp Caretta findet in 202 gerichtsnotorischen Konflikten beim Spiel
in Zürich in den Jahren 1446 bis 1475 keine einzige beteiligte Frau, obwohl doch,
nach zeitgenössischen Bildquellen zu urteilen, Frauen an Spielen damals Teil hatten.

Die obrigkeitlichen Beschränkungen der Orte, an denen gespielt werden durfte,
wie auch der erlaubten Spiele belegen den Willen zur sozialen Kontrolle in einem

Bereich, der als potentiell konfliktträchtig eingeschätzt wurde. Die Spielrunden von
Meistern und Gesellen zeigen, dass nach der Arbeitszeit die gleichen Akteure
ausserhalb des Arbeits- und Wohnbereichs in Wirts-, Zunft- und Gesellenstuben und

auf der Sportwiese auch die Freizeit miteinander verbrachten, dass dabei aber die

arbeitsalltägliche Hierarchie zwischen Meistern und Gesellen aufgehoben erscheint.

Dieser Befund differiert etwas von der herrschenden Meinung, dass die Gesellen

sich schon frühzeitig seit dem Ende des 14. Jahrhunderts unter Abgrenzung zu den

Meistern einen eigenständigen Lebensbereich auszubilden begannen.33

Max Baumann geht in seiner Untersuchung über die Sittenpolitik des Ancien Regime

von der kirchlichen und weltlich-obrigkeitlichen Didaxe der fleissig zu Erbauung und
Seelenheil genutzten Mussezeit und der Abmahnung von verderblichen Vergnügungen
in protestantisch geprägten Gebieten aus, die er in einen Kontrast zu mittelalterlicher
Fröhlichkeit und Lebenslust stellen möchte. Institutionen der totalen Kontrolle, das

Chorgericht in Bern, der «Stillstand» in Zürich, suchten die aufgestellten Normen

rigoros durchzusetzen. In seinem Untersuchungsgebiet an der konfessionellen Grenze,

der reformierten Stadt und dem katholischen fürstäbtischen Gebiet St. Gallen
erkennt er einen eklatanten Unterschied zur protestantischen Strenge im katholischen

pragmatischen Zulassen von Zeiten der Entspannung und des Lebensgenusses
neben Zeiten besonderer Sittenstrenge. Hier fehlten auch besondere Institutionen
der Repression. Das reichere Freizeitangebot katholischer Gebiete wurde von den

benachbarten Protestanten heimlich mit genutzt. Ohne offenen Widerstand zu leisten,

entzogen sich die Untertanen damit der obrigkeitlich intendierten Disziplinierung
jenseits der Grenzen, oder sie verstiessen auch gegen die Gebote und bezahlten die

entsprechenden Bussen.

Die Frage der reglementierten Freizeit beschäftigt auch Nicole Staremberg Goy.
Die Quellen aus den Jahren 1754 bis 1791 zum Lausanner Konsistorium, jener halb

geistlichen, halb weltlichen Instanz, welche die protestantische Sonntagsheiligung

rigoros durchsetzen sollte, ermöglichen es auch hier, den Abstand abzuschätzen
zwischen den obrigkeitlichen Normen und der Praxis der Bevölkerung, den Sonntag als

Freizeit mit teilweise untersagten Vergnügungen oder - entgegen den obrigkeitlichen



¦29-

Anordnungen - als zusätzliche und besonders ertragreiche Arbeitszeit zu gestalten.
Eine eigentliche Grenzüberschreitung in rechtliche Freiräume thematisiert Myriam
Gessler in der Fahrt zu den Bädern von Baden im Aargau, an der alle sozialen Schichten

teilhatten. Vertreter aller Stände gingen hier ungehindert Lustbarkeiten nach,

die anderswo verboten oder weit stärker reguliert waren. Die angebotenen

Vergnügungen, Geselligkeit beim Tafeln und Zechen, Spiel, Sport und Tanz - teilweise auf
besonderen «Freizeitanlagen» -, die rechtliche Duldung relativer erotisch-libidinöser

Freizügigkeit und der unternehmerische Betrieb der Badehöfe waren schon seit dem
15. Jahrhundert darauf ausgerichtet, profitablen «Urlaubstourismus» anzuziehen. Für
bestimmte «Badegäste» wie Prostituierte und Bettler galt der Aufenthalt hier indessen

eher der Arbeit, die auch das «Angebot» bereicherte.

Die hier nur in wenigen Beispielen aufgezeigten vielfältigen Formen der Freizeitnutzung

bis hin zu ausgeprägten Kommerzialisierungstendenzen schon im Spätmittelalter
und in der frühen Neuzeit sollten nicht übersehen werden von einer Forschung, die

insgesamt sehr einseitig auf die Freizeit und die Freizeitindustrie in der Moderne

fixiert ist. Dass die Quellenlage umso ungünstiger ist, je weiter man in der

Chronologie zurückgeht, mag zu einer Verzerrung der Wahrnehmung beitragen. Ob man
eher Kontinuitäten betont oder Brüche, weist aber vor allem hin auf a priori gesetzte
Grundstrukturen des eigenen Geschichtsbildes.

\nm, ii.ini:;, a

1 Fossier, Robert, Le travail au Moyen Age, Paris 2000, S. 19.

2 Rey, Alain (Hg.), Dictionnaire historique de la languefrancaise, Bd. 2, 2. Aufl., Paris 1998, S. 1955;

siehe Le Goff, Jacques, «Travail, techniques et artisans dans les systemes de valeur du haut Moyen
Age (Ve-Xe siecle)», Artigianato e tecnica nella societä dell'alto Medioevo occidentale, Settimane

di studio del Centro itahano di studi sull'alto medioevo 18, Spoleto 1971, S. 239-266; auch in:

ders., Pour un autre Moyen Age, Paris 1977, S. 108-130.
3 Lucas 10, 40-42. Zu den unterschiedlichen Interpretationen von Martha und Maria seit dem

Hochmittelalter siehe Constable, Giles, «The Interpretation of Mary and Martha», in: ders., Three

Studies in Medieval Religious and Social Thought, Cambridge 1995, S. 1- 141.

4 Genesis 3, 17-19: «[...] maledicta terra in opere tuo: in laboribus comedes ex ea cunctis diebus
vitae tuae. Spinas et tribulos germinabit tibi, et comedes herbam terrae. In sudore vultus tui vesceris

pane [...]» Siehe auch Genesis 3, 23: «So schickte ihn [den Adam] Gott der Herr fort aus dem
Garten Eden, dass er den Erdboden bebaue, von dem er genommen war.»

5 Thessalonikerbrief 3, 10.

6 Siehe Gilomen, Hans-Jörg, «Renten und Grundbesitz in der toten Hand. Realwirtschaftliche
Probleme der Jenseitsökonomie», in: Jezler, Peter (Hg.), Himmel, Hölle, Fegefeuer. Das Jenseits
im Mittelalter. Katalog zur Ausstellung des Schweizerischen Landesmuseums in Zürich und des

Schnütgen-Museums in Köln 1994, Zürich 1994, S. 135-148, hier S. 145.

7 Bekanntlich ist dieses Motto der Benediktiner in dieser Wendung in der Regel des Benedikt von
Nursia gar nicht enthalten.

8 In der Benediktsregel, Kapitel 48: «De opera manuum cotidiana» wird der Müssiggang gleich zu

Beginn als Feind der Seele bezeichnet: «Otiositas inimica est animae». San Benedetto, La regola,
[lateinisch - italienisch], hg. von Anselmo Lentini, 2. Aufl., Montecassino 1980, S. 418.



-30-

9 Bei Hieronymus heisst es, Ep. 125 ad Rusticum, 11 Patrologia Latina 22, Sp. 11'078 f.: «Facito

aliquid operis, ut te semper diabolus inveniat occupatum.» «Arbeite etwas, damit dich der Teufel
stets beschäftigt finde.» Siehe die Formulierung bei Troeltsch, Ernst, Die Soziallehren der christlichen

Kirchen und Gruppen, Tübingen 1912 (Gesammelte Schriften, Bd. 1), S. 118: «Liebe zur
Arbeit und zum Arbeitsprodukt darf man hier nicht suchen; sie setzt eine positivere Schätzung der

Welt, als den alten Christen eigentümlich war, voraus und ist ohne Freude am Besitz gar nicht zu
denken. Man darf daher auch das Wort von der <Adelung der Arbeit durch das Christentum) nicht
übertreiben.»

10 Siehe Gilomen, Hans-Jörg, «Das Schlaraffenland und andere Utopien im Mittelalter», Basler

Zeitschriftfür Geschichte und Altertumskunde 104 (2004), S. 213-248.
11 Schönste Illustration dieser Programmatik sind wohl die Illuminationen in der in Citeaux anfangs

12. Jahrhundert entstandenen Handschrift der Moralia in Job Gregors des Grossen, Dijon, Bibl.
munic. Ms. 173. Abbildungen zum Beispiel in: Metzger, Wolfgang, Handel und Handwerk des

Mittelalters, Graz 2000, S. 57 (fol. 59r, Getreideernte); Die Zisterzienser. Ordensleben zwischen
Ideal und Wirklichkeit, Bonn 1980 (Schriften des Rheinischen Museumsamtes, Bd. 10), S. 193

(fol. 41r: Mönch beim Baumfällen).
12 Insbesondere hat man ihnen eine «objektive Wertlehre» zugeschrieben, wonach sich der Wert

aus Arbeit und Kosten berechne, siehe Hagenauer, Selma, Das «justum pretium» bei Thomas von
Aquin. Ein Beitrag zur Geschichte der objektiven Werttheorie, Stuttgart 1931 (Vierteljahrschrift
für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Beiheft 24).

13 So im «Elucidarium», siehe Lefevre, Yves, L'Elucidarium et les Lucidaires: contribution, par
l'histoire d'un texte, ä l'histoire des croyances religieuses en France au moyen äge, Paris 1954

(Bibliotheque des ecoles francaises d'Athenes et de Rome, Bd. 180).
14 Rey, Dictionnaire (wie Anm. 2), Bd. 3, S. 3981 f.

15 Le Goff, Jacques, Artikel «Temps», in: ders.; Schmitt, Jean-Claude (Hg.), Dictionnaire raisonne de

l'Occident medieval, Paris 1999, S. 1113-1122, hier 1119: «A cöte du temps du travail se developpe
un temps du loisir, que Thomas d'Aquin definit comme un temps de recreatio, de reparation des

forces vitales donnees ä l'homme par Dieu.» In deutscher Sprache «frie zit» wird die Freizeit im
Gegensatz zur Arbeitszeit - so weit bisher bekannt - erst um 1469 genannt.

16 Le Goff, Artikel «Temps» (wie Anm. 15), S. 1118, weist in diesem Zusammenhang auf den Trak¬

tat «De Tempore» des Dominikaners Robert Kildwardby hin. Kildwardby, Robert, On Time and

Imagination. De Tempore. De Spiritu Fantastico, hg. von O. Lewry, London, Toronto 1987.

17 Le Goff, Jacques, «Le temps du travail dans la <crise> du XIVe siecle», in: ders., Pour un autre
Moyen Age, Paris 1970, S. 66-79. Siehe auch Dohrn-van Rossum, Gerhard, Die Geschichte der
Stunde. Uhren und moderne Zeitordnungen, München 1992, insbesondere S. 266-289; Sieg'l,
Christian, Arbeitskampfe seitdem Spätmittelalter, Köln, Weimar, Wien 1993 (Rechtsgeschichtliche
Schriften, Bd. 3).

18 Der Begriff «Gesellenstreik» wurde vorgeschlagen von Bräuer, Helmut, «Herren ihrer Arbeits¬
zeit? Zu Organisation, Intensität und Dauer handwerklicher Arbeit in Spätmittelalter und früher
Neuzeit», Österreichische Zeitschriftfür Geschichtswissenschaften 1 (1990), S. 75-95, hier S. 93,

Anm. 80, da der Streikbegriff auf die Zeit seit der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts und auf die

Beziehungen zwischen Kapital und Arbeit fixiert sei.

19 Singer, H. F., Der blaue Montag. Eine kulturgeschichtliche und soziale Studie, Mainz 1917; Wisseil,
Rudolf, Des alten Handwerks Recht und Gewohnheit, 2. Aufl., Berlin 1974, Bd. 2, S. 415-434;
Reininghaus, Wilfried, Die Entstehung der Gesellengilden im Spatmittelalter, Wiesbaden 1981

(Vierteljahrschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Beiheft 71), S. 161-173.
20 Zuerst Antwerpen 1516, dann in dritter Auflage bei Froben in Basel: Morus, Thomas, De opümo

reipubhcae statu deque noua insula Vtopia hbellus vere aureus, nee minus salutaris quamfesüuus,
Basileae 1518; deutsch: Thomas Morus, «Utopia», in: Heinisch, Klaus J. (Hg.), Der utopische
Staat, Reinbek bei Hamburg 1960, S. 7-110, hier S. 55.

21 Siehe die Berechnungen von Verdon, Jean, Les loisirs au Moyen Age, Paris 1980; nouvelle edition
mise ä jour, Paris 1996, der S. 13 sogar auf bloss vier bis fünf Arbeitstage pro Woche kommt.
Auf eine Fünftagewoche kommen auch die Berechnungen von Dirlmeier, Ulf, Untersuchungen



¦31

zu Einkommensverhaltnissen und Lebenshaltungskosten in oberdeutschen Städten des Spatmittelalters

(Mitte 14. bis Anfang 16. Jahrhundert), Heidelberg 1978 (Abhandlungen der Heidelberger
Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klasse, Jahrgang 1978, 1. Abhandlung), S. 99-134.

22 Siehe dazu Bräuer, Herren (wie Anm. 18), S. 82-86.
23 In den Quellen wird dieser Aspekt vor allem greifbar, wenn daraus entstandene Konflikte vor Gericht

ausgetragen wurden. Siehe zum Beispiel die Rats- und Richtbücher der Stadt Zürich, Staatsarchiv

Zürich, B VI 218, fol. 284r, 316r-v, 1452; fol. 178v, 180r-v, 1453; B VI 219, fol. 76r, 1454, B

VI 221, fol. 20r, 1459; B VI 223, fol. 173r, 1463; B VI 224, fol. 252r-v, 338r-v, 1465; B VI 227,

fol. 42r, 1470.

24 Carter, John Marshall, Medieval Games: Sports and Recreations in Feudal Society, New York
1992 (Contributions to the Study of World History, Bd. 30).

25 Vogelsanger, Peter, Zürich und sein Fraumünster. Eine elfhundertjährige Geschichte 853-1956,
Zürich 1994, S. 235; Wehrli-Johns, Martina, Artikel «Töss», in: Helvetia Sacra IV, 5: Die
Dominikaner und Dominikanerinnen in der Schweiz, Basel 1999, S. 901-934, hier S. 913 f.

26 La letteratura di Villa e di villeggiatura Atti del Convegno di Parma 29 settembre-1 ottobre 2003,
Parma 2004 (Pubblicazioni del Centro Pio Rajna, sez. 1/13); Mittler, Otto, Geschichte der Stadt
Baden, Bd. 1: Von der frühesten Zeit bis um 1650, Aarau 1962, S. 267 f.

27 Schreiner, Klaus, «<Peregrinatio laudabilis> und <peregrinatio vituperabilis>. Zur religiösen
Ambivalenz des Wallens und Laufens in der Frömmigkeitstheologie des späten Mittelalters», in:

Wallfahrt und Alltag in Mittelalter und früher Neuzeit, Wien 1992 (Österreichische Akademie
der Wissenschaften, Phil.-hist. Klasse, Sitzungsberichte 592 Veröffentlichungen des Instituts
für Realienkunde des Mittelalters und der frühen Neuzeit, Bd. 14), S. 133-162; Boglioni, Pierre,

«Pelerinages et religion populaire au Moyen Age», in: Kriss-Rettenbeck, Lenz; Möhler, Gerda

(Hg.), Wallfahrt kennt keine Grenzen, München, Zürich 1984, S. 66-75. Die Verbindung von
Wallfahrt und Badereise etwa durch Hans Waldheim, Ratmeister von Halle a. S., der 1474 vier
Wochen in Baden Station machte, siehe «Hans von Waldheims Reisebuch», in: Barth, Fricker (Hg.),
Anthologia ex Thermis Badensibus. Eine Blumenlese aus den Aufzeichnungen alter Schriftsteller
über die Bader zu Baden, Aarau 1883, S. 15 f.

28 Geremek, Bronislaw, «Les migrations des compagnons au Bas Moyen Age», Studia Historiae
Oeconomicae 5 (1970), S. 61-79; Reininghaus, Wilfried, «Die Migration der Handwerksgesellen
in der Zeit der Entstehung ihrer Gilden (14./15. Jahrhundert)», Vierteljahrschrift für Sozial- und
Wirtschaftsgeschichte 68 (1981), S. 1-19.

29 Corbin, Alain, L'avenement des loisirs, 1850-1960, Paris 1995.

30 Ortalli, Gherardo, «Tempo libero e medio evo: tra pulsioni ludiche e schemi culturali», in: Cava¬

ciocchi, Simonetta (Hg.), // tempo libero. Economia e societä: secc. XIII-XVIII. Loisirs, leisure,

üempo libre, Freizeit, Atti della ventiseiesima Settimana di studi, 18-23 aprile 1994, Firenze 1995,
S. 31-54

31 Mehl, Jean-Michel, Les jeux au royaume de France du XIIIe au debut du XVIe siecle, Paris 1990,
S. 16 f. Zur theologischen Einschätzung des Spiels siehe etwa Thomas von Aquin, Summa theolo-

gica, IIa Ilae, q. 168, a. 2: «Utrum in ludis possit esse aliqua virtus»; a. 3: «Utrum in superfluitate
ludi possit esse peccatum»; a. 4: «Utrum in defectu ludi consistat aliquid peccatum.»

32 Denifle, Henri (Hg.), Chartularium universitatis Parisiensis, IV, Paris 1897, S. 652-657, hier
S. 653: «[... ] ut fatuitas nobis innata semel in anno affluat et evaporetur.»

33 Schulz, Knut, Handwerksgesellen und Lohnarbeiter. Untersuchungen zur oberrheinischen und
oberdeutschen Stadtgeschichte des 14. bis 17. Jahrhunderts, Sigmaringen 1985, S. 172.




	Freizeitgestaltung vom Spätmittelalter bis zum Ende des Ancien Régime : Einleitung

