Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft fur Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 18 (2002)

Artikel: Missbrauchte Gaben : Uberlegungen zum Wandel des obrigkeitlichen
Armutsdiskurses vom 14. zum 16. Jahrhundert

Autor: Simon-Muscheid, Katharina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-871969

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-871969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

—153 -

Katharina Simon-Muscheid

Missbrauchte Gaben

Uberlegungen zum Wandel des obrigkeitlichen
Armutsdiskurses vom 14. zum 16. Jahrhundert

Gabe und Gegengabe

Das Konzept des «Gabentausches» und der wechselseitigen Verpflichtungen, die
aus dem Akt des Gebens und der Annahme der Gabe folgten, wurde 1925 von
Marcel Mauss anhand von Beobachtungen iiber «archaische» Gesellschaften
entwickelt. Dieses Konzept beruhte auf zwei Prinzipien, ndmlich der Freiwilligkeit
des Spenders und der impliziten Verpflichtung des Empfingers, und diente zur
Erkldarung eines Giitertransfers, dessen Sinn und Funktionsweise ausserhalb
moderner «rationaler» okonomischer Vorstellungen lagen.! Dieses einfache Mo-
dell des «Gabentausches», das Mauss strikte ausserhalb «moderner» okonomi-
scher Kreisldufe lokalisiert hatte, wurde in der Folge von Ethnologinnen und
Ethnologen unter dem Begriff der «reziproken Gaben» weiter ausdifferenziert.
Bloch, Duby, Gurjewitsch und Davis machten dieses Konzept fiir die Gesellschaf-
ten des frithen Mittelalters bis ins 16. Jahrhundert und damit fiir die Geschichts-
wissenschaft nutzbar und zeigten, dass sich «<moderne» Okonomie und «archaischer»
Gabentausch keineswegs grundsitzlich ausschliessen miissen, sondern parallel
nebeneinander existieren und sich sogar iiberkreuzen konnen. In ihren Studien
wiesen sie die verschiedenen Manifestationen des mittelalterlichen und friih-
neuzeitlichen Gabentausches und die vielfaltigen Bindungen nach, die dadurch
geschaffen oder gefestigt wurden, so zum Beispiel in der klassischen Form von
Geschenken, die im diplomatischen Verkehr zwischen Fiirstenhdusern von noch
kostbareren Gegengaben iibertroffen werden sollten, aber auch im Austausch
materieller Gaben gegen immaterielle, wie der von Giitern gegen verpflichtende
Treuebindungen und sonstige Leistungen.?

In dieses System der «reziproken Gaben» lassen sich auch die Beziehungen
zwischen Almosen Spendenden und Almosen Empfangenden einordnen. Wir
gehen dafiir aus von den christlichen Wertvorstellungen, in denen «arm» und
«reich» funktional aufeinander bezogen und theoretisch durch reziproke Gaben



— 154 -

verbunden waren, das heisst von einem Modell, das auf gegenseitigen Verpflich-
tungen und der Gleichwertigkeit der Gaben basierte. Durch diese «Austausch-
beziehung» konnten die sonst inkompatiblen Wertvorstellungen (Ideal der Armut,
Legitimation des Reichtums) der mittelalterlichen Gesellschaft miteinander in
Einklang gebracht werden. Damit verbanden sich im Modell nicht nur die beiden
entgegengesetzten Pole der Gesellschaft, sondern auch der materielle und der
spirituelle Bereich, dem die jeweiligen Gaben angehorten. In dieser Austausch-
beziehung waren beide Teile Geber und Nehmer zugleich, beide erhielten damit
gleichwertige Funktionen und Verpflichtungen zugewiesen: Der materiellen Gabe
entsprach die spirituelle Gegengabe in Form von Gebeten. In diesem System hatte
das Almosen als verbindliche Verpflichtung der Reichen die Funktion, die
existentielle Not der Armen im Diesseits zu lindern und gleichzeitig fiir das eigene
Seelenheil im Jenseits vorzusorgen. Die spirituelle Gegengabe der Armen bestand
in Gebeten fiir ihre Wohltiter, wobei die Gebete der Armen als besonders wirksam
galten.’

Die doppelte Funktion der Armen als Empfanger von Almosen und Fiirbitter
ermoglichte damit den «reichen» Gebern den Zugang zum Seelenheil. Umgekehrt
waren die Reichen zur Caritas verpflichtet. Der Reichtum wurde dadurch als
potentielles Mittel zur Erlangung des Seelenheils legitimiert.

Dieses Modell setzte «gute» Arme voraus, die die ihnen zugewiesene «gottliche»
Funktion in der Gesellschaft wahrnahmen, indem sie ihr Los geduldig und
demiitig, ohne Klagen, Neid und Aufbegehren ertrugen und den Reichen bei der
Erlangung ihres Seelenheils behilflich waren. Die Armen wurden in diesem
Modell, das ausserhalb jeglicher sozialen Realitdt angesiedelt war, zu Instrumen-
ten des Seelenheils fiir die Reichen, fiir die das Himmelstor bekanntlich schwieri-
ger zu passieren ist als ein Nadelohr fiir ein Kamel.*

In seinen «Sermones ad status» formuliert dies Honorius von Autun (Augusto-
dunensis) mit folgenden Worten, in denen er die Austauschbeziehung aus der
Perspektive der Armen mit den Verben «accipere» und «reddere» umschreibt. Als
Modell des guten Armen, der seinen Lohn im Jenseits empfiangt, dient ihm
Lazarus: «Pauperes paupertatis onus patienter ferant, ut cum Lazaro indeficientes
divitias accipiant. Sciant se peccata hominum in elemonsinis accipere, et ideo pro
eis satagant orationem reddere, et quod eis superavit aliis pauperibus distribuere.»’
Die Bewertung der Armut war bis zum hohen Mittelalter nie eindeutig gewesen.
Sie hatte sich je nach Kontext und Epoche zwischen der antiken Verachtung der
Armut und Mitleid bewegt, bis sie im 11./12. Jahrhundert als besonderer spirituel-
ler Wert verklart wurde. Die gegenldufigen und widerspriichlichen Tendenzen, die
die verschiedenen politischen, theologischen und literarischen Diskurse pragten,
verschoben sich gegen das spite Mittelalter hin definitiv zu Ungunsten der Armen.
Die scholastische Theologie bewertete die Arbeit im 13. Jahrhundert neu. Die



—155 -

(theoretische) Uberhohung der Armut und des Almosens geriet damit zunehmend
in Widerspruch. Diese Neubewertung von Erwerbsarbeit legte definitiv die einzige
legitime Art und Weise fest, fiir den Lebensunterhalt aufzukommen: Er musste
durch Arbeit gewonnen werden. Gleichzeitig diente sie dazu, den erwirtschafteten
Gewinn in Anpassung an die neuen okonomischen Gegebenheiten zu legitimieren.
Die damit verbundene Neudefinition von Armut und Bettel stellte gidngige
Lebensformen und Praktiken in Frage, die bis anhin als Modell fiir ein besonders
gottgefilliges Leben gegolten hatten. Sie lockerte auch das Band, das die
Gesellschaft iiber die gegenseitige «Austauschbeziehung» zwischen «arm» und
«reich» modellhaft zusammenhalten sollte, indem sie die Legitimation milder
Gaben hinterfragte.®

Die schon ldngst existierende Unterscheidung von «guten» und «schlechten»
Armen erfuhr jetzt ihre definitive Ausgestaltung. Die Trennlinie verlief entlang
einer willkiirlich gezogenen Grenze, die «echte» Arme, das heisst die nicht-
arbeitsfihigen «invalides mendicantes», von den «falschen» Armen, den «valides
mendicantes», schied. Korperlich gesunde, junge, arbeitsfahige Menschen fielen
damit in die Kategorie der «starken Bettler», der «faulen Miissigginger», die von
milden Gaben lebten. Arbeitsfihigen Méannern und Frauen, die nicht arbeiteten,
um ihren Lebensunterhalt zu verdienen, sondern sich auf den Bettel verlegt hatten,
wurde die Legitimation, sich durch milde Gaben iiber Wasser zu halten, abgespro-
chen.

Mit der Kommunalisierung und Neukonzeption der Armenfiirsorge nach stadtisch-
okonomischen Kriterien im 14./15. Jahrhundert war der letzte Schritt dieser tief
greifenden Verschiebung traditioneller Werte abgeschlossen. Die bestehenden
Diskurse iiber Armut und Arbeit, iiber erlaubten Bettel und widerrechtlich
erschlichene Gaben mussten nur noch weiter ausdifferenziert werden. Sie
beeinflussten nicht nur die Wahrnehmung von Armen, Nichtarbeitenden, Nicht-
sesshaften und Bettlern, kurz: von «guten» und «schlechten» Armen, sondern auch
die theoretischen Konzepte und die Praxis der obrigkeitlichen Fiirsorgepolitik.
Der Prozess der Marginalisierung bis hin zur Kriminalisierung all jener Armen, die
nicht dem Modell der «guten» Armen entsprachen, ist von Graus und Geremek
analysiert worden.”

Die neuen Diskurse iiberlagerten die traditionelle Vorstellung von der systemim-
manenten Funktion der Armen (als Instrumente des Seelenheils fiir die Reichen)
und damit auch das traditionelle christliche Modell der Einbindung von «reich»
und «arm» lber ihre jeweiligen Gaben. Damit verschob sich die Austausch-
beziehung zwischen gleichwertigen Gebenden und Empfangenden endgiiltig zu
einer rein hierarchischen Beziehung. Die neu definierten Kategorien schlossen wie
gesagt zahlreiche Gruppen von Armen als legitime Empfangerinnen und Empfén-
ger von Almosen aus und stigmatisierten sie als «starke Bettler» und «faule



— 156 —

Betriiger». Die «guten» Armen, die zum Empfang eines Almosens und zum Bettel
berechtigt waren, wurden zum Objekt obrigkeitlicher Fiirsorgepolitik. Sie wurden
insofern auch zum Gegenstand obrigkeitlicher Disziplinierungsbemiihungen, als
ihre Legitimation als «echte» Arme und «berechtigte» Almosenempfianger dau-
ernd in Frage gestellt wurde.

Die stddtische Armen- und Fiirsorgepolitik reduzierte das Modell des Gaben-
tauschs, in dem eine materielle Gabe durch eine gleichwertige spirituelle Gegen-
gabe abgegolten werden sollte, auf eine einseitige materielle Spende, die mit der
standigen Kontrolle der Empfianger und der Verwendung der Gabe verbunden war.
«Falsche Arme», «betriigerische Bettler» und «missbrauchte Gaben» wurden zu
Schlagworten des spiten 15. und des 16. Jahrhunderts, in denen sich die Furcht vor
Bettelbetrug niederschlug. Gendhrt wurde diese Furcht ebenso von polizeilichen
praktischen Massnahmen wie von der am Ende des 15. Jahrhunderts aufblithenden
«Gaunerliteratur», die in suggestiver Absicht bettelnde Personen mit Betriigerin-
nen und Betriigern assoziierte.

Die Reformatoren schliesslich demontierten das Modell der reziproken Gaben, das
reiche Spender und arme Empfianger materiell und spirituell miteinander verbun-
den hatte, indem sie grundsatzlich den Almosen ihren Wert fiir die Erlangung des
Seelenheils absprachen. Wie diese neue radikale reformatorische Botschaft bei den
Gldubigen «unten» ankam, ob und wie schnell sich die jahrhundertealte Moglich-
keit, das Seelenheil durch Almosen und sonstige «Gaben» an die Kirche (Seelgerit,
Legate etc.) beeinflussen zu konnen, durch die neuen Vorstellungen ablosen liess,
ist ein spannendes, weites Forschungsfeld.

Hinter diesen tief greifenden Verdnderungen steht ein Biindel von Faktoren, das
bewirkte, dass spdtestens an der Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert Armut keine
positiven Konnotationen mehr aufwies. Dazu trugen «objektiv messbare» Fakto-
ren bei wie die Zunahme der Armen als Folge soziookonomischer und politischer
Verianderungen, auf die wir hier nicht eintreten werden, sowie Verdanderungen auf
der Ebene der kollektiven Vorstellungen und der (neuen) gesellschaftlichen Werte,
die Armut durch Arbeit ersetzte. Auf diesen neuen Diskurs und die daraus
resultierenden Verdnderungen werden wir im folgenden Abschnitt zu sprechen
kommen.

So yemand nicht will arbeiten, der soll auch nicht essen:® «starke Bettler»
und «faule Missigganger»

Sobald Arbeit als wichtigster Wert propagiert wurde, verschob sich auch die
traditionelle Bewertung von Arbeit und Armut in dem Sinn, dass der Armut nun
jeder eigenstiandige Wert abgesprochen wurde. Wer nicht arbeitete, galt grundsitz-



- 157 -

lich als «Miissiggdngerin» oder «Miissiggidnger», die nicht arbeiten wollten,
sondern sich auf Kosten der «wahren» Armen aufs Betteln verlegten.
«Miissiggang» und «Vagabundieren» in Verbindung mit unerlaubtem Bettel
waren die beiden neu geschaffenen Deliktkategorien, denen die englischen und
franzosischen Obrigkeiten nach der Pest den Kampf ansagten. In beiden Lindern
hatte sich als Folge der Pest die okonomische Situation durch den Mangel an
landlichen Arbeitskréften und das Emporschnellen der Salére, die die Handwerker
und Gesellen forderten, drastisch verscharft. Zahlreiche Landleute suchten ein
besseres Auskommen in den grossen Stadten. Durch ihre Abwanderung entzogen
sie ihre Person und Arbeitskraft ihren Herren. Auf dem Land vergrosserte sich
durch diese Art der Mobilitat der ohnehin existierende Mangel an ldndlichen
Arbeitskréften, in der Stadt vergrosserte sich die Anzahl der arbeitslosen «starken»
Bettlerinnen und Bettler, die sich durch Gelegenheitsarbeiten, Bettel und mitunter
Diebstahl iiber Wasser zu halten suchten.

Wer als gesunder Mensch seinen Lebensunterhalt nicht durch Arbeit verdiente,
entzog sich seiner theologisch und wirtschaftspolitisch begriindeten Pflicht. Wer
dazu iiber keinen festen Wohnsitz verfiigte, entzog sich sdmtlichen Kontroll-
bestrebungen und liess sich in keine gesellschaftlichen Strukturen einbinden. Um
dieser unerwiinschten Tendenz einen Riegel zu schieben, gingen die englischen
und franzosischen Autoritdten mit aller Harte gegen diese mobilen, arbeitsfahigen
Mainner und Frauen vor, die von milden Gaben lebten.

Die englischen «Statutes of Labourers» von der Mitte des 14. Jahrhunderts und die
nicht viel spéter einsetzende Serie der franzosischen koniglichen «Ordonnances»
widerspiegeln die zunehmende Kriminalisierung «miissiggehender Vagabunden».’
Im Gebiet der Eidgenossenschaft lassen sich solche Massnahmen gegen die
mobile, arbeitslose Armut auf der Ebene der Tagsatzung erst fiir die zweite Halfte
des 15. Jahrhunderts nachweisen.'”

Die Trias von «Miissiggang», Nichtsesshaftigkeit und unzuldssigem Bettel wurde
in den «Statutes» zusétzlich noch mit «Siinden» und «Diebstahl» verbunden, die
man dieser Kategorie der «starken» Bettlerinnen und Bettler unterstellte. Deutlich
formuliert wurde in den «Ordonnances» ein Zusammenhang zwischen Arbeitsver-
weigerung, Miissiggang, liederlichem Lebenswandel, Tavernenbesuch und Gliicks-
spiel. Fortan pragten diese Merkmale das Bild «starker» Bettlerinnen und Bettler.
Um sie in den Stiddten loszuwerden und sie dazu zu bringen, als Landarbeiter
wieder aufs Land zuriickzukehren, drohten ihnen die «Statutes» und die
«Ordonnances» mit Ausweisung und schliesslich Zwangsarbeit. Dabei begniigten
sich die «Ordonnances» nicht mit Strafandrohungen gegen die «miissiggehenden
Vagabunden», um ihre Anzahl zu reduzieren, sondern versuchten, ihnen ihre
Lebensgrundlage zu entziehen. Dies geschah, indem sie den potentiellen Spende-
rinnen und Spendern kurzerhand verboten, ihre christliche Mildtitigkeit an ihnen



- 158 -

zu iiben und sie durch milde Gaben zu unterstiitzen. Wer sich iiber dieses Verbot
hinwegsetzte, sollte selbst mit Gefidngnis bestraft werden.

Damit wurden erstmals rechtliche Bestimmungen geschaffen, die sich nicht nur
gegen «falsche» Bettlerinnen und Bettler richteten, sondern die gleichzeitig auch
«falsches Spenden» unter Strafe stellten und damit die Almosengeber in ihrem
Sinn zu beeinflussen suchten.

Als weitere Folge der neuen Wertschitzung von Arbeit gegeniiber Armut wandelte
sich auch die Wahrnehmung all jener Personen und Gruppen, deren religiose oder
semireligiose Lebensweise immer noch dem hochmittelalterlichen Ideal der Armut
verpflichtet war, die auf christlicher Mildtitigkeit basierte. Von dieser Stigmatisie-
rung betroffen waren die geistigen Nachfahren der «freiwilligen Armen», die die
hochmittelalterliche, insbesondere von weiblichen Laien getragene Armuts-
bewegung initiiert und getragen hatten. Diese Manner und Frauen hatten bewusst
auf materielle Giiter verzichtet und von milden Gaben gelebt, um die Armut als
gewdhlte Lebensform zu praktizieren. Doch genau diese Formen der Existenz, die
nicht auf Arbeit, sondern auf Almosen, Bettel und selbst gewdhlter Armut
griindeten, galten jetzt als parasitir.

Betroffen waren die Bettelorden, deren Identitdt und Legitimation im so genannten
Armutsstreit von zahlreichen Kritikern in Frage gestellt wurden. Zu ihren vehe-
mentesten Gegnern zihlte der Pariser Kanoniker Guillaume de St. Amour, der
bereits um die Mitte des 13. Jahrhunderts die Bettelorden in seinen (posthum
verbreiteten) Schriften scharf angriff. So polemisierte er unter anderem in seiner
Schrift «Quaestio de valido mendicante» grundsiatzlich gegen die Existenzform
der Bettelorden und der von ihnen beschiitzten Beginen, die beide fiir ihn den
Prototyp der «valides mendicantes» verkorperten.!! Wenn er sich auch vehement
gegen die arbeitsfahigen Bettler wandte, so schlug bei ihm doch eine dltere
Vorstellung durch, die ihn zu einer Ausnahme veranlasste: Er privilegierte die
Angehorigen der hoheren Stdnde, die in die Armut abgeglitten waren und
gleichzeitig mit dem Verlust ihrer Giiter einen Statusverlust erlitten hatten. Diese
Gruppe von Armen nahm er aus Riicksicht auf ihren verlorenen friitheren Status
und ihre Erziehung vom Bettelverbot fiir Arbeitsfiahige und vom Arbeitszwang fiir
Gesunde aus."?

Das Verdikt, als «valides mendicantes» die «echten» Bediirftigen zu schadigen,
traf auch die spatmittelalterlichen Beginen, die teils von Bettel und Almosen, teils
von Krankenpflege und Totenwache lebten und als «Seelfrauen» eine zentrale
Funktion in den Ritualen von Totenklage und Begribnis erfiillten. Sie galten nicht
mehr ldnger als «fromme Frauen»,'® sondern als faule Miissiggéngerinnen, die wie
andere arbeitsfiihige Personen den «wahren» Armen das Almosen wegstihlen.'*
Der Streit um die alleinige Gerichtskompetenz in Erbsachen, der in Basel und
Strassburg zwischen Bischof und Rat vehement gefiihrt wurde, flammte iiber



- 159 -

Jahrhunderte hinweg immer wieder auf. Besonders den Franziskanern als den
«Spezialisten des Todes» flossen aufgrund ihrer Tétigkeit als Seelsorger und
Beichtviter reiche Legate zu. Dies provozierte heftige Reaktionen sowohl bei der
geistlichen Konkurrenz als auch bei den weltlichen Autoritiaten, wenn auch aus
unterschiedlichen Motiven. Einer der Hauptstreitpunkte betraf die Gaben (Legate
und Stiftungen), die den Beichtvitern auf dem Sterbebett zugesagt wurden.

Die Polemik griff den stereotypen Vorwurf der «valides mendicantes» gegen die
Franziskaner und die Beginen auf und bezichtigte sie zudem der gemeinsamen
Erbschleicherei unter dem Deckmantel der Krankenbetreuung. Der Kernpunkt der
Polemik lautete, sie missbrauchten ihren Einfluss als Beichtviter, um sich auf
Kosten der direkten Erben auf unlautere Weise zu bereichern. Doch trotz all dieser
neu ausgebrochenen Polemik und der erbrechtlichen Beschrankungen gelang es
den Basler und Strassburger Obrigkeiten nicht, das Vertrauen der Gldubigen in die
Mendikanten zu untergraben.'

Die Polemik gegen die Mendikanten riss nicht ab. Als «unwiirdige» Arme, deren
Habgier ebenso sprichwortlich sei wie ihr Reichtum, wurden sie wihrend der
Reformation wiederum zur Zielscheibe der Polemik.'® In ihrem Fall lieferte die
von Kritikern immer wieder denunzierte Diskrepanz zwischen dem propagierten
Armutsideal und der Anh@ufung materieller Giiter, die den Orden durch Spenden
und Legate zuflossen, den Anlass dazu.!”

Bettelbetrug und missbrauchte Gaben: Obrigkeit, Gaunerliteratur und
die Professionalisierung der Bettler

Die realen und imagindren Formen von Bettelbetrug stellten die stiddtischen
Obrigkeiten vor besondere Probleme. Es galt nicht nur die arglosen Spender gegen
betriigerische Machenschaften zu wappnen, sondern zu verhindern, dass «Unwiir-
dige» unter Vorspiegelung falscher Tatsachen milde Gaben erschlichen, die nur
dazu dienen konnten, einer Lebensweise Vorschub zu leisten, die die Obrigkeiten
mit allen Mitteln zu bekd@mpfen suchten. Doch wie erkannte man professionelle
Betriiger?

Eine Professionalisierung des Bettels scheint im Verlauf des spiaten Mittelalters
erfolgt zu sein. Professionalisierung bedeutet in diesem Kontext, dass mobile,
berufsmissige Bettlerinnen und Bettler (unter Einbezug ihrer Kinder) sich auf
bestimmte Bettlertypen spezialisierten, von denen sie annehmen konnten, dass sie
besonders stark an das Mitleid ihrer Mitmenschen appellierten. Unter Vortidu-
schung bestimmter Notsituationen und Krankheiten nutzten sie auf diese Weise die
Mildtatigkeit aus und lebten von milden Gaben, wobei sie sich durch eigene Codes
und einen eigenen Soziolekt gegen aussen abschirmten.



- 160 —

Die obrigkeitlichen Bemiihungen konzentrierten sich auf zwei Aspekte: Zum
einen versuchten sie, sich Informationen iiber dussere Kennzeichen und innere
Strukturen zu verschaffen und Sprache und Kommunikationsformen dieser profes-
sionellen Bettlerinnen und Bettler zu entschliisseln, die in ihrer Wahrnehmung als
wohl organisierte Gegengesellschaft auftraten. Zum andern ging es darum, besser
gegen die professionellen «starken» Bettlerinnen und Bettler vorgehen zu konnen,
die durch betriigerische Machenschaften milde Gaben erschlichen.

Erste Hinweise auf professionellen Betrugsbettel und die entsprechenden Argot-
bezeichnungen dafiir sind im Augsburger Achtbuch von 1343 enthalten, in dem
erstmals neun verschiedene Kategorien von Betrugsbettel unterschieden werden.
Es sind dies Manner, die Epilepsie und andere Krankheiten vortdauschten, falsche
Kleriker, falsche Rompilger und angebliche Verwandtenmorder auf Siihne-
wallfahrten, des weiteren «kranke» Monche, «Pilger», «getaufte Juden» und — als
einziger weiblicher Typus — Frauen, die eine Geisteskrankheit vortiuschten.'® Der
Versuch, den organisierten Bettelbetrug durch die Bildung weiterer Kategorien in
den Griff zu bekommen und auf diese Weise weiter zu entschéarfen, hat sich in den
«Basler Betriignissen» aus der ersten Hélfte des 15. Jahrhunderts niedergeschla-
gen, die laut Jiitte auf eine Strassburger Urfassung vom Beginn des 15. Jahrhun-
derts zuriickgehen. Darin werden bereits 26 verschiedene Bettlertypen beschrieben
und ebenso viele Bettelpraktiken identifiziert, mit denen professionelle Bettlerin-
nen und Bettler auf betriigerische Weise Almosen erschlichen. Weiter ausdifferen-
ziert wird das Spektrum der betriigerischen Bettelpraktiken mit rund 42 Typen im
italienischen «Speculum cerretanorum» aus dem Jahr 1484."

Der Zweck dieser immer differenzierteren Listen ging iiber die Klassifizierung fiir
den Eigengebrauch hinaus. Vielmehr sollten die gesammelten Informationen tiber
die Bettelpraktiken und ihre sprachlichen Codes auch benachbarten Obrigkeiten
zugute kommen, damit auch sie die notigen Massnahmen ergreifen konnten. So
warnte die Stadt Basel bereits 1410 in einem Sendschreiben Bern vor den Tricks
der Bettelbetriiger, iiber die sie ihrerseits von Strassburg informiert worden war:
«Wir senden iich ouch der Gilern ufsatz, damitte si der Welte Ir gelt abertriegent,
verschriben als uns daz unser liebe friind und Eitgnossen die von Straburg ouch In
geschrift geschikt hand, umb daz Ir iich vor Threm betriegen dest ba3 gehiiten
konnen.»?

Tief greifende Auswirkungen auf die obrigkeitliche Wahrnehmung von Betteln-
den und damit auch auf die obrigkeitliche Armen- und Fiirsorgepolitik hatte die
so genannte Gaunerliteratur, die am Ende des 15. Jahrhunderts einsetzte und im
16./17. Jahrhundert einen Hohepunkt erreichte. Sie thematisierte das Problem der
Almosenvergabe und die Beziehung zwischen Spendern und Empfangern auf ihre
Weise, indem sie das Bild der professionellen, auf bestimmte Tricks spezialisier-
ten Bettlerinnen und Bettler propagierte. Die Gaunerliteratur und die entspre-



- 161 —

chende Ikonographie schufen auf diese Weise ein Negativbild der Bettelnden, das
sich immer mehr demjenigen der organisierten, professionellen Bettelbetriiger
anglich. Sie verbreitete das Schreckbild von Bettelnden, die unter Vorspiegelung
von Krankheiten, Gebrechen und weiteren almosenwiirdigen Situationen an die
christliche Mildtatigkeit appellierten und auf deren Tricks die barmherzigen
Spenderinnen und Spender hereinfallen mussten.

Die Gaunerliteratur suggeriert zudem einen doppelten Missbrauch der Gaben, die
nicht nur durch Betrug erschlichen, sondern auch noch in einer Art und Weise
verprasst wiirden, die den Zweck des Almosens pervertierte und die Spendenden
als iibertolpelte Dummkopfe abstempelte.?!

Almosenwiirdige «gute» Arme: eine Restkategorie

Von Sozialdisziplinierung der Armen zu sprechen, ist zumindest fiir mittelalterli-
che Verhiltnisse nicht sinnvoll. Was die mittelalterlichen Obrigkeiten tun konnten
und auch taten, war Folgendes: Sie bemiihten sich, die als bedrohlich empfundene
und immer stiarker anschwellende Masse der Armen zu klassifizieren und zu
kategorisieren und sie auf diese Weise in kleinere, iiberschaubarere Einheiten zu
zerlegen. Dieser Prozess, der immer neue Kategorien von «unwiirdigen Armen»
schuf, die vom Almosenempfang ausgeschlossen wurden, ist im Spatmittelalter
deutlich fassbar und lasst sich bis tief in die frithe Neuzeit verfolgen. Brauer
umschreibt ihn wie folgt: «Denkmodelle und politische Konzepte vollfiihrten
dabei eine eigentiimliche Bewegung, die wohl formal schliissig zu sein schien,
jedoch den Widerspruch in sich trug, der eine <Problemlosung> von vornherein
ausschloss: Indem diese Erwigungen in ihrem Kern darauf hinausliefen, vorrangig
die Absonderung des Bosen, Verderbten, Schadigenden und Mutwilligen des
Bettels vom Unverschuldeten, Mitleidheischenden, Unabwendbaren und Hilfsbe-
diirftigen des Armseins vorzunehmen, sorgten sie de facto fiir das beschleunigte
Weiterwachsen des Bettels, fiir zunehmende Migration und die Ausformung
radikalerer Uberlebensstrategien. Dabei fiihlte sich das ordnungspolitische Den-
ken und Handeln herausgefordert und reagierte mit sich steigernder Scharfe, mit
Repressalien, mit Marginalisierung und Kriminalisierung.»?

Als «starke» Bettlerinnen und Bettler galten jene Ménner und Frauen geistlichen
wie weltlichen Standes, die sich trotz «Arbeitsfahigkeit» der Pflicht, ihren
Lebensunterhalt zu verdienen, entzogen und sich aufs Betteln verlegten. Ihnen
wurde die Berechtigung, vom Bettel zu leben und milde Gaben zu heischen,
grundsétzlich abgesprochen. Allerdings waren korperlich gesunde «Vagabunden»
und «faule Miissiggdnger» leichter zu identifizieren als die professionellen
Bettelbetriigerinnen und -betriiger, deren Ausseres den Kriterien entsprach, die



-162 -

zum Almosenheischen legitimierten, wie Alter, korperliche und geistige Gebre-
chen, Krankheiten, Sithnewallfahrten, Pilgerschaft etc.

Mit Repressalien bedroht wurden nicht nur der Missbrauch, den die «starken» und
die «betriigerischen» Bettler mit den Gaben trieben, die sie unter falschen
Voraussetzungen und in betriigerischer Absicht heischten, sondern mitunter auch
die Spender, die eine Lebensform unterstiitzten, die die Obrigkeiten nicht (mehr)
tolerierten.

Neben den «starken Bettlern», «Vagabunden», «Miissiggdngern», «Betriigern»,
«selbst verschuldeten Armen», denen die Almosenberechtigung (privat und obrig-
keitlich) abgesprochen wurde, waren noch diejenigen Armen auszugrenzen, die als
Fremde keinen Anspruch auf Unterstiitzung hatten. Ubrig blieb zuletzt die Rest-
kategorie der «guten» Armen und «wahren» Bediirftigen, die den immer enger
werdenden Definitionen entsprach: Nur wer «wirklich» arbeitsunfihig und ohne
eigenes Verschulden in Not geraten war, wer den moralisch-sittlichen (geschlechts-
spezifisch ausdifferenzierten) Kriterien geniigte, galt fortan als «almosenwiirdig».?
Um die privilegierte Kategorie armer Méanner und Frauen, denen das Recht,
Almosen zu heischen, zugestanden wurde, abzugrenzen, teilten ihnen die stid-
tischen Obrigkeiten des Spitmittelalters Bettelabzeichen als «rechtserhebliche
Kennzeichen» aus, die sie gut sichtbar an ihrer Kleidung tragen mussten und die
sie zum Heischen von Almosen legitimieren sollten. Doch fiir die privilegierten
Almosenberechtigten erwies sich dieser wohlmeinende Versuch, sie als «gute»
Arme kenntlich zu machen, als generell ambivalent, im schlimmsten Fall sogar als
Stigmatisierungszeichen, das seinen Tréagerinnen und Triagern als «Almosen-
empfangern» und «Armen» die Suche nach einer Arbeit erschwerte. Verschiedent-
lich baten diese «ausgezeichneten» Armen denn auch ihre Obrigkeiten, ihnen das
sichtbare Tragen des Zeichens zu erlassen.?*

«Gute» Arme waren einheimisch, sesshaft und arbeitsunfahig, ihre Lebensfithrung
entsprach den geforderten sittlichen Kriterien und konnte kontrolliert werden. Sie
belastigten keine Biirgerinnen und Biirger durch aggressives Heischen von
Almosen, wenn diese nach der Messe aus der Kirche traten. «Gute» Arme
schamten sich in einer Welt, in der ehrbare Menschen ihren Lebensunterhalt durch
Arbeit verdienten, ihrer Armut und empfingen demiitig ihr Almosen, fiir das ihre
Gebete nicht mehr eine gleichwertige Gegengabe darstellten.

Fazit
Mit der Neukonzeption der obrigkeitlichen Fiirsorgepolitik in den Stadten des

14. und 15. Jahrhunderts verband sich ein tief greifender Wandel: Zum einen
wurde das Modell der «reziproken Gaben» zwischen Almosenspender und Almosen-



-163 -

empfianger, in dem materielle Almosen spirituellen Gegengaben entsprachen,
zunehmend aufgebrochen. Dieses Modell hatte den Armen als Instrumenten zur
Erlangung des Seelenheils ihrer reichen Geber eine gesellschaftliche Funktion
zugewiesen und damit gleichzeitig den Besitz von Reichtum unter dieser Bedin-
gung als Mittel zum Seelenheil gerechtfertigt. Zum andern verlor das hoch-
mittelalterliche Konzept der «freiwilligen» Armut durch die neuen scholastischen
Theorien iiber den Wert der Arbeit an Berechtigung. Damit verloren auch auf
Armut und freiwillige Besitzlosigkeit ausgerichtete Lebensmuster ihre Legitima-
tion. Unter den neuen soziookonomischen Bedingungen nach der Pestwelle
kriminalisierten auch zunéchst die englischen, dann die franzosischen Autoritidten
die «starken», «arbeitsfahigen» Bettlerinnen und Bettler, die vom Land in die
grosseren Stdadte abgewandert waren und sich dort iiber Wasser hielten als
«Miissiggidnger» und «Vaganten», die, anstatt zu arbeiten, Almosen missbrauchten.
Mit der grundsitzlichen Infragestellung der «Almosenpolitik» und der ordnungs-
politischen Einteilung in handhabbare Kategorien veridnderte sich die Beziehung
zwischen Spendern und Empfangern von Almosen grundsitzlich. Die traditionelle
Problematik der «starken Bettler» wurde im spéten Mittelalter zusitzlich angeheizt
durch das Auftreten von professionell Bettelnden, wobei die Suggestion der
«Gaunerliteratur» zusitzlich die Grenze zwischen Bettelnden und Betriigern ver-
wischte. Dadurch riickten die mildtitige Gabe als Kernpunkt christlicher Verpflich-
tungen sowie die Beziehung zwischen Gebern und Empfangern in den Mittelpunkt
kirchlicher und obrigkeitlicher Diskurse. Sie beeinflussten die Wahrnehmung der
Armen und die Armenpolitik: Aus Armen, deren spirituelle Gegengabe der
materiellen entsprach, wurden zunehmend Objekte obrigkeitlicher Fiirsorgepolitik.

Anmerkungen

1 Marcel Mauss, «Essai sur le don. Forme et raison de I’échange dans les sociétés archaiques»,
L’Année Sociologique, n. s. 1 (1923/24), S. 30-186.

2 Zu den theologischen, gesellschaftlichen und politischen Funktionen und Implikationen von
Gaben im frithneuzeitlichen Frankreich und mit umfassender Literaturdiskussion grundlegend
Natalie Z. Davis, The Gift in Sixteenth-Century France, Oxford 2000; siche auch George Duby,
Guerriers et paysans, 7—12¢ siecle. Premier essor de l’économie européenne, Paris 1973, S.
60-69; Jean Starobinsky, Largesse, Paris 1994; Jean-Louis Roche, «Le jeu de I’auméne au
Moyen age», Annales E. S. C. 44 (1989), S. 505-527; ferner Jiirgen Hannig, «Ars donandi. Zur
Okonomie des Schenkens im fritheren Mittelalter», in: Richard van Diilmen (Hg.), Armut,
Liebe, Ehre. Studien zur historischen Kulturforschung, Frankfurta. M. 1988, S. 11-37; Valentin
Grobner, Gefdahrliche Geschenke. Ritual, Politik und die Sprache der Korruption in der Eidge-
nossenschaft im spdten Mittelalter und am Beginn der Neuzeit, Konstanz 2001.

3 Zu den Bedeutungsfeldern von «arm» und «reich» («pauper» und «potens») Wim Blockmans,
«Circumscribing the Concept of Poverty», in: Thomas Riis (Hg.), Aspects of Poverty in Early
Modern Europe, Stuttgart u. a. 1981, S. 39-456; Karl Bosl, «Potens und Pauper», in: Ders.,
Friihformen der Gesellschaft im mittelalterlichen Europa, Miinchen, Wien 1964, S. 106—134.



4

~ 164 -

Grundlegend Bronislaw Geremek, La potence ou la pitié. L’Europe et les pauvres du Moyen
Age a nos jours, Paris 1987, bes. Kapitel 1: «A quoi servent les pauvres», S. 23-96: «Le don,
moyen universel de lien des relations humaines et message traduisant I’intention d’un
rapprochement d’homme a homme ou d’un groupe a I’autre, recoit dans le christianisme une
signification nouvelle, tant du point de vue spirituel qu’institutionnel. I ’aumdne y apparait
comme un instrument permettant le rachat des péchés; par conséquent la présence des pauvres
dans ce monde est considérée comme s’inscrivant tout naturellement dans le plan du salut», S.
29; als Klassiker immer noch Michel Mollat, Les pauvres du Moyen Age, Paris 1978; zum
Armutsbegriff Otto Gerhard Oexle, «Armut, Armutsbegriff und Armenfiirsorge im Mittelalter»,
in: Christoph Sachsse, Florian Tennstedt (Hg.), Soziale Sicherheit und soziale Disziplinierung.
Beitrige zu einer historischen Theorie der Sozialpolitik, Frankfurt a. M. 1986, S. 73-100; fiir
Forschungsiiberblick und Literaturdiskussion Wolfgang von Hippel, Armut, Unterschichten,
Randgruppen in der friihen Neuzeit, Miinchen 1995; Robert Jiitte, Poverty and Deviance in
Early Modern Europe, Cambridge 1994.

Zitiert nach Jean Batany, «Les pauvres et la pauvreté dans les revues des <Etats du monde>», in:
Etudes sur I’histoire de la pauvreté, recueil édité sous la direction de Michel Mollat, Paris 1974,
S. 469486, Zitat S. 471.

Jacques Le Goff, «Le travail dans les systemes de valeur de I’Occident médiéval», in: Jacqueline
Hamesse, Colette Muraille-Samaran (Hg.), Le travail au Moyen Age. Une approche inter-
disciplinaire, Louvain-la-Neuve 1990, S. 7-21; Bronislaw Geremek, «Le refus du travail dans
la société du bas Moyen Age», in: ebd., S. 379-394.

Frantisek Graus, Pest — Geissler — Judenmorde. Das 14. Jahrhundert als Krisenzeit, Gottingen
1987, S. 101 ff.; Ders., «Randgruppen in der stadtischen Gesellschaft des Spétmittelalters»,
Zeitschrift fiir Historische Forschung 4 (1981), S. 385-437; Geremek (wie Anm. 4).

2. Thess. 3, 10.

Dazu Geremek (wie Anm. 6); Ders., «La lutte contre le vagabondage a Paris aux XIV¢et XV¢
siecles», in: Richerche storiche ed economiche in Memoria di Corrado Barbagallo, Napoli
1979, S. 213-236 mit Edition der einschldgigen Stellen aus den «Statutes» und den «Ordon-
nances».

Hans-Jorg Gilomen, «Eine neue Wahrnehmung arbeitsloser Armut in der spatmittelalterlichen
Eidgenossenschaft», traverse (1996/2), S. 117-129; sieche den Beitrag von Oliver Landolt in
diesem Band.

Jean-Claude Schmitt, Mort d’une hérésie. L’Eglise et les clercs face aux béguines et aux
béghards du Rhin supérieur du XIV¢ au XV° siécle, Paris 1978, S. 56-58; M.-M. Dufeil,
Guillaume de Saint-Amour et la polémique universitaire parisienne 1250—1259, Paris 1972.
Giovanni Ricci, «Naissance du pauvre honteux: entre I’histoire des idées et I’histoire sociale»,
Annales E. S. C. 38 (1983), S. 158-177, hier S. 163.

Zur Historisierung dieses hdaufig missverstandenen Begriffs Heide Wunder, «Von der frumkeit
zur Frommigkeit. Ein Beitrag zur Genese biirgerlicher Weiblichkeit (15.—17. Jahrhundert)», in:
Ursula A. J. Becher, Jorn Riisen (Hg.), Weiblichkeit in geschichtlicher Perspektive, Frankfurt a.
M. 1988, S. 174-188.

Zu den Funktionen der Seelfrauen Peter Jetzler (Hg.), Himmel, Holle, Fegefeuer. Das Jenseits
im Mittelalter, Bern 1994, S. 407; zur Polemik gegen die Beginen Kathrin Utz Tremp, «Zwi-
schen Ketzerei und Krankenpflege. Die Beginen in der spatmittelalterlichen Stadt Bern», in:
Sophia Bietenhard et al. (Hg.), Zwischen Macht und Dienst. Beitrige zur Geschichte und
Gegenwart von Frauen im kirchlichen Leben der Schweiz, Bern 1991, S. 27-52; Dorothee
Rippmann, «Arché@ologie und Frauengeschichte? Beginenverfolgung und Franziskaner im 14.
Jahrhundert. Historische Aspekte eines archidologischen Befundes in Basel», in: Auf den Spuren
weiblicher Vergangenheit, Ziirich 1988, S. 95-106; Schmitt (wie Anm. 11).

Gabriela Signori, Vorsorgen, Erben und Erinnern. Letztwillige Verfiigungen kinder- und familien-
loser Erblasser in einer spdtmittelalterlichen Stadtgesellschaft. Basel 14501500, Gottingen
2001, weist nach, dass trotz intensiver Polemik durch Rat und geistliche Konkurrenz im 14. und
15. Jahrhundert rund 20% der Testatoren und Testatorinnen die Mendikanten in ihren Testamen-



20
21

22

23

24

—165—

ten bedachten; Hans-Jorg Gilomen, «Renten und Grundbesitz in der Toten Hand. Real-
wirtschaftliche Probleme der Jenseitsokonomie», in: Jetzler (wie Anm. 14), S. 135-148.
Christoph Ocker, «<Rechte> Arme und <Bettelorden>. Eine neue Sicht der Armut und die
Delegitimierung der Bettelmonche», in: Bernhard Jussen, Craig Koslowsky (Hg.), Kulturelle
Reformation. Sinnformation im Umbruch 1400-1500, Gottingen 1999, S. 129-157.

Als besonders stossend hatten die Bauern des oberen Ari¢ge den Widerspruch zwischen der
Selbstdarstellung der Bettelorden und den rigiden Massnahmen, mit denen «die reichen Mendi-
kanten» unerbittlich Steuern und Abgaben von «der armen béuerlichen Bevolkerung» eintrie-
ben, empfunden, siche die Verhore wegen Zehntverweigerung in Jean Duvernoy, Inquisition a
Pamiers. Cathares, Juifs, Lépreux devant leurs juges, Toulouse 1966, S. 99-110.

Robert Jiitte, Abbild und soziale Wirklichkeit des Bettler- und Gaunertums zu Beginn der
Neuzeit. Sozial-, mentalitéits- und sprachgeschichtliche Studien zum Liber Vagatorum (1510),
Koln, Wien 1988, S. 59.

Jiitte (wie Anm. 18), S. 60 f., S. 108 mit weiterfiihrender Literatur; Graus (wie Anm. 7);
Uberblick iiber die deutsche Randgruppenforschung Frank Rexroth, «Medidvistische
Randgruppenforschung in Deutschland», in: Michael Borgolte (Hg.), Mittelalterforschung in
Deutschland nach der Wende, Historische Zeitschrift, Beiheft 20, Miinchen 1995, S. 427-451.
Jiitte (wie Anm. 18), S. 109.

Dazu Katharina Simon-Muscheid, «La féte des mendiants: fictions et réalités au bas Moyen
Age (Bile et Cologne)», in: Marc Boone, Peter Stabel (Hg.), Shaping Urban Identity in Late
Medieval Europe, Leuven, Appeldorn 2000, S. 183-200; Dies., Reden und Objekte im Alltag.
Beziehungsnetze in der stidtischen Gesellschaft des Oberrheins (14.—16. Jahrhundert), Gottin-
gen 2003 (im Druck).

Helmut Bréuer, «Nachdenken iiber den Bettel um die Mitte des 18. Jahrhunderts. Ein Beispiel
aus Wien», in: Europa in der Friihen Neuzeit. Festschrift G. Miihlpfort, Koln u. a. 1999, S. 365—
390, Zitat S. 365.

Zum Wandel der obrigkeitlichen Armen- und Almosenpolitik Jiitte (wie Anm. 4) mit weiterfiih-
render Literatur, Briauer (wie Anm. 22); fiir Ziirich Wandel Lee Palmer, Always among us.
Images of the Poor in Zwingli’s Zurich, Cambridge 1990; speziell zum Oberrhein Thomas
Fischer, Stddtische Politik und Armentfiirsorge im 15. und 16. Jahrhundert. Sozialgeschichtliche
Untersuchungen am Beispiel der Stidte Basel, Freiburg i. Br. und Strassburg, Gottingen 1979.
Zuletzt Helmut Briuer, «Bettel- und Almosenzeichen zwischen Norm und Praxis», in: Gerhard
Jaritz (Hg.), Norm und Praxis im Alltag des Mittelalters und der friihen Neuzeit, Wien 1997, S.
75-93, mit weiterfithrender Literatur zu diesem Aspekt; Katharina Simon-Muscheid, «<Und ob
sie schon einen dienst finden, so sind sie nit bekleidet dernoch>. Die Kleidung stiadtischer
Unterschichten zwischen Projektion und Realitidt», in: Neithard Bulst, Robert Jiitte (Hg.),
Zwischen Sein und Schein, Speculum 44 (1994), S. 47-64.






	Missbrauchte Gaben : Überlegungen zum Wandel des obrigkeitlichen Armutsdiskurses vom 14. zum 16. Jahrhundert

