
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 18 (2002)

Artikel: Missbrauchte Gaben : Überlegungen zum Wandel des obrigkeitlichen
Armutsdiskurses vom 14. zum 16. Jahrhundert

Autor: Simon-Muscheid, Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-871969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-871969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦153-

Katharina Simon-Muscheid

Missbrauchte Gaben

Überlegungen zum Wandel des obrigkeitlichen
Armutsdiskurses vom 14. zum 16. Jahrhundert

Gabe und Gegengabe

Das Konzept des «Gabentausches» und der wechselseitigen Verpflichtungen, die

aus dem Akt des Gebens und der Annahme der Gabe folgten, wurde 1925 von
Marcel Mauss anhand von Beobachtungen über «archaische» Gesellschaften

entwickelt. Dieses Konzept beruhte auf zwei Prinzipien, nämlich der Freiwilligkeit
des Spenders und der impliziten Verpflichtung des Empfängers, und diente zur
Erklärung eines Gütertransfers, dessen Sinn und Funktionsweise ausserhalb

moderner «rationaler» ökonomischer Vorstellungen lagen.1 Dieses einfache Modell

des «Gabentausches», das Mauss strikte ausserhalb «moderner» ökonomischer

Kreisläufe lokalisiert hatte, wurde in der Folge von Ethnologinnen und

Ethnologen unter dem Begriff der «reziproken Gaben» weiter ausdifferenziert.

Bloch, Duby, Gurjewitsch und Davis machten dieses Konzept für die Gesellschaften

des frühen Mittelalters bis ins 16. Jahrhundert und damit für die
Geschichtswissenschaft nutzbar und zeigten, dass sich «moderne» Ökonomie und «archaischer»

Gabentausch keineswegs grundsätzlich ausschliessen müssen, sondern parallel
nebeneinander existieren und sich sogar überkreuzen können. In ihren Studien

wiesen sie die verschiedenen Manifestationen des mittelalterlichen und
frühneuzeitlichen Gabentausches und die vielfältigen Bindungen nach, die dadurch

geschaffen oder gefestigt wurden, so zum Beispiel in der klassischen Form von
Geschenken, die im diplomatischen Verkehr zwischen Fürstenhäusern von noch

kostbareren Gegengaben übertroffen werden sollten, aber auch im Austausch

materieller Gaben gegen immaterielle, wie der von Gütern gegen verpflichtende
Treuebindungen und sonstige Leistungen.2

In dieses System der «reziproken Gaben» lassen sich auch die Beziehungen
zwischen Almosen Spendenden und Almosen Empfangenden einordnen. Wir
gehen dafür aus von den christlichen Wertvorstellungen, in denen «arm» und

«reich» funktional aufeinander bezogen und theoretisch durch reziproke Gaben



154-

verbunden waren, das heisst von einem Modell, das auf gegenseitigen Verpflichtungen

und der Gleichwertigkeit der Gaben basierte. Durch diese «Austauschbeziehung»

konnten die sonst inkompatiblen Wertvorstellungen (Ideal der Armut,
Legitimation des Reichtums) der mittelalterlichen Gesellschaft miteinander in
Einklang gebracht werden. Damit verbanden sich im Modell nicht nur die beiden

entgegengesetzten Pole der Gesellschaft, sondern auch der materielle und der

spirituelle Bereich, dem die jeweiligen Gaben angehörten. In dieser Austauschbeziehung

waren beide Teile Geber und Nehmer zugleich, beide erhielten damit

gleichwertige Funktionen und Verpflichtungen zugewiesen: Der materiellen Gabe

entsprach die spirituelle Gegengabe in Form von Gebeten. In diesem System hatte
das Almosen als verbindliche Verpflichtung der Reichen die Funktion, die

existentielle Not der Armen im Diesseits zu lindern und gleichzeitig für das eigene
Seelenheil im Jenseits vorzusorgen. Die spirituelle Gegengabe der Armen bestand

in Gebeten für ihre Wohltäter, wobei die Gebete der Armen als besonders wirksam
galten.3

Die doppelte Funktion der Armen als Empfänger von Almosen und Fürbitter

ermöglichte damit den «reichen» Gebern den Zugang zum Seelenheil. Umgekehrt
waren die Reichen zur Caritas verpflichtet. Der Reichtum wurde dadurch als

potentielles Mittel zur Erlangung des Seelenheils legitimiert.
Dieses Modell setzte «gute» Arme voraus, die die ihnen zugewiesene «göttliche»
Funktion in der Gesellschaft wahrnahmen, indem sie ihr Los geduldig und

demütig, ohne Klagen, Neid und Aufbegehren ertrugen und den Reichen bei der

Erlangung ihres Seelenheils behilflich waren. Die Armen wurden in diesem

Modell, das ausserhalb jeglicher sozialen Realität angesiedelt war, zu Instrumenten

des Seelenheils für die Reichen, für die das Himmelstor bekanntlich schwieriger

zu passieren ist als ein Nadelöhr für ein Kamel.4

In seinen «Sermones ad Status» formuliert dies Honorius von Autun (Augusto-
dunensis) mit folgenden Worten, in denen er die Austauschbeziehung aus der

Perspektive der Armen mit den Verben «accipere» und «reddere» umschreibt. Als
Modell des guten Armen, der seinen Lohn im Jenseits empfängt, dient ihm
Lazarus: «Pauperes paupertatis onus patienter ferant, ut cum Lazaro indeficientes
divitias accipiant. Sciant se peccata hominum in elemonsinis accipere, et ideo pro
eis satagant orationem reddere, et quod eis superavit aliis pauperibus distribuere.»5

Die Bewertung der Armut war bis zum hohen Mittelalter nie eindeutig gewesen.
Sie hatte sich je nach Kontext und Epoche zwischen der antiken Verachtung der

Armut und Mitleid bewegt, bis sie im 11./12. Jahrhundert als besonderer spiritueller

Wert verklärt wurde. Die gegenläufigen und widersprüchlichen Tendenzen, die

die verschiedenen politischen, theologischen und literarischen Diskurse prägten,
verschoben sich gegen das späte Mittelalter hin definitiv zu Ungunsten der Armen.
Die scholastische Theologie bewertete die Arbeit im 13. Jahrhundert neu. Die



-155-

(theoretische) Überhöhung der Armut und des Almosens geriet damit zunehmend

in Widerspruch. Diese Neubewertung von Erwerbsarbeit legte definitiv die einzige

legitime Art und Weise fest, für den Lebensunterhalt aufzukommen: Er musste
durch Arbeit gewonnen werden. Gleichzeitig diente sie dazu, den erwirtschafteten
Gewinn in Anpassung an die neuen ökonomischen Gegebenheiten zu legitimieren.
Die damit verbundene Neudefinition von Armut und Bettel stellte gängige
Lebensformen und Praktiken in Frage, die bis anhin als Modell für ein besonders

gottgefälliges Leben gegolten hatten. Sie lockerte auch das Band, das die

Gesellschaft über die gegenseitige «Austauschbeziehung» zwischen «arm» und

«reich» modellhaft zusammenhalten sollte, indem sie die Legitimation milder
Gaben hinterfragte 6

Die schon längst existierende Unterscheidung von «guten» und «schlechten»

Armen erfuhr jetzt ihre definitive Ausgestaltung. Die Trennlinie verlief entlang

einer willkürlich gezogenen Grenze, die «echte» Arme, das heisst die nicht-

arbeitsfähigen «invalides mendicantes», von den «falschen» Armen, den «valides

mendicantes», schied. Körperlich gesunde, junge, arbeitsfähige Menschen fielen
damit in die Kategorie der «starken Bettler», der «faulen Müssiggänger», die von
milden Gaben lebten. Arbeitsfähigen Männern und Frauen, die nicht arbeiteten,

um ihren Lebensunterhalt zu verdienen, sondern sich auf den Bettel verlegt hatten,

wurde die Legitimation, sich durch milde Gaben über Wasser zu halten, abgesprochen.

Mit der Kommunalisierung und Neukonzeption der Armenfürsorge nach
städtischökonomischen Kriterien im 14/15. Jahrhundert war der letzte Schritt dieser tief
greifenden Verschiebung traditioneller Werte abgeschlossen. Die bestehenden

Diskurse über Armut und Arbeit, über erlaubten Bettel und widenechtlich
erschlichene Gaben mussten nur noch weiter ausdifferenziert werden. Sie

beeinflussten nicht nur die Wahrnehmung von Armen, Nichtarbeitenden,
Nichtsesshaften und Bettlern, kurz: von «guten» und «schlechten» Armen, sondern auch

die theoretischen Konzepte und die Praxis der obrigkeitlichen Fürsorgepolitik.
Der Prozess der Marginalisierung bis hin zur Kriminalisierung all jener Armen, die

nicht dem Modell der «guten» Armen entsprachen, ist von Graus und Geremek

analysiert worden.7

Die neuen Diskurse überlagerten die traditionelle Vorstellung von der systemimmanenten

Funktion der Armen (als Instrumente des Seelenheils für die Reichen)
und damit auch das traditionelle chnstliche Modell der Einbindung von «reich»

und «arm» über ihre jeweiligen Gaben. Damit verschob sich die Austauschbeziehung

zwischen gleichwertigen Gebenden und Empfangenden endgültig zu

einer rein hierarchischen Beziehung. Die neu definierten Kategonen schlössen wie

gesagt zahlreiche Gruppen von Armen als legitime Empfängerinnen und Empfänger

von Almosen aus und stigmatisierten sie als «starke Bettler» und «faule



156-

Betrüger». Die «guten» Armen, die zum Empfang eines Almosens und zum Bettel

berechtigt waren, wurden zum Objekt obrigkeitlicher Fürsorgepolitik. Sie wurden
insofern auch zum Gegenstand obrigkeitlicher Disziplinierungsbemühungen, als

ihre Legitimation als «echte» Arme und «berechtigte» Almosenempfänger
dauernd in Frage gestellt wurde.

Die städtische Armen- und Fürsorgepolitik reduzierte das Modell des Gaben-

tauschs, in dem eine materielle Gabe durch eine gleichwertige spirituelle Gegengabe

abgegolten werden sollte, auf eine einseitige materielle Spende, die mit der

ständigen Kontrolle der Empfänger und der Verwendung der Gabe verbunden war.
«Falsche Arme», «betrügerische Bettler» und «missbrauchte Gaben» wurden zu

Schlagworten des späten 15. und des 16. Jahrhunderts, in denen sich die Furcht vor
Bettelbetrug niederschlug. Genährt wurde diese Furcht ebenso von polizeilichen
praktischen Massnahmen wie von der am Ende des 15. Jahrhunderts aufblühenden

«Gaunerliteratur», die in suggestiver Absicht bettelnde Personen mit Betrügerinnen

und Betrügern assoziierte.

Die Reformatoren schliesslich demontierten das Modell der reziproken Gaben, das

reiche Spender und arme Empfänger materiell und spirituell miteinander verbunden

hatte, indem sie grundsätzlich den Almosen ihren Wert für die Erlangung des

Seelenheils absprachen. Wie diese neue radikale reformatorische Botschaft bei den

Gläubigen «unten» ankam, ob und wie schnell sich die jahrhundertealte Möglichkeit,

das Seelenheil durch Almosen und sonstige «Gaben» an die Kirche (Seelgerät,

Legate etc.) beeinflussen zu können, durch die neuen Vorstellungen ablösen liess,
ist ein spannendes, weites Forschungsfeld.
Hinter diesen tief greifenden Veränderungen steht ein Bündel von Faktoren, das

bewirkte, dass spätestens an der Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert Armut keine

positiven Konnotationen mehr aufwies. Dazu trugen «objektiv messbare» Faktoren

bei wie die Zunahme der Armen als Folge sozioökonomischer und politischer
Veränderungen, auf die wir hier nicht eintreten werden, sowie Veränderungen auf
der Ebene der kollektiven Vorstellungen und der (neuen) gesellschaftlichen Werte,
die Armut durch Arbeit ersetzte. Auf diesen neuen Diskurs und die daraus

resultierenden Veränderungen werden wir im folgenden Abschnitt zu sprechen
kommen.

So yemand nicht will arbeiten, der soll auch nicht essen:8 «starke Bettler»
und «faule Müssiggänger»

Sobald Arbeit als wichtigster Wert propagiert wurde, verschob sich auch die

traditionelle Bewertung von Arbeit und Armut in dem Sinn, dass der Armut nun
jeder eigenständige Wert abgesprochen wurde. Wer nicht arbeitete, galt grundsätz-



¦157-

lich als «Müssiggängerin» oder «Müssiggänger», die nicht arbeiten wollten,
sondern sich auf Kosten der «wahren» Armen aufs Betteln verlegten.

«Müssiggang» und «Vagabundieren» in Verbindung mit unerlaubtem Bettel

waren die beiden neu geschaffenen Deliktkategorien, denen die englischen und

französischen Obrigkeiten nach der Pest den Kampf ansagten. In beiden Ländern
hatte sich als Folge der Pest die ökonomische Situation durch den Mangel an

ländlichen Arbeitskräften und das Emporschnellen der Saläre, die die Handwerker
und Gesellen forderten, drastisch verschärft. Zahlreiche Landleute suchten ein
besseres Auskommen in den grossen Städten. Durch ihre Abwanderung entzogen
sie ihre Person und Arbeitskraft ihren Henen. Auf dem Land vergrösserte sich

durch diese Art der Mobilität der ohnehin existierende Mangel an ländlichen

Arbeitskräften, in der Stadt vergrösserte sich die Anzahl der arbeitslosen «starken»

Bettlerinnen und Bettler, die sich durch Gelegenheitsarbeiten, Bettel und mitunter
Diebstahl über Wasser zu halten suchten.

Wer als gesunder Mensch seinen Lebensunterhalt nicht durch Arbeit verdiente,

entzog sich seiner theologisch und wirtschaftspolitisch begründeten Pflicht. Wer
dazu über keinen festen Wohnsitz verfügte, entzog sich sämtlichen
Kontrollbestrebungen und liess sich in keine gesellschaftlichen Strukturen einbinden. Um
dieser unerwünschten Tendenz einen Riegel zu schieben, gingen die englischen
und französischen Autoritäten mit aller Härte gegen diese mobilen, arbeitsfähigen
Männer und Frauen vor, die von milden Gaben lebten.

Die englischen «Statutes of Labourers» von der Mitte des 14. Jahrhunderts und die

nicht viel später einsetzende Serie der französischen königlichen «Ordonnances»

widerspiegeln die zunehmende Kriminalisierung «müssiggehender Vagabunden».9

Im Gebiet der Eidgenossenschaft lassen sich solche Massnahmen gegen die

mobile, arbeitslose Armut auf der Ebene der Tagsatzung erst für die zweite Hälfte
des 15. Jahrhunderts nachweisen.10

Die Trias von «Müssiggang», Nichtsesshaftigkeit und unzulässigem Bettel wurde

in den «Statutes» zusätzlich noch mit «Sünden» und «Diebstahl» verbunden, die

man dieser Kategorie der «starken» Bettlerinnen und Bettler unterstellte. Deutlich
formuliert wurde in den «Ordonnances» ein Zusammenhang zwischen Arbeitsverweigerung,

Müssiggang, liederlichem Lebenswandel, Tavernenbesuch und Glücksspiel.

Fortan prägten diese Merkmale das Bild «starker» Bettlerinnen und Bettler.
Um sie in den Städten loszuwerden und sie dazu zu bringen, als Landarbeiter
wieder aufs Land zurückzukehren, drohten ihnen die «Statutes» und die
«Ordonnances» mit Ausweisung und schliesslich Zwangsarbeit. Dabei begnügten
sich die «Ordonnances» nicht mit Strafandrohungen gegen die «müssiggehenden

Vagabunden», um ihre Anzahl zu reduzieren, sondern versuchten, ihnen ihre

Lebensgrundlage zu entziehen. Dies geschah, indem sie den potentiellen Spenderinnen

und Spendern kurzerhand verboten, ihre christliche Mildtätigkeit an ihnen



158-

zu üben und sie durch milde Gaben zu unterstützen. Wer sich über dieses Verbot

hinwegsetzte, sollte selbst mit Gefängnis bestraft werden.

Damit wurden erstmals rechtliche Bestimmungen geschaffen, die sich nicht nur
gegen «falsche» Bettlerinnen und Bettler richteten, sondern die gleichzeitig auch

«falsches Spenden» unter Strafe stellten und damit die Almosengeber in ihrem
Sinn zu beeinflussen suchten.

Als weitere Folge der neuen Wertschätzung von Arbeit gegenüber Armut wandelte

sich auch die Wahrnehmung all jener Personen und Gruppen, deren religiöse oder

semireligiöse Lebensweise immer noch dem hochmittelalterlichen Ideal der Armut
verpflichtet war, die auf christlicher Mildtätigkeit basierte. Von dieser Stigmatisierung

betroffen waren die geistigen Nachfahren der «freiwilligen Armen», die die

hochmittelalterliche, insbesondere von weiblichen Laien getragene
Armutsbewegung initiiert und getragen hatten. Diese Männer und Frauen hatten bewusst

auf materielle Güter verzichtet und von milden Gaben gelebt, um die Armut als

gewählte Lebensform zu praktizieren. Doch genau diese Formen der Existenz, die

nicht auf Arbeit, sondern auf Almosen, Bettel und selbst gewählter Armut
gründeten, galten jetzt als parasitär.
Betroffen waren die Bettelorden, deren Identität und Legitimation im so genannten
Armutsstreit von zahlreichen Kritikern in Frage gestellt wurden. Zu ihren
vehementesten Gegnern zählte der Pariser Kanoniker Guillaume de St. Amour, der

bereits um die Mitte des 13. Jahrhunderts die Bettelorden in seinen (posthum
verbreiteten) Schriften scharf angriff. So polemisierte er unter anderem in seiner

Schrift «Quaestio de valido mendicante» grundsätzlich gegen die Existenzform
der Bettelorden und der von ihnen beschützten Beginen, die beide für ihn den

Prototyp der «valides mendicantes» verkörperten.11 Wenn er sich auch vehement

gegen die arbeitsfähigen Bettler wandte, so schlug bei ihm doch eine ältere

Vorstellung durch, die ihn zu einer Ausnahme veranlasste: Er privilegierte die

Angehörigen der höheren Stände, die in die Armut abgeglitten waren und

gleichzeitig mit dem Verlust ihrer Güter einen StatusVerlust erlitten hatten. Diese

Gruppe von Armen nahm er aus Rücksicht auf ihren verlorenen früheren Status

und ihre Erziehung vom Bettelverbot für Arbeitsfähige und vom Arbeitszwang für
Gesunde aus.12

Das Verdikt, als «valides mendicantes» die «echten» Bedürftigen zu schädigen,
traf auch die spätmittelalterlichen Beginen, die teils von Bettel und Almosen, teils

von Krankenpflege und Totenwache lebten und als «Seelfrauen» eine zentrale

Funktion in den Ritualen von Totenklage und Begräbnis erfüllten. Sie galten nicht
mehr länger als «fromme Frauen»,13 sondern als faule Müssiggängerinnen, die wie
andere arbeitsfähige Personen den «wahren» Armen das Almosen wegstählen.14

Der Streit um die alleinige Gerichtskompetenz in Erbsachen, der in Basel und

Strassburg zwischen Bischof und Rat vehement geführt wurde, flammte über



¦159-

Jahrhunderte hinweg immer wieder auf. Besonders den Franziskanern als den

«Spezialisten des Todes» flössen aufgrund ihrer Tätigkeit als Seelsorger und

Beichtväter reiche Legate zu. Dies provozierte heftige Reaktionen sowohl bei der

geistlichen Konkunenz als auch bei den weltlichen Autoritäten, wenn auch aus

unterschiedlichen Motiven. Einer der Hauptstreitpunkte betraf die Gaben (Legate
und Stiftungen), die den Beichtvätern auf dem Sterbebett zugesagt wurden.

Die Polemik griff den stereotypen Vorwurf der «valides mendicantes» gegen die

Franziskaner und die Beginen auf und bezichtigte sie zudem der gemeinsamen
Erbschleicherei unter dem Deckmantel der Krankenbetreuung. Der Kernpunkt der

Polemik lautete, sie missbrauchten ihren Einfluss als Beichtväter, um sich auf
Kosten der direkten Erben auf unlautere Weise zu bereichern. Doch trotz all dieser

neu ausgebrochenen Polemik und der erbrechtlichen Beschränkungen gelang es

den Basler und Strassburger Obrigkeiten nicht, das Vertrauen der Gläubigen in die

Mendikanten zu untergraben.15

Die Polemik gegen die Mendikanten riss nicht ab. Als «unwürdige» Arme, deren

Habgier ebenso sprichwörtlich sei wie ihr Reichtum, wurden sie während der

Reformation wiederum zur Zielscheibe der Polemik.16 In ihrem Fall lieferte die

von Kritikern immer wieder denunzierte Diskrepanz zwischen dem propagierten
Armutsideal und der Anhäufung materieller Güter, die den Orden durch Spenden
und Legate zuflössen, den Anlass dazu.17

Bettelbetrug und missbrauchte Gaben: Obrigkeit, Gaunerliteratur und
die Professionalisierung der Bettler

Die realen und imaginären Formen von Bettelbetrug stellten die städtischen

Obrigkeiten vor besondere Probleme. Es galt nicht nur die arglosen Spender gegen
betrügerische Machenschaften zu wappnen, sondern zu verhindern, dass «Unwürdige»

unter Vorspiegelung falscher Tatsachen milde Gaben erschlichen, die nur
dazu dienen konnten, einer Lebensweise Vorschub zu leisten, die die Obrigkeiten
mit allen Mitteln zu bekämpfen suchten. Doch wie erkannte man professionelle
Betrüger?
Eine Professionalisierung des Bettels scheint im Verlauf des späten Mittelalters

erfolgt zu sein. Professionalisierung bedeutet in diesem Kontext, dass mobile,
berufsmässige Bettlerinnen und Bettler (unter Einbezug ihrer Kinder) sich auf
bestimmte Bettlertypen spezialisierten, von denen sie annehmen konnten, dass sie

besonders stark an das Mitleid ihrer Mitmenschen appellierten. Unter Vortäuschung

bestimmter Notsituationen und Krankheiten nutzten sie auf diese Weise die

Mildtätigkeit aus und lebten von milden Gaben, wobei sie sich durch eigene Codes

und einen eigenen Soziolekt gegen aussen abschirmten.



160-

Die obrigkeitlichen Bemühungen konzentrierten sich auf zwei Aspekte: Zum
einen versuchten sie, sich Informationen über äussere Kennzeichen und innere

Strukturen zu verschaffen und Sprache und Kommunikationsformen dieser
professionellen Bettlerinnen und Bettler zu entschlüsseln, die in ihrer Wahrnehmung als

wohl organisierte Gegengesellschaft auftraten. Zum andern ging es darum, besser

gegen die professionellen «starken» Bettlerinnen und Bettler vorgehen zu können,
die durch betrügerische Machenschaften milde Gaben erschlichen.

Erste Hinweise auf professionellen Betrugsbettel und die entsprechenden
Argotbezeichnungen dafür sind im Augsburger Achtbuch von 1343 enthalten, in dem

erstmals neun verschiedene Kategorien von Betrugsbettel unterschieden werden.

Es sind dies Männer, die Epilepsie und andere Krankheiten vortäuschten, falsche

Kleriker, falsche Rompilger und angebliche Verwandtenmörder auf
Sühnewallfahrten, des weiteren «kranke» Mönche, «Pilger», «getaufte Juden» und - als

einziger weiblicher Typus - Frauen, die eine Geisteskrankheit vortäuschten.18 Der
Versuch, den organisierten Bettelbetrug durch die Bildung weiterer Kategorien in
den Griff zu bekommen und auf diese Weise weiter zu entschärfen, hat sich in den

«Basler Betrügnissen» aus der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts niedergeschlagen,

die laut Jütte auf eine Strassburger Urfassung vom Beginn des 15. Jahrhunderts

zurückgehen. Darin werden bereits 26 verschiedene Bettlertypen beschrieben

und ebenso viele Bettelpraktiken identifiziert, mit denen professionelle Bettlerinnen

und Bettler auf betrügerische Weise Almosen erschlichen. Weiter ausdifferenziert

wird das Spektrum der betrügerischen Bettelpraktiken mit rund 42 Typen im
italienischen «Speculum cenetanorum» aus dem Jahr 1484.19

Der Zweck dieser immer differenzierteren Listen ging über die Klassifizierung für
den Eigengebrauch hinaus. Vielmehr sollten die gesammelten Informationen über
die Bettelpraktiken und ihre sprachlichen Codes auch benachbarten Obrigkeiten
zugute kommen, damit auch sie die nötigen Massnahmen ergreifen konnten. So

warnte die Stadt Basel bereits 1410 in einem Sendschreiben Bern vor den Tricks
der Bettelbetrüger, über die sie ihrerseits von Strassburg informiert worden war:
«Wir senden üch ouch der Gilern ufsätz, damitte si der Weite Ir gelt abertriegent,
verschriben als uns daz unser liebe fründ und Eitgnossen die von Straßburg ouch In
geschrift geschikt hand, umb daz Ir üch vor Ihrem betriegen dest baß gehüten
können.»20

Tief greifende Auswirkungen auf die obrigkeitliche Wahrnehmung von Bettelnden

und damit auch auf die obrigkeitliche Armen- und Fürsorgepolitik hatte die

so genannte Gaunerliteratur, die am Ende des 15. Jahrhunderts einsetzte und im
16./17. Jahrhundert einen Höhepunkt eneichte. Sie thematisierte das Problem der

Almosenvergabe und die Beziehung zwischen Spendern und Empfängern auf ihre
Weise, indem sie das Bild der professionellen, auf bestimmte Tricks spezialisierten

Bettlerinnen und Bettler propagierte. Die Gaunerliteratur und die entspre-



161

chende Ikonographie schufen auf diese Weise ein Negativbild der Bettelnden, das

sich immer mehr demjenigen der organisierten, professionellen Bettelbetrüger
anglich. Sie verbreitete das Schreckbild von Bettelnden, die unter Vorspiegelung
von Krankheiten, Gebrechen und weiteren almosenwürdigen Situationen an die
christliche Mildtätigkeit appellierten und auf deren Tricks die barmherzigen
Spenderinnen und Spender hereinfallen mussten.

Die Gaunerliteratur suggeriert zudem einen doppelten Missbrauch der Gaben, die

mcht nur durch Betrug erschlichen, sondern auch noch in einer Art und Weise

verprasst würden, die den Zweck des Almosens pervertierte und die Spendenden
als übertölpelte Dummköpfe abstempelte 21

Almosenwürdige «gute» Arme: eine Restkategorie

Von Sozialdisziplinierung der Armen zu sprechen, ist zumindest für mittelalterliche

Verhältnisse mcht sinnvoll. Was die mittelalterlichen Obngkeiten tun konnten
und auch taten, war Folgendes: Sie bemühten sich, die als bedrohlich empfundene
und immer stärker anschwellende Masse der Armen zu klassifizieren und zu

kategorisieren und sie auf diese Weise in kleinere, überschaubarere Einheiten zu

zerlegen. Dieser Prozess, der immer neue Kategorien von «unwürdigen Armen»
schuf, die vom Almosenempfang ausgeschlossen wurden, ist im Spätmittelalter
deutlich fassbar und lässt sich bis tief in die frühe Neuzeit verfolgen Bräuer
umschreibt ihn wie folgt: «Denkmodelle und politische Konzepte vollführten
dabei eine eigentümliche Bewegung, die wohl formal schlüssig zu sein schien,

jedoch den Widerspruch in sich trug, der eine <Problemlösung> von vornherein
ausschloss: Indem diese Erwägungen in ihrem Kern darauf hinausliefen, vonangig
die Absonderung des Bösen, Verderbten, Schädigenden und Mutwilligen des

Bettels vom Unverschuldeten, Mitleidheischenden, Unabwendbaren und
Hilfsbedürftigen des Armseins vorzunehmen, sorgten sie de facto für das beschleunigte
Weiterwachsen des Bettels, für zunehmende Migration und die Ausformung
radikalerer ÜberlebensStrategien. Dabei fühlte sich das ordnungspolitische Denken

und Handeln herausgefordert und reagierte mit sich steigernder Schärfe, mit
Repressalien, mit Marginalisierung und Kriminalisierung.»22
Als «starke» Bettlerinnen und Bettler galten jene Männer und Frauen geistlichen
wie weltlichen Standes, die sich trotz «Arbeitsfähigkeit» der Pflicht, ihren
Lebensunterhalt zu verdienen, entzogen und sich aufs Betteln verlegten. Ihnen
wurde die Berechtigung, vom Bettel zu leben und milde Gaben zu heischen,

grundsätzlich abgesprochen. Allerdings waren körperlich gesunde «Vagabunden»
und «faule Müssiggänger» leichter zu identifizieren als die professionellen
Bettelbetrügerinnen und -betrüger, deren Äusseres den Kntenen entsprach, die



162-

zum Almosenheischen legitimierten, wie Alter, körperliche und geistige Gebrechen,

Krankheiten, Sühnewallfahrten, Pilgerschaft ete

Mit Repressalien bedroht wurden nicht nur der Missbrauch, den die «starken» und
die «betrügerischen» Bettler mit den Gaben trieben, die sie unter falschen

Voraussetzungen und in betrügerischer Absicht heischten, sondern mitunter auch

die Spender, die eine Lebensform unterstützten, die die Obrigkeiten nicht (mehr)
tolenerten.

Neben den «starken Bettlern», «Vagabunden», «Müssiggängern», «Betrügern»,
«selbst verschuldeten Armen», denen die Almosenberechtigung (privat und

obrigkeitlich) abgesprochen wurde, waren noch diejenigen Armen auszugrenzen, die als

Fremde keinen Anspruch auf Unterstützung hatten. Übrig blieb zuletzt die

Restkategorie der «guten» Armen und «wahren» Bedürftigen, die den immer enger
werdenden Definitionen entsprach: Nur wer «wirklich» arbeitsunfähig und ohne

eigenes Verschulden in Not geraten war, wer den moralisch-sittlichen (geschlechts-

spezifisch ausdifferenzierten) Kriterien genügte, galt fortan als «almosenwürdig» 23

Um die privilegierte Kategorie armer Männer und Frauen, denen das Recht,
Almosen zu heischen, zugestanden wurde, abzugrenzen, teilten ihnen die
städtischen Obrigkeiten des Spätmittelalters Bettelabzeichen als «rechtserhebliche

Kennzeichen» aus, die sie gut sichtbar an ihrer Kleidung tragen mussten und die
sie zum Heischen von Almosen legitimieren sollten Doch für die pnvilegierten
Almosenberechtigten erwies sich dieser wohlmeinende Versuch, sie als «gute»
Arme kenntlich zu machen, als generell ambivalent, im schlimmsten Fall sogar als

Stigmatisierungszeichen, das seinen Trägerinnen und Trägern als

«Almosenempfängern» und «Armen» die Suche nach einer Arbeit erschwerte Verschiedentlich

baten diese «ausgezeichneten» Armen denn auch ihre Obrigkeiten, ihnen das

sichtbare Tragen des Zeichens zu erlassen.24

«Gute» Arme waren einheimisch, sesshaft und arbeitsunfähig, ihre Lebensführung
entsprach den geforderten sittlichen Kriterien und konnte kontrolliert werden. Sie

belästigten keine Bürgerinnen und Bürger durch aggressives Heischen von
Almosen, wenn diese nach der Messe aus der Kirche traten. «Gute» Arme
schämten sich in einer Welt, in der ehrbare Menschen ihren Lebensunterhalt durch
Arbeit verdienten, ihrer Armut und empfingen demütig ihr Almosen, für das ihre
Gebete nicht mehr eine gleichwertige Gegengabe darstellten.

Fazit

Mit der Neukonzeption der obrigkeitlichen Fürsorgepolitik in den Städten des

14. und 15. Jahrhunderts verband sich ein tief greifender Wandel: Zum einen
wurde das Modell der «reziproken Gaben» zwischen Almosenspender und Almosen-



163-

empfänger, in dem materielle Almosen spirituellen Gegengaben entsprachen,
zunehmend aufgebrochen. Dieses Modell hatte den Armen als Instrumenten zur
Erlangung des Seelenheils ihrer reichen Geber eine gesellschaftliche Funktion

zugewiesen und damit gleichzeitig den Besitz von Reichtum unter dieser Bedingung

als Mittel zum Seelenheil gerechtfertigt. Zum andern verlor das

hochmittelalterliche Konzept der «freiwilligen» Armut durch die neuen scholastischen

Theorien über den Wert der Arbeit an Berechtigung. Damit verloren auch auf

Armut und freiwillige Besitzlosigkeit ausgerichtete Lebensmuster ihre Legitimation.

Unter den neuen sozioökonomischen Bedingungen nach der Pestwelle

kriminalisierten auch zunächst die englischen, dann die französischen Autoritäten
die «starken», «arbeitsfähigen» Bettlerinnen und Bettler, die vom Land in die

grösseren Städte abgewandert waren und sich dort über Wasser hielten als

«Müssiggänger» und «Vaganten», die, anstatt zu arbeiten, Almosen missbrauchten.

Mit der grundsätzlichen Infragestellung der «Almosenpolitik» und der

ordnungspolitischen Einteilung in handhabbare Kategorien veränderte sich die Beziehung
zwischen Spendern und Empfängern von Almosen grundsätzlich. Die traditionelle
Problematik der «starken Bettler» wurde im späten Mittelalter zusätzlich angeheizt
durch das Auftreten von professionell Bettelnden, wobei die Suggestion der

«Gaunerliteratur» zusätzlich die Grenze zwischen Bettelnden und Betrügern
verwischte. Dadurch rückten die mildtätige Gabe als Kernpunkt christlicher Verpflichtungen

sowie die Beziehung zwischen Gebern und Empfängern in den Mittelpunkt
kirchlicher und obrigkeitlicher Diskurse. Sie beeinflussten die Wahmehmung der

Armen und die Annenpolitik: Aus Annen, deren spirituelle Gegengabe der

materiellen entsprach, wurden zunehmend Objekte obrigkeitlicher Fürsorgepolitik.

Anmerkungen

1 Marcel Mauss, «Essai sur le don. Forme et raison de l'echange dans les societes archai'ques»,
L'Annee Sociologique, n. s. 1 (1923/24), S. 30-186.

2 Zu den theologischen, gesellschaftlichen und politischen Funktionen und Implikationen von
Gaben im fruhneuzeitlichen Frankreich und mit umfassender Literaturdiskussion grundlegend
Natalie Z. Davis, The Gift in Sixteenth-Century France, Oxford 2000; siehe auch George Duby,
Guerriers et paysans, 7'—12' siecle. Premier essor de Veconomie europeenne, Paris 1973, S.

60-69; Jean Starobinsky, Largesse, Paris 1994; Jean-Louis Roche, «Le jeu de l'aumöne au

Moyen äge», Annales E. S. C. AA (1989), S. 505-527; ferner Jürgen Hannig, «Ars donandi. Zur
Ökonomie des Schenkens im früheren Mittelalter», in: Richard van Dülmen (Hg.), Armut,
Liebe, Ehre. Studien zur historischen Kulturforschung, Frankfurt a. M. 1988, S. 11-37; Valentin
Grobner, Gefährliche Geschenke. Ritual, Politik und die Sprache der Korruption in der
Eidgenossenschaft im späten Mittelalter und am Beginn der Neuzeit, Konstanz 2001.

3 Zu den Bedeutungsfeldern von «arm» und «reich» («pauper» und «potens») Wim Blockmans,
«Circumscribing the Concept of Poverty», in: Thomas Riis (Hg.), Aspects of Poverty in Early
Modern Europe, Stuttgart u. a. 1981, S. 39^-56; Karl Bosl, «Potens und Pauper», in: Ders.,

Frühformen der Gesellschaft im mittelalterlichen Europa, München, Wien 1964, S. 106-134.



¦164-

4 Grundlegend Bronislaw Geremek. La potence ou la pitie. L'Europe et les pauvres du Moyen
Age ä nos jours, Paris 1987, bes. Kapitel 1: «A quoi servent les pauvres». S. 23-96: «Le don,

moyen universel de lien des relations humaines et message traduisant l'intention d'un
rapprochement d' homme ä homme ou d' un groupe ä F autre, recoit dans le christianisme une

signification nouvelle. tant du point de vue spirituel qu'institutionnel. L'aumöne y apparait
comme un instrument permettant le rachat des peches: par consequent la presence des pauvres
dans ce monde est consideree comme s'inscrivant tout naturellement dans le plan du salut» S

29; als Klassiker immer noch Michel Mollat. Les pauvres du Moyen Age, Paris 1978: zum
Armutsbegriff Otto Gerhard Oexle. «Armut. Armutsbegriff und Armenfürsorge im Mittelalter»,
in: Christoph Sachsse. Florian Tennstedt (Hg.), Soziale Sicherheit und soziale Disziphnierung
Beiträge zu einer historischen Theorie der Sozialpolitik, Frankfurt a. M. 1986 S 73-100; für
Forschungsüberblick und Literaturdiskussion Wolfgang von Hippel. Armut, Unterschichten,
Randgruppen in der frühen Neuzeit, München 1995; Robert JUtte. Poverty and Deviance in
Early Modern Europe, Cambridge 1994.

5 Zitiert nach Jean Batany. «Les pauvres et la pauvrete dans les revues des <Etats du monde>». in:
Etudes sur l'histoire de la pauvrete, recueil edite sous la direction de Michel Mollat. Paris 1974,
S. 469-486, Zitat S. 471.

6 Jacques Le Goff. «Le travail dans les systemes de valeur de F Occident medieval». in: Jacqueline
Hamesse, Colette Muraille-Samaran (Hg.). Le travail au Moyen Age. Une approche inter-
disciplinaire, Louvain-la-Neuve 1990. S. 7-21; Bronislaw Geremek. «Le refus du travail dans

la societe du bas Moyen Age». in: ebd.. S. 379-394.
7 Frantisek Graus. Pest - Geissler - Judenmorde. Das 14. Jahrhundert als Krisenzeit, Göttingen

1987. S. 101 ff; Ders., «Randgruppen in der städtischen Gesellschaft des Spätmittelalters»,
Zeitschrift für Historische Forschung 4 (1981). S. 385^137; Geremek (wie Anm. 4).

8 2. Thess. 3. 10.

9 Dazu Geremek (wie Anm. 6): Ders.. «La lutte contre le vagabondage ä Paris aux XIV et XV
siecles», in: Richerche storiche ed economiche in Memoria di Corrado Barbagaho, Napoli
1979. S. 213-236 mit Edition der einschlägigen Stellen aus den «Statutes» und den
«Ordonnances».

10 Hans-Jörg Gliomen. «Eine neue Wahrnehmung arbeitsloser Armut in der spätmittelalterlichen
Eidgenossenschaft», traverse (1996/2), S. 117-129; siehe den Beitrag von Oliver Landolt in
diesem Band.

11 Jean-Claude Schmitt. Mort d'une he're'sie. L'Eglise et les clercs face aux beguines et aux
beghards du Rhin superieur du XIV au XV siecle, Paris 1978. S. 56-58; M.-M. Dufeil,
Guillaume de Saint-Amour et la polemique universitaire parisienne 1250-1259, Paris 1972.

12 Giovanni Ricci, «Naissance du pauvre honteux: entre l'histoire des idees et l'histoire sociale»
Annales E. S. C. 38 (1983). S. 158-177. hier S. 163.

13 Zur Historisierung dieses häufig missverstandenen Begriffs Heide Wunder, «Von der frumkeit
zur Frömmigkeit. Ein Beitrag zur Genese bürgerlicher Weiblichkeit (15.-17. Jahrhundert)», in:
Ursula A. J. Becher. Jörn RUsen (Hg.). Weiblichkeit in geschichtlicher Perspektive, Frankfurt a

M. 1988, S. 174-188.
14 Zu den Funktionen der Seelfrauen Peter Jetzier (Hg.). Himmel, Höhe, Fegefeuer. Das Jenseits

im Mittelalter, Bern 1994. S. 407; zur Polemik gegen die Beginen Kathrin Utz Tremp. «Zwischen

Ketzerei und Krankenpflege. Die Beginen in der spätmittelalterlichen Stadt Bern», in:

Sophia Bietenhard et al. (Hg.), Zwischen Macht und Dienst. Beiträge zur Geschichte und
Gegenwart von Frauen im kirchlichen Leben der Schweiz, Bern 1991, S. 27-52; Dorothee
Rippmann. «Archäologie und Frauengeschichte? Beginenverfolgung und Franziskaner im 14.

Jahrhundert. Historische Aspekte eines archäologischen Befundes in Basel», in: Aufden Spuren
weiblicher Vergangenheit, Zürich 1988. S. 95-106; Schmitt (wie Anm. 11).

15 Gabriela Signori. Vorsorgen, Erben und Erinnern Letztwähge Verfügungen kinder undfamilien-
loser Erblasser in einer spatmittelalterhchen Stadtgesellschaft. Basel 1450-1500, Göttingen
2001. weist nach, dass trotz intensiver Polemik durch Rat und geistliche Konkurrenz im 14. und
15. Jahrhundert rund 20% der Testatoren und Testatorinnen die Mendikanten in ihren Testamen-



165-

ten bedachten; Hans-Jörg Gilomen. «Renten und Grundbesitz in der Toten Hand.
Realwirtschaftliche Probleme der Jenseitsökonomie», in: Jetzier (wie Anm. 14). S. 135-148.

16 Christoph Ocker, «<Rechte> Arme und <Bettelorden>. Eine neue Sicht der Armut und die

Delegitimierung der Bettelmönche», in: Bernhard Jussen. Craig Koslowsky (Hg.), Kulturelle
Reformation. Sinnformation im Umbruch 1400-1500, Göttingen 1999. S. 129-157.

17 Als besonders stossend hatten die Bauern des oberen Ariege den Widerspruch zwischen der

Selbstdarstellung der Bettelorden und den rigiden Massnahmen, mit denen «die reichen
Mendikanten» unerbittlich Steuern und Abgaben von «der armen bäuerlichen Bevölkerung» eintrieben,

empfunden, siehe die Verhöre wegen Zehntverweigerung in Jean Duvernoy. Inquisition ä

Pamiers Cathares, Juifs, Lepreux devant leurs juges, Toulouse 1966. S. 99-110.
18 Robert JUtte. Abbild und soziale Wirklichkeit des Bettler- und Gaunertums zu Beginn der

Neuzeit. Sozial-, mentalitäts- und sprachgeschichthche Studien zum Liber Vagatorum (1510),
Köln. Wien 1988. S. 59.

19 JUtte (wie Anm. 18), S. 60 f., S. 108 mit weiterführender Literatur; Graus (wie Anm. 7);
Überblick über die deutsche Randgruppenforschung Frank Rexroth. «Mediävistische
Randgruppenforschung in Deutschland», in: Michael Borgolte (Hg.). Mitteiaherforschung in
Deutschland nach der Wende, Historische Zeitschrift, Beiheft 20. München 1995. S. 427^-51.

20 JUtte (wie Anm. 18), S. 109.

21 Dazu Katharina Simon-Muscheid, «La fete des mendiants: fictions et realites au bas Moyen
Age (Bäle et Cologne)», in: Marc Boone. Peter Stabel (Hg.). Shaping Urban Identity in Late
Medieval Europe, Leuven, Appeldorn 2000. S. 183-200: Dies.. Reden und Objekte im Alltag.
Beziehungsnetze in der stadtischen Gesellschaft des Oberrheins (14.-16. Jahrhundert), Göttingen

2003 (im Druck).
22 Helmut Bräuer. «Nachdenken über den Bettel um die Mitte des 18. Jahrhunderts. Ein Beispiel

aus Wien», in: Europa in der Frühen Neuzeit. Festschrift G. Mühlpfort, Köln u. a. 1999. S. 365-
390. Zitat S. 365.

23 Zum Wandel der obrigkeitlichen Armen- und Almosenpolitik JUtte (wie Anm. 4) mit weiterfüh¬
render Literatur, Bräuer (wie Anm. 22); für Zürich Wandel Lee Palmer, Always among us.

Images of the Poor in Zwingli's Zürich, Cambridge 1990; speziell zum Oberrhein Thomas
Fischer. Städtische Politik und Armenfürsorge im 15. und 16. Jahrhundert. Sozialgeschichthche
Untersuchungen am Beispiel der Städte Basel, Freiburg i. Br. und Strassburg. Göttingen 1979.

24 Zuletzt Helmut Bräuer. «Bettel- und Almosenzeichen zwischen Norm und Praxis», in: Gerhard
Jaritz (Hg.), Norm und Praxis im Alltag des Mittelalters und der frühen Neuzeit, Wien 1997 S

75-93, mit weiterführender Literatur zu diesem Aspekt; Katharina Simon-Muscheid, «<Und ob
sie schon einen dienst finden, so sind sie nit bekleidet dernoch>. Die Kleidung städtischer
Unterschichten zwischen Projektion und Realität», in: Neithard Bulst. Robert JUtte (Hg.),
Zwischen Sein und Schein, Speculum AA (1994), S. 47-64.




	Missbrauchte Gaben : Überlegungen zum Wandel des obrigkeitlichen Armutsdiskurses vom 14. zum 16. Jahrhundert

