
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 18 (2002)

Artikel: Kommunalisierung und Kommunalismus : frühneuzeitliche
Armenfürsorge als "Politikum"

Autor: Hatje, Frank

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-871963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-871963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


-73-

Frank Hatje

Kommunalisierung und Kommunalismus

Frühneuzeitliche Armenfürsorge als «Politikum»

«Kommunalisierung» gehört zu den Kategorien, auf die die Forschung zurückgreift,

wenn sie die langfristigen Prozesse des Wandels in der Armenfürsorge des

Spätmittelalters und der frühen Neuzeit zu beschreiben versucht. Mit der Überführung

kirchlicher Institutionen der Almosenvergabe in die Zuständigkeit der

städtischen Obrigkeit und der Ausbildung einer örtlich defimerten Zuständigkeit
bei gleichzeitiger Ausgrenzung Fremder sei eine Rationalisierung und Büro-

kratisierung bei der Definition, Finanzierung und Verteilung von
Unterstützungsleistungen einhergegangen, die mittels Individualisierung der Hilfen und

Formulierung einer Arbeitspflicht die Voraussetzungen zur Sozialdisziplinierung
der Unterschichten geschaffen habe. Kommunalisierung wird so zur Frühform
einer Verstaatlichung der Armenfürsorge und das Armenwesen selbst Teil der

Säkularisierung.1 Wie alle modernisierungstheoretischen Perspektiven, deren

Fluchtpunkt implizit oder explizit in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts liegt,
verbindet auch diese unbezweifelte Einsichten mit unzulässigen Vereinfachungen.
Die viel beschworene «Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen» hat jedoch auch im
Armenwesen der frühen Neuzeit ihren Platz. Der Parameter «Bürokratisierung»
führt zu einer Vernachlässigung des Faktors der Ehrenamtlichkeit2 und teilweise

zu einer Überschätzung der Rolle, die das subalterne Personal spielte. Der
normativ formulierten Zentralisierung der Stiftungen und Vermögen standen

umfangreiche Defizite bei der tatsächlichen Durchsetzung entgegen,3 ganz
abgesehen von den Kontinuitäten in der Stiftungspraxis und auf dem Gebiet der

«Selbsthilfe» Der Grad der Kontrolle über die einheimischen Armen und die

Praxis der Ausgrenzung fremder Bettler darf nicht isoliert von Durchsetzungswillen

und -möglichkeiten und insbesondere vom Versorgungsangebot der jeweiligen

Stadt betrachtet werden. Die örtliche Zuständigkeit bewahrt selbst dort, wo
das Armenwesen eine gesamtstädtisch orientierte Struktur erhält, den Bezug zu
den Parochien.

Insofern fällt es schwer, Kommunalisierung der Armenfürsorge als «Verstaath-



74-

chung» und «Säkularisierung» zu begreifen,4 zumal sie ihrer Genese nach im
Kontext der Kommunalisierung des Kirchenwesens steht. Dass ein Hospital, eine

Almosenstiftung, ein Kloster oder eine Pfarrkirche der Aufsicht des Rats unterstellt

oder der Pflegschaft von Bürgern anvertraut wird, bedeutet nicht, dass die

entsprechende Institution desakralisiert würde.5 Vielmehr muss dies - genauso
wie die Neugründungen unter bürgerlichem oder städtischem Vorzeichen - vor
dem Hintergrund einer intensivierten Sorge der Bürger und ihrer Städte um den

Heilserwerb und um die Sicherung ihrer diesbezüglichen «Investitionen» gesehen
werden. Mehr noch: Es ist Ausdruck einer Konvergenz zwischen Stadt- und

Kirchengemeinde, die der spätmittelalterlichen Stadt über deren personelle Identität

hinaus die Qualität einer «verdichteten Sakralgemeinschaft» zuwachsen lässt -
einer Qualität, die in der Reformationszeit eher noch eine Stärkung erfährt.6

In der Stadt des Spätmittelalters und der frühen Neuzeit bestand im Idealfall eine

Balance zwischen dem Herrschafts- und Gehorsamsverhältnis zwischen Rat und

Bürgern einerseits und dem bürgerlichen Einungs- oder Genossenschaftsprinzip
andererseits. Sie basierte auf den politischen und sozialen Grundwerten von Recht

und Gerechtigkeit als Vorbedingung von Friede und Eintracht, die im Dienst des

«gemeinen Nutzen» standen und wurde im Bürgereid vergegenwärtigt.7 Nun war
die Stadt des 14. bis 17. Jahrhunderts keine konfliktfreie Zone. Mochten Unruhen
und Aufstände jeweils andere aktuelle Auslöser haben, so kommt hinter den

Auseinandersetzungen meist sehr bald zum Vorschein, dass es darum ging, die

durch Aneignung von Zuständigkeitsbereichen sukzessive verlagerten Gewichte
zwischen Herrschaftsrechten und obrigkeitlichen Ansprüchen des Rats einerseits

und den einungsrechtlichen Grundlagen und Forderungen nach politischer Partizipation

der Bürgerschaft andererseits in eine neue «alte» Balance zu bringen, die

Rückbindung des Rats an die Bürgerschaft wiederherzustellen.8 Dies galt nicht
minder für die innerstädtischen Konflikte der Reformationszeit.9

In diesem Kontext - so soll im Folgenden argumentiert werden - kam dem

Armenwesen eine politische Funktion zu, unbeschadet aller Fragen nach den

sozioökonomischen Notwendigkeiten und religiösen Grundlegungen. Die Fürsorge
für die pauperes hatte ihren festen Platz im Herrscherethos. Doch fiel sie mit der

Kommunalisierung nicht a priori in die exklusive Zuständigkeit der Ratsobrigkeit,
sondern konnte ebenso gut der Selbstregelungskompetenz der Bürgergemeinde
zugerechnet werden. Dieser Schluss liegt schon deshalb nahe, weil Gilden und
Bruderschaften die politische und soziale Praxis der Kommunen in mehr als einer

Hinsicht präformierten - man denke etwa an das Verhältnis von conjuratio und

Bürgereid oder an die confraternitas, die jeweils situationsbezogen ihre Entsprechung

im Appell an die mutua Caritas der Bürger als Synonym für die politischen
und sozialen Grundwerte finden konnte.10 Für die Bürger ergab sich in diesem

Zusammenhang ein besonderes Potential, ihre Position gegenüber dem Rat zu



75-

verbessern. Denn zum einen war das Armenwesen eng mit dem ohnehin zur

Verhandlung stehenden kirchlich-religiösen Komplex und dem Problem des Heils

verknüpft, genoss also eine spezielle Dignität und liess sich zugleich als Zwischen-
schritt zur Durchsetzung der Reformation einsetzen. Zum anderen berührte es

Belange des «gemeinen Nutzens» und damit des Gemeinwesens insgesamt, bot also

für diejenigen, die nicht am Ratsregiment beteiligt waren, die Chance zur Profilierung,

die Ambitionen auf den Zugang zu politischen Ämtern oder eine Ausweitung
beziehungsweise Festigung von Partizipationsrechten begründen helfe konnte.

Im Folgenden soll anhand der Beispiele Hamburg, Lübeck, Braunschweig,
Frankfurt am Main, Würzburg und Augsburg untersucht werden, a) wann und wie
eine Reform des Armenwesens in den Gang der Auseinandersetzungen zwischen

Rat und Bürgerschaft um die Reformation eingeführt wurde, b) von welcher

Ausgangslage in puncto Kommunalisierung und politischer Partizipation der

Bürger her dies geschah, c) ob aus einer Reform eine Stärkung der Partizipation
oder wenigstens ein erleichterter Zugang zu politischen Ämtern resultierte, und d)
inwieweit das reformierte Armenwesen am Gemeindeprinzip orientiert war oder

einen obrigkeitlichen Charakter annahm. Die Auswahl der Städte versucht, eine

gewisse Bandbreite in Bezug auf die Leitfragen zu präsentieren und eine gewisse

geographische Streuung zu berücksichtigen, kann aber nicht beanspruchen,
repräsentativ zu sein. Den Vergleich in einen europäischen Horizont zu stellen, muss

gleichfalls ein Desiderat bleiben. In diesem Rahmen geht es vorerst nur darum, mit
einem genaueren Blick auf die «politische» Dimension des Armenwesens im 16.

Jahrhundert Korrekturen und Differenzierungen an der etablierten, jedoch vielfach

eingeengten Sicht auf die Geschichte der frühneuzeitlichen Armenfürsorge
anzuregen.11

«In deme namen der werdigenn hilligenn dreuoldicheytt/ hebbenn de borger vnde

Inwaner des kerspels sancti Nicolaj bynen hamborgh vth rechter berichtinge des

ghotlikenn wordes/ dardorch ße ghelert/ dat ße de bordenn eres negestenn/ dorch

christlike leue mede to dragende vorplichtet synn [...] angefangen/ de armenn

notrofftigenn Hueß szetenn wanafftigenn, Oek de by frame luden Inn demsuluigenn

kerspell gedenet hebben, vnde sunder erhe vorsatige vnd arth/ dorch gades

vorhencknusse Inn armoet gefallen synn/ Vth ener gemenen Kisten/ de to

vorsamelinge der christlikenn myldenn ghiffte/ ßo to vnderholdinge der armoeth

geuen werden/ Inn dersuluenn kerckenn angericht vnde vor ogen gestellet is/ to

besorgende.»12

Mit diesen Worten beginnt die «Kistenordnung», die die Bürger des Hamburger
St. Nikolaikirchspiels 1527 verabschiedeten.13 Die Einleitung reflektiert zwar
auch die aus der lutherischen Rechtfertigungslehre resultierende Umkehrung in
der Begründung der Armenfürsorge, dass nämlich die «guetten werck» als «werck



76-

der liebe» aus dem «recht[en] glaub[en]» fliessen, wie die Apostel und Christus

selbst dazu vermahnten.14 Stärker noch bezieht sie sich auf die paulinische
Vorstellung (1. Kor. 12, 12-31), dass die Glieder der Gemeinde aufeinander
verwiesen seien wie die Gliedmassen eines Körpers und dass demzufolge alle -
auch die Schwachen - dem Ganzen dienen. Das Gemeindeprinzip zieht sich durch
die gesamte Ordnung.15 Es gilt für den Kreis der Bedürftigen wie für die

Finanzierung. Als unterstützungsberechtigt werden explizit die eingesessenen

Bewohner des Kirchspiels genannt, und zwar sowohl diejenigen, die einen eigenen
Haushalt führen, als auch deren Bedienstete, soweit ihre Dienstherren nicht für sie

aufkommen, dazu Witwen und Waisen - kurzum: in Not geratene Glieder der

Gemeinde. Fremde Bettler dagegen können eine Unterstützung erhalten, sofern sie

in der Gemeinde sesshaft werden.16 Witwen und Waisen ausgenommen versteht

sich die Gemeinde als eine arbeitende, was sich auch in der Finanzierung des

Gotteskastens durch milde Gaben und Kollekten widerspiegelt. Wohlgewonnenes,
das heisst durch Arbeit erworbenes Gut der gesamten Gemeinde floss im
Gotteskasten zusammen.17 Besonders eingeschärft wurde das Sammeln der
Kollekten durch die von der Gemeinde gewählten Vorsteher. Nachdem die Gebrechen

der Bedürftigen nicht mehr jedermann vor Augen seien, sollten die Vorsteher
stellvertretend für die Bedürftigen und aufgrund ihres sozialen Rangs umso
effektvoller um das Almosen bitten.

Zu Vorstehern («Diakonen») wählte die Gemeinde St. Nikolai zwölf Mitbürger.
Ihnen oblag ferner die Verwaltung des Gotteskastens, die Visitation der Armen
und die wöchentliche Austeilung der Almosen. Dazu kam die Besoldung der

Geistlichen, Lehrer und Kirchendiener sowie die Vergabe von Stipendien, wobei
kein Zweifel daran gelassen wurde, dass alle diese Personen ihr Amt im Sinne der

lutherischen Lehre auszuüben hätten. Auch die Kontrolle der Lehr- beziehungsweise

Predigtinhalte war damit implizit den Diakonen zugewiesen. Die Finanzierung

dieses Bereichs sollte aus Testamenten, Memorien usw. erfolgen, deren

Einnahmen auf den Gotteskasten zu übertragen waren.18

Noch 1527 wurde die Kistenordnung auch in den drei übrigen Kirchspielen
Hamburgs eingeführt - beschlossen von den Bürgern und nun auch genehmigt
durch den Rat. Damit war nicht nur ein neues System der Armenfürsorge aus der

Taufe gehoben, sondern auch ein höheres Niveau der Kommunalisierung im
Kirchenwesen erreicht. Schon im Spätmittelalter gab es an jeder der vier

Kirchspielskirchen zwei bürgerliche Juraten, die im Auftrag des Domkapitels die

jeweilige Kirchenfabrik verwalteten, daneben zwei ebenfalls bürgerliche
Leichnamsgeschworene. Ihnen übergeordnet waren die Kirchspielsherren, die im jeweiligen
Kirchspiel ansässigen Ratsherren.19

1522 hatten die Juraten der vier Kirchspiele im Streit mit dem Domscholaster um
die Bürgerschule an St. Nikolai einen Vertrag auf gegenseitigen Beistand gegen-



77-

über Rat und Domkapitel geschlossen, der erneut mit Erfolg aktiviert wurde, als

der Rat den Versuch unternahm, den evangelischen Prediger Johannes Zegenhagen
der Stadt zu verweisen und rechtliche Schritte gegen die Kaufleute einzuleiten, die

Zegenhagen als Prediger nach St. Katharinen geholt hatten. Daraufhin schufen

wiederum Juraten und Bürger von St. Nikolai Fakten hinsichtlich der Pfarrerwahl,
indem sie Zegenhagen gegen die Rechte des Domkapitels und am mehrheitlich

altgläubigen Rat vorbei zum Pfarrer wählten. Mit dem Rat einigten sich die Bürger
im Nachhinein über die Beteiligung der Kirchspielsherren in künftigen Fällen, was
dann auch bei den nächsten Vakanzen geräuschlos vonstatten ging.20 Als die

Kistenordnung von den Bürgern beschlossen wurde, war die evangelische Predigt
im Prinzip gewährleistet, aber noch nicht gesichert.21 Die entscheidende Disputation

sollte erst im April 1528 folgen. Doch war auf dem Umweg über die

Armenfürsorge eine Struktur etabliert worden, die nicht nur einer reformatorischen

Kirchenordnung Vorgriff, sondern schon zu diesem Zeitpunkt eine bürgerliche
Leitung der Gemeinde institutionalisierte.
Am 26. August 1528 einigten sich die Diakone der vier Kirchspiele auf einen

Vertrag, der mit der Fundation einer «Hauptkiste» das Armenwesen von der

Kirchspielsebene auf die gesamtstädtische heben sollte.22 Die Verwaltung dieser

Hauptkiste wurde einem Kollegium übertragen, das aus den jeweils drei ältesten

Diakonen, den zwölf «Oberalten» bestand. Doch die Ambitionen gingen weiter:
Der Hauptkiste sollten vier der fünf Hospitäler, die Bruderschaftsvermögen und

die beiden Bettelordensklöster zugeschlagen werden. In den Verhandlungen mit
dem Rat, unter dessen Oberaufsicht die Hospitäler standen, wurde erreicht, dass

das Heilig-Geist-Hospital und das Hospital St. Ilsaben den Oberalten unterstellt
wurden, dazu das für die reformatorische Bewegung so bedeutende Franziskaner-

kloster St. Marien Magdalenen.23 Indessen händigten nur 22 der 99 Bruderschaften

bis 1534 ihr Vermögen aus,24 und selbst diese hörten deswegen nicht
notwendig auf zu existieren.25 Die zentrale «Hauptkiste» bedeutete also keine

Verschiebung zuungunsten der genossenschaftlichen Elemente im Armenwesen,
sondern eine Stärkung der Kommunalisierung auf bürgerlicher Basis.

Der Vertrag war bereits vollzogen, bevor Johannes Bugenhagen in Hamburg
eintraf. Seine Kirchenordnung postulierte zwar erheblich mehr auf dem Gebiet des

Armenwesens und der Kirchenverwaltung, hatte aber realiter keinen Einfluss auf
die geschaffenen Fakten. Im Gegenteil: Bis 1538 wurde die Zentralisierung der

Gotteskastenordnung wieder rückgängig gemacht, doch blieben die Vermögenswerte

der Hauptkiste unter der Verwaltung der Oberalten - und damit auch der

nennenswerte Landbesitz des Heilig-Geist-Hospitals, in dem die Oberalten alle
Rechte ausser der hohen Gerichtsbarkeit besassen.26

Aber noch in anderer Hinsicht erhielten die Diakone eine gesamtstädtische

Verantwortung. Der Rat musste sich im Langen Rezess vom Februar 1529



78-

gefallen lassen, dass die Rolle der 48 Diakone und der hinzugewählten 96

«Subdiakone» als ständige Mandatare der Bürgerschaft auf den Feldern des

Kirchenwesens, der Gerichtsbarkeit und Rechtsetzung, der Wahrung von Friede
und Eintracht sowie in Fragen des Handels und der Zölle festgeschrieben wurde.27

Zwar konnte der Rat vorerst seine Politik fortsetzen, sich als Obrigkeit zu
etablieren und die genossenschaftlichen Elemente der Verfassung auszuhöhlen,28

weil die Oberalten und Diakone mit der Fülle ihrer Aufgaben überlastet waren,
zumal ihnen für ihre armenpflegerisehen Obliegenheiten kaum besoldetes Personal

zur Verfügung stand. Doch wuchsen nach 1563 die Bemühungen der

Oberalten, den Erwartungen der Bürgerschaft gerecht zu werden, und spätestens

vom Beginn des 17. Jahrhunderts an übten sie ihre Funktion als ständiges

Gegenüber des Rats auch aus.29 Damit war aus der Reform des Armenwesens eine
erheblich gefestigte politische Partizipation der Bürgerschaft erwachsen. Überdies

eröffnete das Ehrenamt einen beschleunigten Zugang zum Rat, in den zumindest
während der ersten Jahrzehnte nach Etablierung der «Kistenordnung» fast
ausnahmslos Diakone gewählt wurden.30

Weniger erfolgreich war das Bemühen der Lübecker Bürger, das Armenwesen für
die politische Partizipation zu instrumentalisieren Hier war jedoch das

Ratsregiment sehr viel stärker ausgeprägt,31 die Kommunalisierung im Kirchen- und
Armenwesen hatte entsprechende Ergebnisse gezeitigt. An den Pfarrkirchen

fungierten Ratsherren als «provisores», seit der Mitte des 14. Jahrhunderts leiteten
die beiden ältesten Bürgermeister die Hospitäler zum Heiligen Geist und zu St.

Jürgen, von denen vor allem das Heilig-Geist-Hospital über einen ausgedehnten
Streubesitz verfügte und zu den wichtigen Darlehensgebern des Rates gehörte.32

Anders als in Hamburg, wo sich zunächst die Kirchgeschworenen als Speerspitze
der reformatorischen Bewegung und bürgerschaftlicher Anliegen konstituierten,
waren es Finanz- und Steuerfragen, die eine kontinuierliche Abfolge von
Bürgerausschüssen hervorriefen, die in der Regel Patrizier, Kaufleute und Handwerker
umfassten.

Von 1526 an stellten diese Bürgerausschüsse ein Junktim zwischen Steuer-

bewilligung und reformatorischen Forderungen her.33 Erst nachdem dem Rat

Anfang 1530 wenigstens die schriftgemässe Predigt und die Teilhabe an der

Predigerwahl abgerungen werden konnte, erhob die Bürgerschaft - übrigens ohne

Vorwissen des Bürgerausschusses - Forderungen nach erweiterter Partizipation
und Reform des Armenwesens. Neben der Abschaffung der Messe, dem

Bürgerrechtserwerb durch den Klerus, der Inventarisierung von Kirchen- und

Klostervermögen sowie der Auflösung der Bettelordensklöster umfasst der Katalog

vom 30 Jum 1530 die feste Institutionalisierung des 64er-Ausschusses, der

knapp drei Monate zuvor gebildet worden war, als Mittler zwischen Rat und



79-

Bürgerschaft, die Wahl von je vier Kirchgeschworenen an den Pfarrkirchen statt

der Ratsherren, ferner die Einsetzung von Armenpflegern und die Rechenschaftspflicht

der Hospitalvorsteher gegenüber dem 64er-Ausschuss. Wie in Hamburg
wurde auch hier die Einrichtung eines neuen Hospitals mit Akzent auf der

Krankenpflege postuliert.34 Im Oktober 1530 schliesslich konnten die Bürger
durchsetzen, dass Klöster, Bruderschaften und andere geistliche Stiftungen unter

Pflegschaft von Bürgern gestellt wurden und ihre Einkünfte «yn eyn yder kercken

gadeskysten vleten». Diese Gotteskisten hatten ähnliche Aufgaben wie in
Hamburg.35 Das Domkapitel übertrug schliesslich in einem Vertrag, in dem Rat und

Bürgerschaft für die Stadt zeichneten, alle Rechte an den Kirchspielskirchen der
Stadt.36 Die «Christliche Ordnung» vom 27. Mai 1531, die Bugenhagen zusammen

mit einem Verfassungsausschuss erarbeitete, verbreiterte noch einmal die
Basis für die Partizipation der Bürger am Gemeinwesen im Hinblick auf die

Verwaltung der Kirchen und der Armenfürsorge. 20 «kerckvedere» (vier aus jeder
Kirchspielskirche) verwalteten den zentralen «Schat Casten», aus dem die
Kirchendiener einschliesslich der Pastoren und Kapläne besoldet und die Gebäude

unterhalten werden sollten.37 15 Armendiakone waren für den «höuet Caste der

armen» zuständig, aus dem übergeordnete Aufgaben finanziert wurden (Hospital
und Armenhaus im Burgkloster, Hebammen, Darlehen), weitere 45 Diakone für
die jeweiligen «almissen Casten» in den Kirchspielskirchen für das Sammeln der

Kollekten und die Austeilung der Armenunterstützung. Sie alle wurden durch Rat
und 64er-Ausschuss gewählt, und Bugenhagen versuchte durch ein ausgeklügeltes

System von Amtszeiten zu erreichen, dass die Bürger mit ihren Aufgaben nicht
überlastet würden und dennoch eine kontinuierliche Arbeit der Kollegien gewährleistet

blieb. Damit zog er Konsequenzen aus den Erfahrungen in Hamburg, die
das bürgerliche Element erheblich stärken mussten. Denn selbst wenn Kirchväter
und Armendiakone aufgrund ihrer Vermögens- und Einkommensverhältnisse das

Kriterium der Abkömmlichkeit erfüllten, konnten und wollten nicht einmal die

Grosskaufleute darauf verzichten, ihre Handelsgeschäfte zu betreiben.38 Zur
Kontrolle wurden den Kirchvätern und Armendiakonen nur je zwei Ratsherren

beigeordnet.39 Die Ägide Jürgen Wullenwevers, dessen Bruder übrigens in
Hamburg Oberalter war, beendete den Widerstand des Rats gegen die auch von
ihm beschlossenen Formen bürgerlicher Partizipation und verhalf ihnen zur vollen

Geltung; die Restauration nach Wullenwevers Sturz 1534/35 und die Rückkehr der

«Hardliner» des alten Rats machte das Kirchen- und Armenwesen de facto zu
einem Teil des Ratsregiments.40

Damit ist die Geschichte in Lübeck noch nicht beendet. 1598 kommt es über

aussenpolitischen Verwicklungen und ihren Folgen für den Handel zu Unruhe in
der Bürgerschaft. «Conventicula» bilden sich, Verhandlungen mit dem Rat werden

geführt, bis die Bürgerschaft am 11. Oktober 1599 einen Ausschuss von 50



¦80-

beziehungsweise 70 Mitgliedern bevollmächtigt, in dem vor allem die
Grosskaufleute der Fahrergesellschaften vertreten sind, der aber auch die Unterstützung
der Handwerker gewinnen kann. Er übergibt dem Rat eine Liste der drängendsten
Gravamina. Sie betrafen neben den aktuellen handelspolitischen Fragen vor allem
die Reform des Bürgerrechts und Bürgereids sowie die Forderung nach einer
Reform des Armenwesens.41 Dem liess der Bürgerausschuss im Juni 1600 den 80-

seitigen Entwurf für eine Armenordnung folgen, worin der Rat unter anderem

aufgefordert wurde, die Verwaltung der Hospitäler in bürgerliche Hände zu legen,
da anders die Missstände vor allem am Heilig-Geist-Hospital nicht zu beheben

seien. Die Bürger betonten, dass ihr Entwurf mit den Reichsabschieden und der

Kirchenordnung in Einklang stehe, und erreichten schliesslich im Herbst 1601 in
zähen Verhandlungen mit dem Rat die Institutionalisierung von zehn «Provisoren
der gemeinen Armut» und die Gründung eines Werk- und Armenhauses im

ehemaligen St.-Annen-Kloster,42 das sechs bürgerlichen Provisoren unterstellt
wurde, die der Rat auf Vorschlag der Bürgerschaft wählte. Gegen die Beteiligung
an der Leitung des Heilig-Geist-Hospitals indes leistete der älteste Bürgermeister
und Vorsteher Gotthard von Hövelen hartnäckigen Widerstand. Für den Rat wie für
die Bürgerschaft war die Frage der Partizipation eine Prestigefrage: Die Stiftung
war reich an Kapital- und Grundbesitz und «geadelt» durch ihr Alter.43

Weder der Erlass einer Hausordnung, noch das Angebot des Rats, die Finanzen des

Hospitals offen zu legen,44 beschwichtigten die Bürger: Wenn der Rat, so die

Stellungnahme vom Januar 1602, lieber einem Bürgermeister als der ganzen
Bürgerschaft zu Gefallen handle, so wolle die Bürgerschaft dem Rat nicht allein

auftragen, «am gestrengen Gerichte Gottes», wo es keine Standesunterschiede

geben werde, die Rechenschaft über alle Armenhäuser und deren Güter abzulegen,
sondern auch «von einem jeden armen Menschen, der bisher in Hunger, Jammer

und Elend gestorben und verdorben».45

Im Rezess und der Hospitalordnung vom Mai 1602 wurde immerhin erreicht, dass

den zwei ältesten Bürgermeistern, die die Rechnungsführung und Gerichtsbarkeit

behielten, vier Bürger beigeordnet wurden, denen die «administratio oeconomica»

übertragen und eine generelle Mitspräche eingeräumt wurde. Von Hövelen

dagegen tat etwas für Lübeck Typisches: Er behinderte die Arbeit der bürgerlichen
Mitvorsteher und erwirkte ein kaiserliches Mandat, dass die Abschaffung der

Hospital- und der Armenordnung befahl. Nur ein um des Friedens in der Stadt

willen demonstrativ zur Schau gestelltes Einvernehmen von Rat und Bürgerschaft
konnte verhindern, dass die Umsetzung des Mandats durch kaiserliche Gesandte

erzwungen wurde.46 Zwar wurden in der Folge regelmässig bürgerliche
Hospitalvorsteher in den Rat gewählt. Doch machte eine stillschweigende Änderung des

Wahlmodus es möglich, dass die Vorsteherschaft zeitweise gleichsam in den

Familienbesitz der Ratsfamilien Rodde und Tesdorpf überging.47 Ob demgegen-



-81-

über die übrigen Ämter im Armenwesen tatsächlich einen Beitrag zur
Elitenzirkulation leisteten wie in Hamburg, lässt sich beim gegenwärtigen Stand der

Forschung nicht sagen.

Auch in Braunschweig und Frankfurt am Main gelangte die Forderung nach einem

«gemeinen Almosenkasten» aus der Mitte der Bürgerschaft an den Rat. Abweichend

von den Verhältnissen in Hamburg und Lübeck lässt sich hier auch ein

sozioökonomischer Kontext erkennen. Doch damit enden bereits die Gemeinsamkeiten.

In Braunschweig bildete sich im März 1528 ein Bürgerausschuss von 140

Verordneten aus den fünf städtischen Weichbildern. Vermutlich auf dessen

Initiative hin proponierte der Rat einen Kompromiss, der auf eine konfessionelle
Koexistenz hinausgelaufen wäre. In ihren kritischen Stellungnahmen drängten

jedoch vor allem die Handwerker, insbesondere die handwerklich geprägte Alte
Wiek, aber auch der eher von der weniger alteingesessenen Kaufmannschaft
dominierte Hagen auf Schritte zur Einführung der Reformation, die Einsetzung
ständiger Bürgerausschüsse und verbanden dies mit einzelnen sozialen und

wirtschaftlichen Forderungen. Im Nachgang unterbreiteten Hagen und Alte Wiek
ein Reformprogramm, an dessen erster Stelle die Einrichtung eines gemeinen
Kastens genannt wurde und das insgesamt die Agenda vorwegnahm, die von
Bugenhagen formuliert, in Gilden und Gemeinden diskutiert und schliesslich als

Kirchenordnung am 5. September 1528 angenommen wurde.48 Die Verwaltung
der Hospitäler konnte unverändert bleiben. Der Altstadtrat wählte nämlich die

Provisoren der Hospitäler Beatae Mariae Virginis und St. Thomae zu mehr als

einem Drittel aus der Bürgerschaft49 - ein Befund, der zu Braunschweigs
komplexer Verfassungsstruktur mit breiter Basis der Partizipation stimmt. Die
vorreformatorisch institutionalisierte Vertretung der Gemeinde durch je 28
Gildemeister und Bürgerhauptleute, die Praxis der alljährlichen Entgegennahme bürgerlicher

Gravamina durch den Rat und die Aussicht, auf dem Wege der Reformation
die Unabhängigkeit der Stadt von ihrem Landesherrn auszubauen, dürfte die

Konsensbildung innerhalb des Rats sowie zwischen Rat und Bürgerschaft gefördert

haben.50 Hinzuzufügen bleibt, dass von den 140 «Verordneten Bürgern» 17

über das Amt des Armen- oder Kirchenkastenpflegers in den Rat gelangten.51

Obschon einige von ihnen gesellschaftlich den Ratskreisen nahe standen, befanden

sich auch - anders als in Hamburg, wo überwiegend Angehörige der kaufmännischen

Oberschicht von ihrer Wahl zum Diakon profitierten - wohlhabende

Handwerker und Neubürger darunter.

In Frankfurt dagegen findet sich der «gemeine Kasten» in den 46 Artikeln, die die

aufständischen Zunfthandwerker im April 1525 dem Rat übergaben.52 Wie 1526 in
Hamburg erscheint der «gemeine Kasten» als der Ort, an dem man die Kapitalien,
die durch die Kirchenreformation «freiwürden», deponieren konnte.53 Entschei-



¦82-

dend aber ist, dass hier weit deutlicher als in Braunschweig sozialpolitische
Massnahmen, Schutz der Nahrung etc. eingefordert wurden. Die Reform des

Armenwesens wurde hier von denen angemahnt, die der Armut sozial näher
standen als die Hamburger, Lübecker und grossenteils auch Braunschweiger
Bürger. Bemerkenswert ist, wie rasch sich der Rat dieses Anliegens annahm und
wie rasch er es nach dem Ende der Zunftunruhen wieder fallen liess - umso mehr
als er schon 1523 eine Reform nach Nürnberger Vorbild erwogen, den Plan aber

wieder aufgegeben hatte, weil er seiner Strategie, die Schaffung von Fakten in
Richtung auf die Reformation zu vermeiden, zuwidergelaufen wäre.54 Dass er
dann im Frühjahr 1530 dem Drängen der Bürger in der Abendmahlsfrage nachgab
und die Errichtung des Almosenkastens ins Auge fasste, verfolgte ein doppeltes
Ziel: die Lage zu beruhigen und die Ratsautorität in der Stadt wiederherzustellen.55

Zwar erreichte der Rat keine vollständige Zentralisierung aller Armenfonds,
konnte aber über das Nicolai-Almosen und den Gutleuthof hinaus, die wie das

Heilig-Geist-Spital seitdem 15. beziehungsweise 13. Jahrhundert bereits dem Rat

unterstanden, private und genossenschaftliche Stiftungen inkorporieren.56 Doch

geriet das Armenwesen dadurch, dass die Kastenherren aus dem Rat gewählt
wurden, desto eindeutiger in die Zuständigkeit der Ratsobrigkeit, ohne den

Bürgern Partizipationsmöglichkeiten zu eröffnen.

Um die Autorität des Rats ging es auch in Würzburg, wo 1524 die Kitzinger
Bettelordnung an die örtlichen Verhältnisse angepasst wurde - diesmal jedoch um
die Autorität des Rats gegenüber dem Stadtherrn, dem man diese Zuständigkeit
abspenstig machen wollte. Realistischerweise sah der Entwurf eine zwar gemeindebezogene,

aber gemischt kirchlich-obrigkeitliche und bürgerlich-genossenschaftliche

Verwaltung der Armenkasten in den fünf Pfarrkirchen durch den Pfarrer, die
Ältesten des Rats und die Viertelmeister vor.57 Dass die Kastenordnung nicht über
das Entwurfs Stadium hinausgedieh, dürfte daran gelegen haben, dass Almosenkasten

und Reformation für die Zeitgenossen zu dicht beieinander lagen. So

wurden etwa in Hamburg die Anhänger der reformatorischen Bewegung von den

Altgläubigen als «Kistenlüde» apostrophiert.58 Bezeichnend ist, dass der

Würzburger Fürstbischof 1533 seinerseits eine Almosenordnung erliess, die trotz ihrer
vorreformatorischen Akzente wichtige Aspekte des Entwurfs von 1524 wieder

aufgriff.59 Während der Rat im Interesse der Gemeindeautonomie seine Rechte

gegenüber dem Stadtherrn auszudehnen versucht hatte, erwiderte der Stadtherr
dieses Ansinnen mit der Repräsentation seiner bischöflichen auctoritas.60

Auch in Augsburg ergriff der Rat von sich aus die Initiative. Jörg Rogge hat unter

Einbeziehung der Bettel- und Almosenordnungen seit 1459 die Sozialpolitik des

Rats für Augsburg als «Indikator für den Fortschritt der Herrschaftsintensivierung»
interpretiert. Er hat aber ergänzend darauf verwiesen, dass die vom Rat reklamierte



-83-

Zuständigkeit Erfolge zeitigen musste, um von den Bürgern als rechtmässig
anerkannt zu werden.61 Ähnlich kann man übrigens für Strassburg argumentieren.62

Für Augsburg fehlt uns der schlüssige Beweis, dass die Almosenordnung von 1522

als Handlung des Rats in Richtung auf die Reformation gemeint war.63 Auffälliger
ist ohnedies die Koinzidenz mit der Reglementierung der Zünfte. Denn schon ein

knappes Jahr später erging das Verbot eigenmächtiger Versammlungen, um
handgreiflichen Diskussionen und Protesten vorzubeugen, was deutlich misslang,
wie der «Aufruhr» um die Rückberufung des evangelischen Predigers Johannes

Schilling von 1524 zeigt. Gerade Schilling hatte der latenten «zünftisch-

gemeindlichen Tradition»64 zu besonderer Virulenz verholfen, indem er der
Gemeinde einen höheren Rang zusprach als dem Rat.65

Die Spannungen in der Stadt hatten jedoch bereits seit 1518 erheblich zugenommen,

wie sich schon aus der Anordnung erkennen lässt, dass ohne Genehmigung
des Rats keine Schriften gedruckt werden durften, die sich auf die Streitigkeiten
zwischen Geistlichen und Theologen bezogen oder ehrverletzend seien.66 Die
Publikation der Bannandrohungsbulle 1520 und des Wormser Edikts 1521 - vom
Rat in richtiger Einschätzung der Lage hinausgezögert - führte letztlich zur
Festigung der reformatorischen Bewegung.67 In der Auseinandersetzung um den

Besitz lutherischer Schriften trat dem Rat Anfang 1521 das Unruhepotential unter
den Handwerkern erneut vor Augen 68

Vor diesem Hintergrund brachte die Almosenordnung insbesondere eine

Besserstellung der Hausarmen, die fortan aus den Kollekten der sechs Armenpfleger, die
sie in Kirchen, Klöstern und nach Bedarf auch in den Häusern der Wohlhabenden

anstellten, ihr Almosen bezogen. Alternativ dazu durften Bettler mit einem

Bettelzeichen vor den Kirchentüren direkt um Almosen bitten, waren aber von
Unterstützungen aus dem Ertrag der Kollekten ausgeschlossen.69 Als eine
Legitimation der Almosenordnung ex post gab Konrad Peutinger, der mutmassliche

(Mit-)Gestalter der Ordnung, 1523 eine Schrift in den Druck, in der zwischen

«obrigkeitlicher» und «privater» Armenfürsorge unterschieden wurde.
Bemerkenswert ist, dass «obrigkeitlich» hier auf die Verpflichtung der Bischöfe zur

Fürsorge für die Armen bezogen wird. Da diese aber hierin versagten, sei die

Zuständigkeit anderen, frommen Männern zu übertragen, deren Aufgabe es sei,

das Wohl der ganzen Gemeinde im Auge zu behalten und, um Schaden zu

verhüten, auf die Würdigkeit der Almosenempfänger zu achten. Private Mildtätigkeit

dagegen gebe ohne Ansehen der Person und Prüfung ihrer Bedürftigkeit nicht

nur vom Überfluss, sondern vom ganzen Vermögen ohne Rücksicht auf

standesgemässen Aufwand.70 Insofern bedeutete die Reglementierung des

Betteins auch eine Fürsorge für die Geber.

Der Rat behauptete also die Kompetenz, dem Armenwesen seine Form zu geben,

gegenüber den Bürgern wie gegenüber dem Bischof und demonstrierte damit, dass



¦84-

er seine Aufgaben als «fürsorglich» im Interesse der Gemeinde Handelnder
erfüllte. Durch seine Selbstinszenierung an diesem Punkt des Geschehens mochte

er überdies hoffen, den Druck der reformatorischen Bewegung zu mindern. Doch
wäre es nicht ganz richtig, dem Armenwesen Augsburgs deswegen das Etikett
«obrigkeitlich» anzuheften. Nicht übersehen sollte man nämlich, dass der Rat die

Ausführung seiner Ordnung an Repräsentanten der Gemeinde delegierte. Die

Armenpfleger wurden zwar vom Rat auf zwei Jahre gewählt, durften aber weder

dem Rat angehören noch Richter sein.71 Ob dieses Amt zu einem Entreebillet für
den Rat wurde, bedürfte weiterer Untersuchungen. Doch bedeutete es ein Stück

bürgerlicher Partizipation am Stadtregiment trotz begrenzter Reichweite des Amts.

Jüngst ist überzeugend argumentiert worden, dass die formale Teilhabe im
Grossen Rat trotz seiner geringen Möglichkeiten, an der Tagespolitik mitzuwirken,

von seinen Mitgliedern, deren Grad von Abkömmlichkeit keine höhere

Sitzungsfrequenz zuliess, durchaus als Partizipation begriffen wurde. Der Grosse

Rat war - analog zu den ständigen Bürgerausschüssen, die sich als Repräsentanten
der gesamten Gemeinde verstanden - ein Instrument der Vermittlung zwischen
Gemeinde und Kleinem Rat im Dienste der Friedenswahrung.72 Wenn dies so

stimmt, dann kommt auch den Ämtern im Armenwesen partizipativer Charakter

zu, und zwar umso mehr, als sie der Vermittlung zwischen arm und reich dienten.

Fassen wir zusammen: Die Reform des Armenwesens im Übergang vom Spätmittelalter

zur frühen Neuzeit wurde fast durchgängig aus dem Konflikt geboren, und

zwar aus Konflikten, die vordergründig um die Einführung der Reformation

kreisten, im Kern aber immer auch das Verhältnis von Ratsautorität und Gemeinderechten

betrafen. Das Armenwesen wurde in den Städten der frühen Neuzeit zum
«Politikum», weil es entweder dem Rat über die Kommunalisierung des Kirchenwesens

dazu verhelfen konnte, seine Position als «christliche Obrigkeit»
auszubauen, oder weil es den Bürgern dazu dienen konnte, ihre genossenschaftlichen
Rechte zu stärken und sich als - analog formuliert - «christliche Gemeinde» zu
konstituieren. In beiden Fällen jedoch blieb das Armenwesen der kirchlichen
Sphäre zugehörig - verfassungssystematisch wie alltagsgeschichtlich. Und ihm
eigneten gemeindlich-genossenschaftliche Qualitäten.
Aus der Reform des Armenwesens ging in der Mehrheit der untersuchten Städte

eine Erweiterung bürgerlich-gemeindlicher Partizipation am Stadtregiment hervor.
Der Grad der Erweiterung war freilich unterschiedlich und nicht zuletzt von der

Ausgangslage abhängig. In Einzelfällen konnte die im armenpflegerischen Ehrenamt

gewonnene Reputation den Zugang zu im engeren Sinne politischen Ämtern
erleichtern. Die Reformen des späten 18. Jahrhunderts unter dem Banner des

«Patriotischen» und Gemeinnützigen im Licht der Aufklärung werden an diesen in
der Reformationszeit etablierten armenpflegerischen Kommunalismus anknüpfen.



-85-

Anmerkungen

Christian Sachsse, Florian Tennstedt. Geschichte der Armenfürsorge in Deutschland. Vom

Spätmittelalter bis zum Ersten Weltkrieg, Stuttgart 1980. S. 30-38 et passim. Vgl. Robert Jutte

Obrigkeitliche Armenfürsorge in deutschen Reichsstädten der frühen Neuzeit. Städtisches
Armenwesen in Frankfurt am Main und Köln, Köln 1984, S. 356-367; Alexander Klein.
Armenfürsorge und Bettelbekämpfung in Vorderösterreich 1753-1806, unter besonderer
Berücksichtigung der Städte Freiburg und Konstanz, Freiburg 1994. S. 53 ff. et passim. Die

Begriffsbildung beruht auf den Grundzugen mit denen Hans Scherpner den Wandel vom
spätmittelalterlichen zum fruhneuzeitlichen Armenwesen beschrieb: Hans Scherpner, Theorie
der Fürsorge, hg. von Hanna Scherpner. Göttingen 1962. S. 169 ff. Allerdings sind die Begriffe
- insbesondere der Begriff der Rationalisierung - bei Scherpner und Sachsse/Tennstedt nicht
identisch. Während Scherpner Kommunalisierung. Zentralisierung, Individualisierung Buro-
kratisierung und Arbeitspflicht als Aspekte eines übergeordneten, langfristigen Rationalisierungsprozesses

in der Fürsorge versteht und dabei implizit Anleihen bei Max Weber macht, sehen

Sachsse und Tennstedt die Rationalisierung als Folge beziehungsweise als einen gleichrangigen
Parameter neben der Kommunalisierung.
V gl. Frank Hatje. «Ehrenamt und <Gemeinnützigkeit> zwischen Familientradition und
Geselligkeit (Hamburg 1740-1840)», in: Anja Victorine Hartmann. Malgorzata Morawiec, Peter
Voss (Hg.). Eliten um 1800. Erfahrungshorizonte, Verhaltensweisen, Handlungsmoghchkeiten,
Mainz 2000, S. 201-229.
Zu den grundsätzlichen wie praktischen Problemen bei der Umwidmung von Kirchengut siehe

Anton Schindling, «Die Reformation in den Reichsstädten und die Kirchengüter. Strassburg
Nürnberg und Frankfurt im Vergleich», in: Jürgen Sydow (Hg.), Bürgerschaft und Kirche,
Sigmaringen 1980, S. 67-88. Vgl. auch Thomas Brück. «Stellung und Aufgaben von
Bootsleutebruderschaften vom Ende des 15. bis zum Ende des 17. Jahrhunderts», in: Peter Johanek (Hg.).
Einungen und Bruderschaften in der spatmittelalterhchen Stadt, Köln 1993. S. 45-70; Ludwig
Remling. Bruderschaften in Franken. Kirchen- und sozialgeschichthche Untersuchungen zum
spatmittelalterhchen und fruhneuzeitlichen Bruderschaftswesen, WUrzburg 1986.

Vgl. Peter Blickle, Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg

zum Heil, München 1987. S. 98: Schindling (wie Anm. 3), S. 84 ff.
V gl. Ludwig Feuchtwanger. «Geschichte der sozialen Politik und des Armenwesens im Zeitalter

der Reformation (I)». Jahrbuch für Gesetzgebung, Verwaltung und Volkswirtschaft im
Deutschen Reich N. F. 32 (1908). Heft 4. S. 167-204. hier S. 170.

Berndt Hamm. Bürgertum und Glaube. Konturen der städtischen Reformation, Gottingen 1996
S. 68 ff., 80 f. Peter Blickle verwendet den Begriff «Kommunalisierung» insofern nicht
unberechtigt in einem übergreifenden Sinn von «Gemeindewerdung». Blickle.
Gemeindereformation (wie Anm. 4), S. 111, 179 ff. et passim; vgl. auch Ders.: «Die Reformation vor dem

Hintergrund von Kommunalisierung und Christianisierung. Eine Skizze», in: Ders., Johannes

Kunisch (Hg.): Kommunahsierung und Christianisierung. Voraussetzungen und Folgen der
Reformation 1400-1600, Berlin 1989, S. 9-28. So bereits im Grundsatz über den Zusammenhang

von Recht und Religion im Selbstverständnis der BUrgergemeinde Heinrich Schmidt. Die
deutschen Städtechroniken als Spiegel des bürgerlichen Selbstverständnisses im Spatmittelalter,
Göttingen 1958. bes. S. 82-101.
Vgl. Hans-Christoph Rublack. «Political and Social Norms in Urban Communities in the Holy
Roman Empire», in: Kaspar von Greyerz (Hg.) Religion, Pohtics and Social Protest. Three
Studies on Early Modern Germany, London 1984. S. 24—60; Hamm (wie Anm. 6), S. 38 ff.

Vgl. Rhiman A. Rotz, «<Social Struggles> or Price of Power? German Urban Uprisings in the

Late Middle Ages». Archiv für Reformationsgeschichte 76 (1985). S. 64—95: Olaf Mörke, «Der
<Konflikt> als Kategorie städtischer Sozialgeschichte der Reformationszeit. Ein Diskussionsbeitrag

am Beispiel der Stadt Braunschweig», in: Bernd Diestelkamp (Hg.). Beitrage zum

spatmittelalterhchen Stadtewesen, Köln 1982 S. 144—161; Wilfried Ehbrecht. «Verlaufsformen
innerstädtischer Konflikte in nord- und westdeutschen Städten im Reformationszeitalter», in:



Bernd Moeller (Hg.), Stadt und Kirche im 16. Jahrhundert, Gütersloh 1978, S. 27^-7; Reinhard
Hildebrand, «Rat contra Bürgerschaft. Die Verfassungskonflikte in den Reichsstädten des 17.

und 18. Jahrhunderts», Zeitschrift für Stadtgeschichte, Stadtsoziologie und Denkmalpflege 1

(1974), S. 221-241.
9 Zwar wurden die Konfliktlinien nicht selten von der Auseinandersetzung mit dem zuständigen

Bischof, Domkapitel oder Klerus überlagert. Doch erhielten sie insofern eine besondere Pointe,
als zumindest in den Städten Nord- und Nordwestdeutschlands der Rat nicht selten als

Parteigänger der altgläubigen kirchlichen Machthaber auftrat. Vgl. dazu Heinz Schilling, «Die
politische Elite nordwestdeutscher Städte in den religiösen Auseinandersetzungen des 16.

Jahrhunderts», in: Wolfgang J. Mommsen (Hg.), Stadtbürgertum und Adel in der Reformation
Studien zur Sozialgeschichte in England und Deutschland, Stuttgart 1979, S. 235-308.

10 Rublack (wie Anm. 7), S. 34, 41; Otto Gerhard Oexle, «Armut, Armutsbegriff und Armenfür¬

sorge im Mittelalter», in: Christoph Sachsse, Florian Tennstedt (Hg.), Soziale Sicherheit und
soziale Disziplinierung, Frankfurt a. M. 1986, S. 73-100, hier S. 80 f., 83 ff, 87; Ders., «Die
mittelalterlichen Gilden: Ihre Selbstdeutung und ihr Beitrag zur Formung sozialer Strukturen»,
in: Albert Zimmermann (Hg.), Soziale Ordnungen im Selbstverständnis des Mittelalters, Berlin
1979 (Miscellanea Mediaevalia 12/1), S. 203-226.

11 Obschon in den Studien zur Städtereformation immer wieder auf die Bedeutung der nicht
primär theologischen Faktoren wie Verfassungs- und Sozialstruktur, Verhältnis von
Ratsoligarchien und aufstrebenden Eliten usw. eingegangen wird, ist die Reform des Armenwesens
und ihre Rolle in diesem Kontext bisher nicht eigens thematisiert worden, soweit ich sehe. Im
Hinblick auf einen europäischen Vergleich siehe unter anderem Sandra Cavallo, Charity and
Power in Early Modern Italy. Benefactors and their Motives in Turin, 1541-1789, Cambridge
1995; Daniel Hickey, Local Hospitals in Ancien Regime France. Rationahzation, Resistance,
Renewal 1530-1789, Montreal 1997; Craig Ross, «Politics and the London Royal Hospital
1683-92», in: Lindsay Granshaw, Roy Porter (Hg.), The Hospital in History, London 1989, S.

123-148.
12 Staatsarchiv Hamburg [StAHH], St. Nikolaikirche XIII.l, fol. 2v.
13 Erstmals wurde die Forderung nach einem «gemeinen Kasten» 1526 erhoben, als die Bürger¬

schaft zur Finanzierung des Alster-Trave-Kanals, dem Ausbau der Verteidigungsanlagen und
der Sanierung der Stadtkasse vorschlug, das Domkapitel und den Klerus zu Leistungen
heranzuziehen. Rainer Postel, Die Einführung der Reformation in Hamburg 1517-1528, Gütersloh
1986, S. 218 ff.

14 Vgl. Johannes Bugenhagen, Von dem Christlichen glauben! vnd rechten gueten werckenl wider
fälschen glauben! vnn erdichte guete werck. Darzuel wie man es sol anrichten mit gueten
Christlichen Predigern! das solcher glaub vnd werck recht predigt werden. An die Erenreich
Stat Hamburg, Nürnberg 1527, S. 17, 103 f. Das Sendschreiben war in der ursprünglichen
Fassung von 1526 niederdeutsch geschrieben.

15 Insofern irreführend Blickle, Gemeindereformation (wie Anm. 4), S. 200.
16 StAHH, St. Nikolaikirche XIII.l, fol. 4v-6v, 13r-14v.
17 StAHH, St. Nikolaikirche XIII.l, fol. 2v, 15. Zu den Bedingungen für die Vergabung von

Erbgut siehe Johann Heinrich Bartels (Hg.), Supplementband zu dem neuen Abdrucke der
Grundgesetze der Hamburgischen Verfassung und dessen Nachtrage, Hamburg 1825, hierS. 59

ff.
18 StAHH, St. Nikolaikirche XIII.l, fol. 9r-13r, 15r-16v.
19 Postel (wie Anm. 13), S. 57 f. Die Kirchspiele und ihre Juraten erfüllten schon seit dem 13.

Jahrhundert zusätzlich «kommunale» Aufgaben. Burchard Scheper, Frühe bürgerliche Institutionen

norddeutscher Hansestädte. Beiträge zu einer vergleichenden Verfassungsgeschichte
Lübecks, Bremens, Lüneburgs und Hamburgs im Mittelalter, Köln 1975, S. 62 ff.

20 Postel (wie Anm. 13), S. 157-181, 221-226. Schon 1524 hatten Juraten und Bürger von St.

Nikolai eigenmächtig einen Pfarrer gewählt, und zwar niemand Geringeren als Johannes

Bugenhagen. Doch konnte der Rat die Berufung Bugenhagens hintertreiben. Ebd., S. 204—209.
21 Zur Bedeutung der Prädikaturen als «Brückenköpfe der reformatorischen Bewegung» und der



-87-

Durchsetzung der «reinen Lehre» als ersten Schritt im Prozess der Stadtreformation siehe

Blickle, Gemeindereformation (wie Anm. 4), S. 94, 97.

22 Bartels (wie Anm. 17), S. 39, 42, 45; Vertragstext StAHH, St. Nikolaikirche XIII.l, fol. 23v bis
26v, abgedruckt bei Nicolaus Staphorst, Hamburgische Kirchen-Geschichte, II. Theil, 1. Band,

Hamburg 1729, S. 122 f. Der endgültige Vertrag datiert vom 29. September.
23 Johann Klefeker, Sammlung der Hamburgischen Gesetze und Verfassungen, Bd. 1, Hamburg

1765, S. 245 ff. (St. Georg), 239 ff. (St. Hiob); Wolfgang Berger, Das St. Georgs-Hospital zu
Hamburg. Die Wirtschaftsführung eines mittelalterlichen Grosshaushalts, Hamburg 1972;
Helmut Puff, «Das Hamburger Hiobshospital in der frühen Neuzeit», Hamburger Zustande
Jahrbuch zur Geschichte der Region Hamburg 1 (1988), S. 183-207.

24 Dies schloss die Verantwortung für 69 Arme ein. StAHH, Heilig-Geist-Hospital II.CI.l, fol.
27-64, bes. fol. 27v, 29v, 32r, 35v. Vgl. Gertrud Brandes, «Die geistlichen Brüderschaften in
Hamburg während des Mittelalters», Zeitschrift des Vereins für Hamburgische Geschichte 34
(1934), S. 75-176; 35 (1936), S. 57-98; 36 (1937), S. 65-110.

25 So zum Beispiel die Bruderschaft St. Sylvestri der Brauer: StAHH, Senat CI. VII Lit. Qb, No. 3,

vol. 17; CI. XI Spec. Lit. B, No. 8, vol. 1, Fasc. 23 und 27.

26 Vgl. dazu ausführlich Frank Hatje, «Gott zu Ehren, der Armut zum Besten». Das Hospital zum

Heiligen Geist und Marien-Magdalenenkloster in der Geschichte Hamburgs vom Mittelalter
bis ins 20. Jahrhundert (im Druck).

27 Bartels (wie Anm. 17), S. 55, 71, 72 f., 78 ff, 103-107.
28 Postel (wie Anm. 13), S. 59; Ders., «Obrigkeitsdenken und Reformation in Hamburg», Archiv

für Reformationsgeschichte 70 (1979), S. 169-201, hier S. 171, 173, 175 f.

29 Hatje, Hospital (wie Anm. 26).
30 Postel (wie Anm. 13), Anhang 5.

31 Jürgen Asch, Rat und Bürgerschaft in Lübeck 1598-1669, Lübeck 1960, hier S. 40-55; Scheper
(wie Anm. 19), S. 141, 157-180, der deutlich macht, dass die «Gemeinde» in Lübeck bereits
seit dem 13. Jahrhundert nur wenige Möglichkeiten zur politischen Mitwirkung hatte, die
zudem meist ad hoc durch eigens dazu bestimmte Personen wahrgenommen wurden.

32 Wilhelm Jannasch, Reformationsgeschichte Lübecks vom Petersablass bis zum Augsburger
Reichstag 1515-1530, Lübeck 1958, S. 33, 183 f.; Wilhelm Plessing, Das Heilige Geist

Hospital in Lübeck im 17. und 18. Jahrhundert. Beiträge zur Geschichte seiner Verfassung,

Verwaltung und Einrichtung, Lübeck 1914, S. 12 f.; Harald Schulz, Studien zur Wirtschaftsund

Sozialgeschichte des Heilig-Geist-Hospitals zu Lübeck, Diss. phil. Göttingen 1993, S. 28

ff, 143-147.
33 Jannasch (wie Anm. 32), S. 211 ff, 256, 261-266, 273 f., 275 ff; Wolf-Dieter Hauschild,

«Frühe Neuzeit und Reformation. Das Ende der Grossmachtstellung und die Neuorientierung
der Stadtgemeinschaft», in: Antje Grassmann (Hg.), Lübeckische Geschichte, Lübeck 1988, S.

341^134, hier S. 377-384. Auf die besondere Rolle der Bürgerausschüsse weist bereits Ehbrecht

(wie Anm. 8) hin.
34 Jannasch (wie Anm. 32), S. 278 f., 295 ff, 309, 317-319, 328 f. Zur Hospitalfrage in Hamburg

siehe StAHH, St. Nikolaikirche XIII.l, fol. 7v-8r. Vgl. Robert JUtte, «Health Care Provision
and Poor Relief in Early Modern Hanseatic Towns: Hamburg, Bremen and Lübeck», in: Ole
Peter Grell, Andrew Cunningham (Hg.), Health Care and Poor Relief in Protestant Europe
1500-1700, London 1997, S. 108-128.

35 Jannasch (wie Anm. 32), S. 337-339. Zusätzlich wurde ein lOOer-Ausschuss eingesetzt, der die
Interessen der Bürgerschaft zwischen den BUrgerkonventen wahrnehmen sollte.

36 Hauschild (wie Anm. 33), S. 385-388, 392.

37 Die Aufgabe nahmen in Hamburg die Juraten und Leichnamsgeschworenen wahr, weswegen
der «Schatkasten» dort nicht zur Ausführung kam.

38 Vgl. Hatje, Ehrenamt (wie Anm. 2).

39 Wolf-Dieter Hauschild (Hg.), Lübecker Kirchenordnung von Johannes Bugenhagen 1531. Text

mit Übersetzung, Erläuterungen und Einleitung, Lübeck 1981, S. 155-185.
40 Georg Waitz, Lübeck unter Jürgen Wullenwever und die europäische Politik, 3 Bände, Berlin



1855/56, Bd. 2, S. 159 ff, 362 ff. Plessing (wie Anm. 32), S. 16; Hauschild (wie Anm. 33), S.

405 ff.
41 Asch (wie Anm. 31), S. 56 ff, 61 ff. Der Forderungskatalog bezog noch eine Reihe weiterer

Materien ein und wuchs noch im Laufe der Auseinandersetzungen: ebd., S. 65-77. Zur Problematik

von Bürgerrecht und BUrgereid siehe ebd., S. 13-20, 78-91. Zu den Reiserschen Unruhen

vgl. zusammenfassend Antje Grassmann, «Lübeck im 17. Jahrhundert. Wahrung des Erreichten»,

in: Dies. (Hg.): Lübeckische Geschichte, Lübeck 1988, S. 435^190, hier S. 441^(45.
42 Vgl. Ortwin Pelc (Hg.), Gründliche Nachricht des St. Annen-Armen- und Werck-Hauses in

Lübeck von 1735, Lübeck 1990; Dirk Brietzke, Arbeitsdisziplin und Armut in der Frühen
Neuzeit. Die Zucht- und Arbeitshäuser in den Hansestädten Bremen, Hamburg und Lübeck und
die Durchsetzung bürgerlicher Arbeitsmoral im 17. und 18. Jahrhundert, Hamburg 2000, bes.

S. 108-128.
43 Vgl. Plessing (wie Anm. 32), S. 17 f. Zu den einzelnen Verhandlungsschritten ebd., S. 17-22.
44 Die Affäre um die Offenlegung legt den Schluss nahe, dass die Gravamina der Bürger berechtigt

waren. Ebd., S. 20 ff.
45 Ebd., S. 19; vgl. Asch (wie Anm. 31), S. 76 f.

46 Plessing (wie Anm. 32), S. 26 ff.
47 Die turnusgemässe Wahl wurde auf lebenslange Amtszeit und Kooptation umgestellt, bürger¬

liche Vorsteher behielten ihr Amt auch nach der Wahl in den Rat und schieden erst aus, wenn sie
die Wahl zum Bürgermeister traf. Plessing (wie Anm. 32), S. 32 ff. et passim. In der ersten
Hälfte des 18. Jahrhunderts sassen regelmässig zwei oder drei Vertreter der Familien Rodde und

Tesdorpf gleichzeitig im Kollegium.
48 Olaf Mörke, Rat und Bürger in der Reformation. Soziale Gruppen und kirchlicher Wandel in

den weifischen Hansestädten Lüneburg, Braunschweig und Göttingen, Hildesheim 1983, S. 128

bis 143; Klaus Jürgens, «Die Reformation in der Stadt Braunschweig von den Anfängen bis zur
Annahme der Kirchenordnung», in: Die Reformation in der Stadt Braunschweig Festschrift
1528-1978, Braunschweig 1978, S. 25-70, hier S. 44-70. Zu den nach dem Braunschweiger
Vorbild gestalteten Kirchenordnungen siehe Ludwig Feuchtwanger, «Geschichte der sozialen
Politik und des Armenwesens im Zeitalter der Reformation (II)», Jahrbuch für Gesetzgebung,

Verwaltung und Volkswirtschaft im Deutschen Reich N. F. 33 (1909), Heft 1, S. 191-228, hier S.

198 ff.
49 Annette Boldt, Das Fürsorgewesen der Stadt Braunschweig in Spätmittelalter und Früher

Neuzeit. Eine exemplarische Untersuchung am Beispiel des St. Thomae-Hospitals,
Braunschweig 1988, S. 73, 88.

50 Schilling (wie Anm. 9), S. 259 ff. Zur Rolle der Gilden bei der schrittweisen Ausbildung des

Gemeinwesens und der bürgerlichen Partizipation siehe Manfred R. W. Garzmann, «Zum
Korporationsproblem im spätmittelalterlichen Braunschweig», in: Johanek (wie Anm. 3), S. 71

bis 110.

51 Mörke (wie Anm. 48), Anhang 5. Dies entspricht den Befunden in Bezug auf die personellen
Veränderungen des Rats im Kontext der Reformation bei Schilling (wie Anm. 9), S. 264—271.

52 Sigrid Jahns, Frankfurt, Reformation und Schmalkaldischer Bund. Die Reformations-, Reichs¬

und Bündnispohtik der Reichsstadt Frankfurt am Main 1525-1536, Frankfurt a. M. 1976, S. 36

ff.; Günter Franz, Der deutsche Bauernkrieg, 11. Aufl., Darmstadt 1977, S. 227 ff; Karl Bauer,
«Der Bekenntnisstand der Reichsstadt Frankfurt a. M. im Zeitalter der Reformation (I)», Archiv
für Reformationsgeschichte 19 (1922), S. 194-251, hier S. 222-226, der auf Dr. Gerhard

Westerburg, den Schwager Karlstadts, als Verfasser und die Nähe zu den zwölf Artikeln der
Bauern hinweist. Die Artikel selbst sind abgedruckt bei Günter Franz (Hg.), Quellen zur
Geschichte des Bauernkrieges, Darmstadt 1963, S. 455^-61.

53 Vgl. Schindling (wie Anm. 3), S. 74, 77 ff.
54 Werner Moritz, Die bürgerlichen Fürsorgeanstalten der Reichsstadt Frankfurt a. M. im spaten

Mittelalter, Frankfurt a. M. 1981, S. 222 f.; JUtte (wie Anm. 1), S. 90 f., der Augsburg als Vorbild
nennt. Indessen ist sehr wahrscheinlich, dass Hamann von Holzhausen, der nicht nur 1523 und
1530 eine zentrale Rolle in der Frage des Almosenkastens spielte, sondern Frankfurt auch auf



den Reichstagen in Nürnberg 1522/23 und 1524 sowie auf den Städtetagen in Speyer und

Esslingen 1523 vertrat, die Nürnberger Armenordnung aus eigener Anschauung kannte und im
Frankfurter Rat propagierte. Vgl. Jahns (wie Anm. 52), S. 35. Wie sehr die Errichtung eines

«gemeinen Kastens» bei den Zeitgenossen mit der reformatorischen Bewegung verknüpft war,
zeigt sich nicht nur an den 46 Artikeln, sondern auch daran, dass sowohl in der Kommission, die
1530 über den Almosenkasten beriet, als auch unter den Kastenpflegern, die am 24. Mai 1530

gewählt wurden, langjährige Anhänger der Reformation tonangebend waren, ganz abgesehen
davon, dass etliche von ihnen als Pfleger der wichtigsten Institutionen des Armenwesens
amtiert hatten. Vgl. JUtte, S. 93; vgl. ferner Moritz, S. 223 mit S. 228-257. Zur Charakterisierung

der Ratspolitik bis 1530 siehe Bauer (wie Anm. 52), S. 220, und Jahns (wie Anm. 52), S.

217 et passim.
55 Jahns (wie Anm. 52), S. 139 f., 202, 204 ff; JUtte (wie Anm. 1), S. 92 f. In diesem Sinne muss

man wohl auch die Wittenberger Ordnung vom 24. Januar 1522 verstehen, die unmittelbar auf
die Vorgänge vom Dezember reagierte. Robert W. Scribner, «The Reformation as a Social

Movement», in: Wolfgang J. Mommsen (Hg.), Stadtburgertum und Adel in der Reformation
Studien zur Sozialgeschichte in England und Deutschland, Stuttgart 1979, S. 49-79, hier S. 50

bis 53.

56 JUtte (wie Anm. 1), S. 94-97; Moritz (wie Anm. 54), S. 115-124.
57 Hans-Christoph Rublack, Gescheiterte Reformation. Frühreformatorische undprotestantische

Bewegungen in süd- und westdeutschen geistlichen Residenzen, Stuttgart 1978, S. 45 ff.
58 Johann Martin Lappenberg (Hg.), Hamburgische Chroniken in medersachsischer Sprache,

Hamburg 1861 (Nachdruck Niederwalluf 1971), S. 568. Vgl. auch Jörg Vögeli, Schriften zur
Reformation in Konstanz 1519-1538, bearb. von Alfred Vögeli, 1. Halbband, Tübingen 1972,
S. 61-78, bes. S. 71 f., 425 f., S. 484; Blickle, Gemeindereformation (wie Anm. 4), S. 87 f.

59 Rublack (wie Anm. 57), S. 131 ff.
60 Vgl. zum theoretischen Hintergrund Frank Hatje, Repräsentationen der Staatsgewalt. Herr¬

schaftsstrukturen und Selbstdarstellung in Hamburg 1700-1900, Basel 1997, S. 43-74.
61 Jörg Rogge, Für den Gemeinen Nutzen. Politisches Handeln und Politikverstandnis von Rat

und Bürgerschaft in Augsburg im Spatmittelalter, Tubingen 1996, S. 218-230.
62 Thomas Fischer, Städtische Armut und Armenfürsorge im 15. und 16. Jahrhundert. Sozial¬

geschichtliche Untersuchungen am Beispiel der Städte Basel, Freiburg i. Br. und Strassburg,
Göttingen 1979, S. 165, 178 ff, 266 ff; Otto Winckelmann, Das Fürsorgewesen der Stadt

Strassburg vor und nach der Reformation bis zum Ausgang des sechzehnten Jahrhunderts. Ein
Beitrag zur deutschen Kultur- und Wirtschaftsgeschichte, Leipzig 1922, S. 75-87. Zu den

Anfängen der reformatorischen Predigt Miriam Usher Chrisman, Strasbourg and the Reform. A
Study in the Process of Change, New Haven 1967, S. 100 ff.; zur Armenordnung als Ausfluss
der Reformation auf der Basis humanistischer Wegbereitung ebd., S. 275-283. Thomas A.
Brady, Ruling Class, Regime and Reformation at Strasbourg 1520-1555, Leiden 1978, S. 205
bis 208, reiht die Armenordnung ein in Massnahmen wie Reduzierung von Steuern und

Auflösung der Klöster, deren Ziel für den Rat darin bestand, die reformatorische Bewegung
unter Kontrolle zu bringen.

63 Zum Stand der Kommunalisierung des Kirchenwesens zu Beginn des 16. Jahrhunderts vgl. Rolf
Kiessling, Bürgerliche Gesehschaft und Kirche in Augsburg im Spätmittelalter Ein Beitrag zur
Strukturanalyse der oberdeutschen Reichsstadt, Augsburg 1971.

64 Rolf Kiessling, «Städtischer Republikanismus. Regimentsformen des Bürgertums in ober¬

schwäbischen Stadtstaaten im ausgehenden Mittelalter und der beginnenden Neuzeit», in: Peter

Blickle (Hg.), Politische Kultur in Oberschwaben, Tübingen 1993, S. 175-205, hier S. 196.

65 Rogge (wie Anm. 61), S. 229, 249-268; Friedrich Roth, Augsburgs Reformationsgeschichte
1517-1530, 2., völlig umgearbeitete Aufl., München 1901, S. 157 f., 160 ff.

66 Andreas Gössner, Weltliche Kirchenhoheit und reichsstädtische Reformation Die Augsburger
Ratspolitik des «muten und mitleren weges» 1520-1534, Berlin 1999, S. 35 ff, zur
Armenordnung ebd., S. 39 ff.

67 Roth (wie Anm. 65), S. 51-62, 67 ff. Die erste öffentliche Eheschliessung eines Priesters



90-

erfolgte 1522. Der Rat versuchte vergeblich, die Eheschliessung zu unterbinden, stellte aber

alle dabei Anwesenden unter Strafe: ebd., S. 115 f.

68 Wilhelm Rem, «Cronica newer geschichten (1512-1527)», in: Die Chroniken der deutschen

Städte, Bd. 25 (Augsburg, Bd. 5), Leipzig 1896, S. 3-268, hier S. 144.

69 Roth (wie Anm. 65), S. 117; sehr knapp dagegen Claus Peter Clasen, «Armenfürsorge im 16.

Jahrhundert», in: Günther Gottlieb et al. (Hg.), Geschichte der Stadt Augsburg, 2. Aufl.,
Stuttgart 1985, S. 337-342, hier S. 337.

70 Roth (wie Anm. 65), S. 117 ff. Bei «Von vßtheilung des Almusens» handelt es sich um die
deutsche Übersetzung der Schrift «De non habendo pauperum delectu» (Basel 1523), die der
Basler Reformator Oekolampad auf Anregung des Augsburger Kanonikus und Domscholasters
Bernhard Adelmann verfasste.

71 Rogge (wie Anm. 61), S. 226.

72 Ebd., S. 231-248; vgl. Kiessling, Republikanismus (wie Anm. 64), S. 182 f. Grosser Rat und

ständiger BUrgerausschuss waren überdies Foren der öffentlichen Meinung und auch auf diese

Weise «wichtigste Träger der Integration der Gesamtbürgerschaft».


	Kommunalisierung und Kommunalismus : frühneuzeitliche Armenfürsorge als "Politikum"

