
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 18 (2002)

Artikel: Bemerkungen zu einem Paradigmenwechsel in der Erforschung der
vormodernen Armenfürsorge

Autor: Gilomen, Hans-Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-871959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-871959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


11

Hans-Jörg Gilomen

Bemerkungen zu einem Paradigmenwechsel in
der Erforschung der vormodernen Armenfürsorge

Im Spätmittelalter ist ein Wandel in der Wahrnehmung der Randständigen, der

Armut und des Bettels unverkennbar. Sozioökonomische Entwicklungen einerseits,

aber auch innerkirchlicher Streit um Bettelorden und Beginen veränderten

den theologischen Diskurs über Arbeit, arbeitslose Existenz und Armut.1 Angesichts

der als krisenhaft empfundenen ökonomischen Probleme übertrugen breitere
Kreise diesen zunächst klerikalen Diskurs und die damit verbundene Deutung der

Realität in den politischen Alltag. Dieser Vorgang ist insbesondere für Frankreich,2

Italien3 und das Reich4 schon in einigen Aspekten erforscht worden.

Dabei wurde auch die Frage aufgeworfen, in welchem Verhältnis diese neue

Wahrnehmung zu quantitativen und qualitativen Veränderungen der Bedürftigkeit
selbst steht.5 Jede Wahrnehmung wird ja durch die Vorstellungen, Deutungsschemata

und Stereotypen der in einer bestimmten Zeit herrschenden und
möglichen Diskurse vorgeprägt. Diese können bewusst oder auch in Mentalitäten
«verinnerlicht» sein.6 Die neuere Kritik der Historie am so genannten «linguistic
turn»,7 mit dem insbesondere die deutsche Geschichtswissenschaft angesichts der

davon befürchteten Aufweichung des Faktischen schon immer ihre liebe Mühe
hatte,8 verengt den Diskursbegriff und stellt ihm dann eine «lebensweltliche

Erfahrung» entgegen, die eben mehr sei als ein blosser Diskurs.9 Dabei wird von
nachdenklicheren Kritikern indessen durchaus eingeräumt, dass diese Erfahrung
nicht «authentisch» sei, nicht unmittelbar, sondern geprägt durch präexistente
«diskursive Formationen» (Michel Foucault).10

Wenn es denn zentrale Aufgabe der Geschichtswissenschaft ist, das Handeln der

Menschen in der Vergangenheit zu verstehen, dann gibt es wohl trotz Kritik kein
Zurück hinter die linguistische Wende, die aber nicht eng auf Texte und

Intertextualität zu reduzieren ist, sondern mit einem weit gefassten Diskursbegriff
verbunden werden muss. Die Menschen handeln nicht aufgrund des unmittelbaren
Erlebens nackter Fakten, sondern aufgrund ihrer wahrnehmenden Verarbeitung
des Erlebens im Rahmen der zeitgenössisch verfügbaren unterschiedlichen Dis-



12-

kurse.11 Deshalb ist auch die Frage wichtig, wer zwischen zulässigen und
tabuisierten Diskursen entscheiden kann. Erst aufgrund der Kenntnis der innerhalb
diskursiver Grenzen eingeschränkten Wahrnehmungsmöglichkeiten lassen sich
dann auch die Handlungsoptionen in einer bestimmten Zeit erkennen, interpretieren

und allenfalls bewerten.12 Auch nach der «kulturwissenschaftlichen Wende»

ist daran als einer grundlegenden theoretischen und methodischen Errungenschaft
festzuhalten.13 Das bedeutet übrigens keineswegs, dass der Historiker damit zum
blossen Apologeten des faktisch Geschehenen würde. Die voreilige ideologiekritische

Dekonstruktion von Diskursen hingegen geht wie das bescheidener
daherkommende «Hinterfragen» davon aus, es eh schon immer besser zu wissen als die

Beteiligten, was ja einer wertenden Einordnung des Hinterfragten erst den

unzulässig abgekürzten Weg öffnet,14 zugleich aber das Verstehen des Handelns

der Beteiligten, die es eben nicht so gut wussten, die vor allem den Ausgang des

Ganzen nicht kannten, gerade erschwert, wenn nicht verunmöglicht.
In der neueren Literatur sind vor allem jene älteren Deutungen fragwürdig
geworden, welche den Wandel der Armenfürsorge und Armenpolitik als Teil
umfassenderer historischer Prozesse zu fassen versuchten. Insbesondere sind

Erklärungen im Rahmen der Modernisierungstheorie oder des Zivilisationsprozesses

unter starken Beschuss gekommen.15 Das geschichtsteleologische
Modernisierungsparadigma ist mit dem Schwinden des Vertrauens auf einen

Fortschritt und selbst auf die Möglichkeit, einen solchen überhaupt zu definieren,
schon lange in den Geistes- und Gesellschaftswissenschaften allgemein unter
Druck geraten.16 Die Deutung der spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen

Armenfürsorge unter dem mit der Modernisierungsthese verbundenen Paradigma
der Sozialregulierung beziehungsweise der Sozialdisziplinierung hat dabei
besonders viele und heftige Kritiker gefunden.17 Die Ambivalenz normativer und
faktischer Komponenten des Begriffs, mangelnde Präzision der zeitlichen Struktur

des Prozesses, ungeklärtes Verhältnis von Teilprozessen zum Vergesell-
schaftungsprozess insgesamt, Tendenz zur Verdinglichung von «Disziplinierung»,
tendenzielle Staatsüberschätzung und einseitige Deutung des historischen Disziplinbegriffs

wurden bemängelt.18 Auch wenn der Wille der Obrigkeit zur
Sozialdisziplinierung unbestritten bleibt, wird ihr Scheitern aufgrund von Vollzugsdefiziten
bemängelt.19

Besonders die in dem Begriff angelegte Betonung einer erzieherisch und disziplinierend

von oben nach unten erfolgenden Einwirkung, von der Obrigkeit auf die

Untertanen also, findet den Widerspruch einer emanzipatorischen Geschichtsschreibung,

die HandlungsSpielräume und Gestaltungskraft der kleinen Leute
herausstellen will. Es ist denn auch bezeichnend, dass auch der Verlust einer

nostalgisch verklärten eigenständigen Volkskultur einem mit Gewalt durchgesetzten

elitären Fortschritt angelastet worden ist.20



-13-

Der Begriff der Disziplinierung beinhaltet gewiss ein Einwirken, das ein

Machtbeziehungsweise Autoritätsgefälle voraussetzt. Indessen entstehen gemäss Michel
Foucault Machtbeziehungen bei jedem Begegnen von Menschen: «Die
Möglichkeitsbedingung der Macht oder zumindest der Gesichtspunkt, der ihr Wirken bis in
die <periphersten> Verzweigungen erkennbar macht und in ihren Mechanismen
einen Erkenntnisraster für das gesellschaftliche Feld liefert, liegt nicht in der

ursprünglichen Existenz eines Mittelpunktes, nicht in einer Sonne der Souveränität,

von der abgeleitete oder niedere Formen ausstrahlen; sondern in dem bebenden

Sockel der Kraftverhältnisse, die durch ihre Ungleichheit unablässig Machtzustände

erzeugen, die immer lokal und instabil sind. Allgegenwart der Macht: nicht
weil sie das Privileg hat, unter ihrer unerschütterlichen Einheit alles zu versammeln,

sondern weil sie sich in jedem Augenblick und an jedem Punkt - oder

vielmehr in jeder Beziehung zwischen Punkt und Punkt - erzeugt [...]. [...] die

Macht [... ] ist nicht eine Mächtigkeit einiger Mächtiger.»21

Nimmt man diese Ubiquität von Machtbeziehungen bei allen menschlichen
Interaktionen ernst, so steht bei der sozialen Disziplinierung nicht eine Obrigkeit
mit ihren Organen den Untertanen gegenüber, sondern es ist das Mittun
Gleichgestellter in Gruppen ganz selbstverständlich zu berücksichtigen. Disziplinieren
können zum Beispiel auch die Zünfte ihre Genossen, weil sie als Korporation
Macht über den einzelnen Genossen ausüben beziehungsweise weil der Zunftvorstand

diese im Namen der Korporation ausübt.22 Disziplinieren können auch die

Nachbarn und die Verwandten, und sie taten es mit oder ohne Auftrag der

Obrigkeit, mit und ohne Rekurs auf deren Regelungen und Institutionen.23 Sie

halfen dabei mit, obrigkeitliche Normen durchzusetzen, und sie setzten auch

informelle eigene Normen, die zu den obrigkeitlichen kontrastieren konnten,
durch.

Besonders bei der Erforschung der Repression von Delinquenz und abweichendem

Verhalten hat die Zurücknahme der obrigkeitlichen Komponente zur Bevorzugung
des Begriffs der Sozialkontrolle geführt,24 worunter «Massnahmen, die darauf

abzielen, abweichendes Verhalten eines Mitgliedes einer Gesellschaft zu verhindern

oder einzuschränken»,25 bis hin zum «Versuch des sozialen Ausschlusses

durch Beleidigungen oder durch den Klatsch der Nachbarn»26 zu verstehen seien.

Das Unbehagen an der obrigkeitlichen Konnotation des Sozialdisziplinierungs-
paradigmas, das angeblich «gesellschaftliche Entwicklung nur als von oben

gesteuerten Integrations- und Repressionsprozess zu konzipieren vermag», ist auch

der Grund für den Vorschlag eines Perspektivenwechsels der Forschung: Selbsthilfe

als lebensweltliche Strategie und philanthropischer Charakter eines grossen
Teils der Armenfürsorge seien in den Mittelpunkt zu stellen, denn Selbsthilfe habe

real im Vordergrund gestanden: die Lösung der Armutsproblematik vor allem in
Familien und Haushalten. Danach sei private Wohltätigkeit gekommen, erst zuletzt



¦14-

dann Gemeindefürsorge für Bedürftige. Die Subsidiarität der obrigkeitlichen
Armenfürsorge sei kennzeichnend für die vormoderne Zeit gewesen.27

Es kann nicht bezweifelt werden, dass mit diesem Postulat zu Recht ein Forschungsdefizit

bezeichnet wird. Schon aufgrund der Quellenlage ist es insbesondere für
frühere Epochen sehr viel einfacher, über obrigkeitliche und kirchliche Massnahmen

und Institutionen der Fürsorge zu arbeiten. Private Wohltätigkeit ist oft durch
Kirche oder Obrigkeit vermittelt, etwa in der Form von Stiftungen an deren

Institutionen, und damit allerdings gleichfalls in deren disziplinierende Didaxe

eingebunden. Die sozialkaritative Tätigkeit von Zünften und Bruderschaften ist
schon in der älteren Literatur durchaus thematisiert worden; gerade bezüglich der

Gesellenbruderschaften, wo sie angesichts fehlender familiärer Netze von besonderer

Wichtigkeit gewesen wäre, allerdings mit eher ernüchternden Ergebnissen28
Noch enttäuschender ist die äusserst seltene Begünstigung der Dienstboten in den

Testamenten oder Legaten ihrer Arbeitgeber.29 Selbst über den Tod hinaus ist in
den Jahrzeitstiftungen wenig oder keine Fürsorge der Haushaltvorstände für
Mägde und Knechte fassbar.30 Hingegen nahmen private Stiftungen zugunsten

von unspezifizierten Armen seit dem Spätmittelalter zu.31 Gerade die Idee, dass in
Stiftungen für das Seelenheil eher Arme bedacht werden sollten als religiöse
Zwecke, wurde damals von den Obrigkeiten gefördert32 und selbst von hohen

Klerikern unterstützt.33 Die Selbsthilfe hat in den Quellen aus früheren Zeiten nur
sehr wenig Spuren hinterlassen; erst seit dem 17. Jahrhundert wird die Quellenlage
etwas günstiger. Eine Verzerrung aufgrund dieser einseitigen Überlieferungschancen
ist gar nicht zu bezweifeln. Sie findet sich übrigens auch in der völligen
Überschätzung der Caritasleistungen der Kirche gegenüber denjenigen des Adels
und der Laien überhaupt für das gesamte Mittelalter.34

Unsere Tagung thematisierte nicht die Armut, sondern die Armenfürsorge, ihre
Institutionen und Motivationen. Das Verhalten und die Strategien der Armen und

Bedürftigen selbst und die Nachfrage nach Unterstützungsleistungen wurden
deshalb nur am Rande berührt. Gewiss hatten Bedürftige auch Möglichkeiten, die

Formen und den praktischen Vollzug der Fürsorge im Einzelnen zu beeinflussen.

Die These, die Betroffenen hätten obrigkeitliche Armenfürsorge nach ihren
Kalkülen geschickt zu nutzen gewusst, könnte allerdings auch Sozialromantik
befördern. Wenn der langfristige Wandel seit dem Spätmittelalter eher in der

Logik der Entwicklung zur Obrigkeit über Untertanen und der Ausbildung
frühmoderner Staatlichkeit lag,35 dann erscheint das in einzelnen Aspekten freilich
in der angegebenen Richtung der Sozialkontrolle zu revidierende Disziplinierungs-
paradigma wohl weiter von heuristischem Wert.
Auch die Krisenthese, nach der eine weit verbreitete Verunsicherung aufgrund
krisenhafter Entwicklungen in vielen Bereichen im Spätmittelalter zu zunehmender

Kontrolle und Repression gegenüber allen Randständigen geführt habe,



¦15-

rechnet mit Disziplinierung, wenngleich aber eben gerade nicht nur von oben,
sondern aufgrund eines von der breiten Bevölkerung getragenen Anliegens.
Frantisek Graus hat diese These besonders umfassend formuliert: Die aus der

Erschütterung zuvor sicherer Werte geborene Furcht vor überall lauernden

Gefahren bildete danach den Nährboden für die sich steigernden Abwehrreaktionen

der städtischen Gesellschaften gegen alles Abweichende, für die Ausgrenzung
der Randgruppen: Kennzeichnung von Juden, Aussätzigen, Dirnen, Bettlern durch

Trachten und Abzeichen, Brandmarkung und stigmatisierende Verstümmelung
von Kriminellen, Abdrängung an den Rand bis zur Ghettoisierung in Leprosonen,
Bordellen, Judengassen, zunehmende Kriminalisierung abweichenden Verhaltens,

Differenzierung der Armen in unterschiedlich zu unterstützende oder zu

reprimierende Gruppen. Das Entstehen randständiger Gruppen sei aus diesem

Grunde eine Erscheinung erst des Spätmittelalters. Erst die dumpfe Angst der

Krisenzeit und erst der Wandel personalisierter Sozialbeziehungen zur anonymsozialen

echten Gesellschaft der Städte habe die Voraussetzungen und die

Notwendigkeit der Randgruppen geschaffen, denn - so die an Emile Durkheim
erinnernde These von Graus - eine geschlossene Gesellschaft konnte sich nicht
ohne Abgrenzung nach aussen und ohne die Schaffung von Randgruppen im
Inneren konstituieren.36

Daneben lebt die alte, schon seit dem 19. Jahrhundert zunächst konfessionspolemisch

umstrittene These eines grundlegenden Wandels der Fürsorge durch die

Reformation in veränderter Form weiter. Da neuere Untersuchungen bei der

Fürsorge zwischen reformierten und katholisch gebliebenen Städten und Ländern

keine grundlegenden Unterschiede feststellen konnten,37 wurde eine gleichartige
Entwicklung aufgrund konfessioneller Konkurrenz postuliert: die Konfessionali-

sierungsthese, die indessen gleichfalls den Begriff der Disziplinierung verwendet.38

Für das Gebiet der Schweiz ist der Wandel der Wahrnehmung der Armut und der

Fürsorge in dieser Übergangszeit noch kaum in dieser neuen Sicht problematisiert
worden, obwohl hier auf kleinem Raum konfessionelle und sprachregionale
Unterschiede zu untersuchen wären. Der Vergleich mit angrenzenden Gebieten kann hier
erstaunliche Unterschiede zutage fördern. So hat die Eidgenossenschaft schon seit

dem letzten Viertel des 15. Jahrhunderts und damit früher als die angrenzenden
südwestdeutschen Gebiete den Versuch unternommen, durch die Tagsatzungen in
ihrem gesamten Gebiet eine einheitliche Armenpolitik durchzusetzen.39

Von der Barmherzigkeit, die dem Armen gibt, ohne zu fragen, ob er das Almosen
auch verdiene, über die Kategorisierung der Armen nach den Ursachen ihrer

Bedürftigkeit, aufgrund von Selbstverschulden oder von Schicksalsschlägen, über

Galeere und Arbeitshaus bis hin zur Versicherung kurrikulärer und aleatorischer

Risiken und bis zur modernen Sozialversicherung ist es zu unterschiedlichen



¦16-

Erscheinungsformen und Lösungsversuchen der im Kern immer gleichen «sozialen

Frage» gekommen.40 Die Epochengrenzen, welche den Blick auf diese Kontinuität
verstellen, sollten an unserer Tagung überwunden werden. Aber es war keine

Entwicklung in kontinuierlicher linearer Gleichförmigkeit, sondern ein Wandel in
unterschiedlicher Beschleunigung und auch in Brüchen und Perspektivenwechseln.
Gerade dies sollte in den hier vorgelegten Beiträgen thematisiert werden.

Anmerkungen

1 Hans-Jörg Gilomen, «Eine neue Wahrnehmung arbeitsloser Armut in der spätmittelalterlichen
Eidgenossenschaft», traverse (1996/2), S. 117-128. Zum Zusammenhang mit dem Beginen-
streit Ders., «Kirchliche Theorie und Wirtschaftspraxis. Der Streit um die Basler Wucherpredigt
des Johannes Mulberg», Itinera 4 (1986), S. 34—62; siehe auch Jean-Claude Schmitt, Mort
d'une heresie. L'Eglise et les clercs face aux beguines et aux beghards du Rhin superieur du

XIV au XV siecle, Paris 1978 (Civilisations et societes 56), mit den Einwänden von Robert E.

Lerner, Speculum 54 (1979), S. 842-844. Jetzt Sabine von Heusinger, Johannes Mulberg OP (f
1414). Ein Leben im Spannungsfeld von Dominikanerobservanz und Beginenstreit, Berlin 2000

(Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens N. F. 9).
2 Bronislav Geremek, Truands et miserables dans l'Europe moderne (1350-1600), Paris 1980

(Collections archives 84).
3 Piero Camporesi (Hg.), // libro dei vagabondi. Lo «Speculum cerretanorum» di Teseo Pini, «II

vagabondo» di Raffaele Frianoro e altri testi di «furfanteria», Turin 1973, Einleitung.
4 Robert Jütte, Abbild und soziale Wirklichkeit des Bettler- und Gaunertums zu Beginn der

Neuzeit. Sozial-, mentalitäts- und sprachgeSchichthöhe Studien zum Liber Vagatorum (1510),
Köln, Wien 1988.

5 Diese Frage ist so neu nicht. So hat der zeitgenössischen Wahrnehmung einer Zunahme fremder
Bettler im Spätmittelalter etwa schon widersprochen Ingomar Bog, «Über Arme und Armenfürsorge

in Oberdeutschland und in der Eidgenossenschaft im 15. und 16. Jahrhundert», Jahrbuch

für fränkische Landesforschung 34/35 (1975), S. 983-1001.
6 Frantisek Graus, «Mentalität - Versuch einer Begriffsbestimmung und Methoden der Untersuchung»,

in: Ders. (Hg.), Mentalitäten im Mittelalter. Methodische und inhaltliche Probleme,
Sigmaringen 1987 (Vorträge und Forschungen 35), S. 9—48, bes. S. 10-17.

7 Siehe jetzt vor allem Gabrielle Spiegel, The Past as Text. The Theory and Practice ofMedieval
Historiography, Baltimore 1997.

8 Siehe schon früh Otto Gerhard Oexle, «Die funktionale Dreiteilung der <Gesellschaft> bei
Adalbero von Laon. Deutungsschemata der sozialen Wirklichkeit im früheren Mittelalter»,
Frühmittelalterliche Studien 12 (1978), S. 1-54; Ders., «Deutungsschemata der sozialen
Wirklichkeit im frühen und hohen Mittelalter. Ein Beitrag zur Geschichte des Wissens», in: Graus

(Hg.), Mentalitäten (wie Anm. 6), S. 65-117; Peter Schöttler, «Wer hat Angst vor dem <linguistic
turn>?», Geschichte und Gesellschaft 23 (1997), S. 134—151.

9 So etwa programmatisch an der 11. Schweizerischen Historikerinnentagung 2002 «Erfahrung:
Alles nur Diskurs?», 15./16. Februar 2002, Universität Zürich. Es erscheint selbstverständlich,
dass die Extrempositionen der Literaturtheorie von der Geschichtswissenschaft nicht übernommen

wurden. Die Sprache wurde in der semiologischen Theorie als ein System von Zeichen

aufgefasst, deren Bedeutung allein durch ihr Verhältnis zueinander und nicht zu einem
aussersprachlichen Gegenstand oder Subjekt bestimmt werde. Roland Barthes, Michel Foucault
und Jacques Derrida haben diesen Ansatz zugespitzt. Die Sprache ist danach ein in sich

geschlossenes Regelsystem ohne stabile referentielle Beziehungen zur Aussenwelt. Da jeder
Text auf dieser Sprache beruht, hat auch er keinen Bezug auf die Wirklichkeit. Jacques Derrida



¦17-

hat formuliert: «II n'y a pas de hors-texte» (man konnte übersetzen: «es gibt nichts ausserhalb
des Textes»). Für Roland Barthes gibt es folglich auch keinen Unterschied zwischen
Faktischem und Fiktivem, zwischen Imaginärem und Wirklichem. Das angeblich Wirkliche ist

genauso imaginär wie das Imaginäre. Man kann auch formulieren: Die Welt existiert für den

Menschen nur als Text beziehungsweise als sprachlich gefasste Vorstellung. Die Wirklichkeit
erscheint als ein reines sprachliches Konstrukt. Siehe Roland Barthes, Das semwlogische
Abenteuer, Frankfurt a. M. 1988, S. 7-12; Ders., «Le discours de l'histoire», Informations sur
les sciences sociales 6/4 (1967), S. 65-75; Jacques Derrida, «Die Struktur, das Zeichen und das

Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom Menschen», in: Ders., Die Schrift und die Differenz,
Frankfurt a. M. 1972 (Originalausgabe: L'ecriture et la difference, Paris 1967), S. A22-AA2;
Robert JUtte, «Moderne Linguistik und <Nouvelle Histoire>», Geschichte und Gesellschaft 16

(1990), S. 104—120; Georg G. Iggers, «Zur linguistischen Wende> im Geschichtsdenken und

in der Geschichtsschreibung», Geschichte und Gesellschaft 21 (1995), S. 557-570.
10 Siehe etwa Ute Daniel, Kompendium Kulturgeschichte. Theorien, Praxis, Schlüsselwörter,

Frankfurt a. M. 2001, bes. S. 353-358 und passim. Siehe auch John Toews, «Intellectual
History after the Linguistic Turn. The Autonomy of Meaning and the Irreducibility of Experience»,
American Historical Review 92 (1987), S. 879-907.

11 Georges Duby, «Histoire social et ideologie des societes», in: Jacques Le Goff, Pierre Nora

(Hg.), Faire de l'histoire, Bd. 1: Nouveaux problemes, Paris 1974, S. 147-168, hier S. 147 f.:
«En effet, pour comprendre 1' ordonnance des societes humaines et pour discerner les forces qui
les fönt evoluer, il importe de preter une egale attention aux phenomenes mentaux, dont
l'intervention est incontestablement tout aussi determinante que celle des phenomenes
economiques et demographiques. Car ce n'est pas en fonction de leur condition veritable, mais
de l'image qu'ils s'en fönt et qui n'en livre jamais le reflet fidele, que les hommes reglent leur
conduite. Ils s'efforcent de la conformer ä des modeles de comportement qui sont le produit
d'une culture et qui s'ajustent tant bien que mal, au cours de l'histoire, aux realites materielles.»
Deutsch in: Max Kerner (Hg.), Ideologie und Herrschaft im Mittelalter, Darmstadt 1982 (Wege
der Forschung 530), S. 332-355, hier S. 332 f.: «Um die Ordnung der menschlichen
Gesellschaften zu verstehen und um diejenigen Kräfte zu erkennen, die ihre Weiterentwicklung
bewirken, ist es in der Tat unerlässlich, den geistigen Phänomenen, deren Mitwirkung
unbestreitbar ebenso entscheidend ist wie diejenige der ökonomischen und demographischen Phänomene,

eine gleichrangige Aufmerksamkeit zu widmen. Denn die Menschen richten ihr Verhalten

nicht etwa nach ihren tatsächlichen Lebensbedingungen, sondern vielmehr nach dem Bild,
das sie sich davon machen und das niemals deren getreues Spiegelbild ist. Sie geben sich alle
Muhe, diese [-s, denn gemeint ist la conduite, das Verhalten] mit den Verhaltensmustern in
Einklang zu bringen, die das Produkt einer Kultur sind und die sich im Laufe der Geschichte, so

gut es eben geht, den materiellen Realitäten anpassen.»
12 Das ist eigentlich schon den Vorläufern der Mentalitätsgeschichte bekannt gewesen, etwa

Lucien Febvre, Le probleme de l'incroyance au XVF siecle. La religion de Rabelais, Paris 1942

(L'evolution de l'Humanite). Febvre arbeitete mit dem Begriff des «outillage mental», also des

«mentalen Handwerkszeugs» oder der «mentalen Ausstattung», welche in jeder Epoche anders

sei. Febvre bewies in seinem Buch, dass Rabelais im 16. Jahrhundert kein Atheist sein konnte,
weil ganz einfach in seiner Zeit dazu die Sprache fehlte. Zwar waren die Wörter vorhanden,
aber sie waren nicht Begriffe in einem Textzusammenhang: wenn Wörter nicht Teil eines

Diskurses wurden, so konnten sie auch nicht wirksam werden.
13 Otto Gerhard Oexle, «Geschichte als Historische Kulturwissenschaft», in: Wolfgang Hardtwig,

Hans-Ulrich Wehler (Hg.), Kulturgeschichte heute, Göttingen 1996 (Geschichte und Gesellschaft,

Sonderheft 16), S. 14-4-0, hier S. 14, definiert Kultur als das «Ganze des wechselseitigen
Zusammenspiels von Denkformen, Formen des Sich Verhaltens und sozialen Handelns und den

wiederum daraus entstehenden Objektivationen».
14 Frantisek Graus, «Die Ohnmacht der Wissenschaft gegenüber Geschichtsmythen», Wissen¬

schaft in der Öffentlichkeit, Heidelberg 1984 (Sammelband der Vorträge zum Studium Generale

an der Universität Heidelberg im Wintersemester 1982/83), S. 30^-2, hier S. 37.



18-

15 Norbert Elias, Über den Prozess der Zivilisation, Basel 1939, und Nachdrucke.
16 Interessant dazu etwa die Ausführungen des Volkskundlers Norbert Schindler, «Spuren in die

Geschichte einer <anderen> Welt. Probleme und Perspektiven einer historischen Volkskulturforschung»,

in: Richard van Dülmen, Norbert Schindler (Hg.), Volkskultur Zur Wiederentdeckung

des vergessenen Alltags, Frankfurt a. M. 1984, S. 13-76.
17 Gerhard Oestreich, «Policey und Prudentia civilis in der barocken Gesellschaft von Stadt und

Staat», in: Ders., Strukturprobleme der frühen Neuzeit. Ausgewählte Aufsätze, hg. von Birgitta
Oestreich, Berlin 1980, S. 367-379. Kritisch: Winfried Schulze, «Gerhard Oestreichs Begriff
<Sozialdisziplinierung> in der frühen Neuzeit», Zeitschriftfür historische Forschung 14 (1987),
S. 265-302; Stefan Breuer, «Sozialdisziplinierung. Probleme und Problemverlagerungen eines

Konzepts bei Max Weber, Gerhard Oestreich und Michel Foucault», in: Christoph Sachsse und
Florian Tennstedt (Hg.), Soziale Sicherheit und soziale Disziplinierung. Beiträge zu einer
historischen Theorie der Sozialpolitik, Frankfurt a. M. 1986 (Edition Suhrkamp N. F. 323), S.

45-69; Martin Dinges, «Frühneuzeitliche Armenfürsorge als Sozialdisziplinierung? Probleme
mit einem Konzept», Geschichte und Gesellschaft 17 (1991), S. 5-29; Peter Blickle, «Gute
Polizei oder Sozialdisziplinierung», in: Theo Stammen, Heinrich Oberreuter, Paul Mikat (Hg.),
Politik - Bildung - Religion. Hans Meier zum 65. Geburtstag, Paderborn 1996, S. 97-107;
Manfred Groten, «In glückseligem Regiment. Beobachtungen zum Verhältnis Obrigkeit -
Burger am Beispiel Kölns im 15. Jahrhundert», Historisches Jahrbuch 116 (1996), S. 303-320;
Martin Dinges, «Normsetzung als Praxis? Oder: Warum werden die Normen zur Sachkultur und

zum Verhalten so häufig wiederholt und was bedeutet dies für den Prozess der < Sozialdisziplinierung)?»,

in: Norm und Praxis im Alltag des Mittelalters und der frühen Neuzeit, Wien 1997

(Forschungen des Instituts für Realienkunde des Mittelalters und der frühen Neuzeit, Diskussionen

und Materialien 2), S. 39-53; Heinrich Richard Schmidt, «Sozialdisziplinierung? Ein
Plädoyer für das Ende des Etatismus in der Konfessionalisierungsforschung», Historische
Zeitschrift 265 (1997), S. 639-682; Gerd Schwerhoff, «Zivilisationsprozess und
Geschichtswissenschaft. Norbert Elias' Forschungsparadigma in historischer Sicht», Historische
Zeitschrift 266 (1998), S. 561-605.

18 Dinges, «Frühneuzeitliche Armenfürsorge» (wie Anm. 17), S. 7.

19 Ebd., S. 11.

20 Besonders ausgeprägt und teilweise völlig überzogen bei Robert Muchembled, Culturepopulaire
et culture des elites dans la France moderne (XV-XVIF siecle), Paris 1978, deutsch: Kultur des

Volks - Kultur der Eliten. Die Geschichte einer erfolgreichen Verdrängung, Stuttgart 1982.

Etwa die Gesamtthese S. 9: «Die Volkskultur ist keine Erfindung von Historikern, die nach

originellen Forschungsgegenständen Ausschau halten, sondern vielmehr ein wahres Atlantis,
das vermutlich nur deshalb erst in jüngster Zeit entdeckt wurde, weil es zu den Besiegten der
Geschichte gehört. In einem erbittert geführten Kampf um die kulturelle Hegemonie, der am
Ende des Mittelalters begann und bis in die Gegenwart hineinreicht, wurde die Volkskultur
zerstört und hat, wie alle Besiegten, nur wenig Spuren hinterlassen.» Siehe dazu Hans-Jorg
Gilomen, «Volkskultur und Exempla-Forschung», in: Joachim Heinzle (Hg.), Modernes Mittelalter.

Neue Bilder einer populären Epoche, Frankfurt a. M., Leipzig 1994, 2. Aufl., Frankfurt a.

M., Leipzig 1999 (Insel Taschenbuch 2513), S. 165-208.
21 Michel Foucault, Sexualität und Wahrheit, Bd. 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt a. M. 1977,

S. 114.

22 Besonders interessant ist die Stigmatisierung des Henkers, die in der frühen Neuzeit stark

zugenommen hat, wobei diese nicht etwa die Obrigkeiten betrieben haben, sondern das Zunft-
bürgertum, siehe Joachim Gernhuber, «Strafvollzug und Unehrlichkeit», Zeitschriftfür
Rechtsgeschichte, GA 74 (1957), S. 119-177.

23 Siehe Pascale Sutter Grassi, Von guten und bösen Nachbarn. Nachbarschaft undNachbarschafts¬
beziehungen im spatmittelalterlichen Zürich, Diss. Zürich 2001, erscheint Zürich 2002, bes.

Teil 5: «Sozialkontrolle innerhalb der Nachbarschaft».
24 Gerd Schwerhoff, Aktenkundig und gerichtsnotorisch. Einfuhrung in die Historische Kriminali¬

tätsforschung (Historische Einführungen 3), Tübingen 1999, S. 11-14. Siehe auch Stanley



¦19-

Cohen, Andrew Scull (Hg.). Social Control and the State - Historical and Comparative Essays,
Oxford 1983.

25 Martin Dinges. Der Maurermeister und der Finanzrichter. Ehre, Geld und soziale Kontrolle im

Paris des 18. Jahrhunderts (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte 105),

Göttingen 1994, S. 174.

26 Schwerhoff (wie Anm. 24). S. 11 f.

27 Dinges, «Frühneuzeitliche Armenfürsorge» (wie Anm. 17), S. 11 und 27: «Wegen der erheb¬

lichen Bedeutung der Selbsthilfe in der frühneuzeitlichen Gesellschaft ist deshalb das Sozial-

disziplinierungsparadigma als einseitig und verzerrend zurückzuweisen. Es ist einseitig, weil es

gesellschaftliche Entwicklung nur als von oben gesteuerten Integrations- und Repressionsprozess

zu konzipieren vermag.» Siehe auch Martin Dinges. Stadtarmut in Bordeaux 1525-1675. Alltag
- Politik - Mentalitäten (Pariser Historische Studien 26). Bonn 1988.

28 Knut Schulz. Handwerksgesellen und Lohnarbeiter. Untersuchungen zur oberrheinischen und
oberdeutschen Stadtgeschichte des 14. bis 17. Jahrhunderts, Sigmaringen 1985. S. 196-208.
Zu den Zünften siehe den Beitrag von Ralf Lusiardi in diesem Band.

29 Zum Beispiel Werner Bosshard. Familie, Verwandtschaft, Vermögen. Eine sozialgeschichthche
Untersuchung der letztwilligen Verfügungen in den Zürcher Gemächtebüchern der Jahre
1428-1438, Lizentiatsarbeit Universität Zürich 1998 (masch.).

30 Das ist selbst auf dem Land so. Siehe dazu Mireille Othenin-Girard Ländliche Lebensweise
und Lebensformen im Spatmittelalter Eine wirtschafts- und sozialgeschichthche Untersuchung
der nordwestschweizerischen Herrschaft Farnsburg, Liestal 1994. S. 121 f.: abgesehen von
einem Dorfpfarrer hat kein einziger Stifter und keine einzige Stifterin einen Knecht oder eine

Magd in die Jahrzeit mit eingeschlossen!
31 Die Ergebnisse der neueren Untersuchungen dazu referiert der Beitrag von Martin Dinges in

diesem Band.
32 Der Rat von Zürich verfügte zum Beispiel 1480 die Amortisationspflicht von Stiftungen an

geistliche Institutionen für Pfründen Jahrzeiten, Vigilien. Kirchenbau und Bruderschaften:
«Was aber zuo spenden armen lüten gesetzt ist, sol man nit schuldig sin zuo lösen ze gebent.»
Hans Nabholz (Hg.), Die Zürcher Stadtbücher des XIV. und XV. Jahrhunderts, Bd. 3, Leipzig
1906, S. 229. Nr. 147. 21. August 1480. Siehe Hans-Jörg Gilomen. «Renten und Grundbesitz in
der toten Hand. Realwirtschaftliche Probleme der Jenseitsökonomie», in: Peter Jezler (Hg.),
Himmel, Hölle, Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter. Katalog zur Ausstellung des Schweize
rischen Landesmuseums in Zürich und des Schnütgen-Museums in Köln 1994, Zürich 1994. S.

135-148, hier S. 138.

33 Der Zürcher Chorherr Felix Hemmerli hat unter Berufung auf das Basler Konzil dazu aufgeru¬
fen das Geld statt für neue Stiftungen an den kirchlichen Aufwand besser zur Unterstützung der

Armen zu verwenden. Siehe Clarissimi viri Juriumque doctoris Felicis Hemmerhn cantoris
quondam Thuricensis varie oblectationis opuscula et tractatus. Ex Basilea Jdibus Augusti M
ccccxcvij [1497], fol. 61v-73v, hier fol. 73r. Siehe Hans-Jörg Gilomen. «Der Traktat <De

emptione et venditione unius pro viginti> des Magisters Felix Hemmerlin», in: Johannes
Helmrath und Heribert Müller (Hg.), Studien zum 15. Jahrhundert. Festschrift Erich Meuthen,
München 1994 S. 583-605.

34 Siehe dazu Robert Hugh Snape. English Monastic Finances in the Later Middle Ages, Cam¬

bridge 1926 (Cambridge Studies in Medieval Life and Thought 6). S. 111 ff.
35 Diese These vertritt prägnant etwa Jacques Chiffoleau, Les justices dupape. Delinquence et

criminalite dans la region d'Avignon au XIV siecle, Paris 1984.

36 Frantisek Graus. Pest - Geissler - Judenmorde. Das 14. Jahrhundert als Krisenzeit, Gottingen
1987 (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte 86), 4. Aufl., Göttingen
1998: siehe auch Ders., «Randgruppen der städtischen Gesellschaft im Spätmittelalter»,
Zeitschrift für Historische Forschung^. 1981. S. 385^137.

37 Robert JUtte. Obrigkeitliche Armenfürsorge in deutschen Reichsstädten der Frühen Neuzeit.
Städtisches Armenwesen in Frankfurt am Main und Köln, Köln 1984.

38 Siehe zum Beispiel Lyndal Roper, «Drinking, Whoring and Gorging: Brutish Indiscipline and



¦20-

the Formation of Protestant Identity», in: Dies., Oedipus and the Devil. Witchcraft, Sexuahty
and Religion in Early Modern Europe, London, New York 1994, S. 145-167, hier S. 146:

Konfessionalisierung sei «the formation of religious ideologies and institutions in Lutheranism,
Calvinism and Catholicism. This, too, can be seen as part ofthe process of social disciplining».
Eingeschlossen ist «moral behaviour, cultural forms and the increasing power ofthe religiously
zealous State». «It applies not just to particular confessions but Stresses the similarity of
developments in states of differing religious character.» S. 147: «Discipline, however, was not
an early modern invention. The origins of Discipline Ordinances lay in the late medieval period
[...].» «The Reformations's achievement was to link the concept of discipline with evangelical
fervour, creating a far more compelling and integrated vision of a disciplined society.» «When

people became truly Calvinist, so the argument would seem to run, they gave up drinking,
whoring and gambling and whole communities began to live godly lives [...].»

39 Gilomen (wie Anm. 1), bes. S. 123 ff.
40 Wolfram Fischer, Armut in der Geschichte: Erscheinungsformen und Lösungsversuche der

«sozialen Frage» in Europa seit dem Mittelalter, Gottingen 1982. Als Gesamtdarstellung nenne
ich Bronislav Geremek, Geschichte der Armut: Elend und Barmherzigkeit in Europa, München
1988, im italienischen «Original» (da polnisch unveröffentlicht) mit dem bezeichnenden Titel:
Lapietä e laforca.


	Bemerkungen zu einem Paradigmenwechsel in der Erforschung der vormodernen Armenfürsorge

