
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 15 (1998)

Artikel: Öffentlicher Konsum in Wirtshäusern : soziale Funktion des Konsums in
den Zürcher Landvogteien Greifensee und Kyburg im 15./16.
Jahrhundert

Autor: Hürlimann, Katja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katja Hürlimann

Öffentlicher Konsum in Wirtshäusern

Soziale Funktion des Konsums in den Zürcher Landvogteien
Greifensee und Kyburg im 15./16. Jahrhundert

Im Zentrum dieses Texts steht das Konsumverhalten im öffentlichen Raum an der
Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert, das anhand von Wirtshausern in den
ländlichen Untertanengebieten Zürichs thematisiert werden soll. Essen und Trinken

im privaten Raum, beispielsweise innerhalb der Familie, liegen deshalb ausserhalb

der Betrachtung.
Das Wirtshaus war neben der Kirche einer der wichtigsten Treffpunkte für die

Dorfbevölkerung und übte zentrale Funktionen innerhalb der dörflichen Gesellschaft

aus. Ausgehend von sozialen Handlungen einzelner Wirtshausbesucher und

-besucherinnen sollen Aussagen zur sozialen Funktion des öffentlichen Konsums
und des Orts, an dem diese Handlungen stattfinden, für das Dorfleben gemacht
werden und damit ein Beitrag an die Untersuchung der sozialen Beziehungen
innerhalb der Landbevölkerung geleistet werden.'
Der Beitrag gliedert sich in drei Teile. Erstens sollen die Begrifflichkeit geklärt
sowie Erläuterungen zum alltäglichen Leben im Wirtshaus gemacht werden. Im
zweiten Teil betrachte ich die sozialen Beziehungen im Wirtshaus und im dritten
untersuche ich die Funktion des Wirtshauses für das soziale Leben der ländlichen

Bevölkerung.
Wirtshäuser waren v. a. Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts Thema
der historischen Forschung. Vor allem Theodor von Liebenau hat sich umfassend

mit den Wirtshäusern der Schweiz befasst, dabei ging er allerdings primär von
normativen Quellen aus. Ähnliches gilt auch für die Untersuchungen von Johanna

Kachel und Hans Conrad Peyer. Im Gegensatz dazu soll hier versucht werden, die
Wirtshäuser ausgehend von den interagierenden Gästen zu untersuchen. Mit dem

mikrogeschichtlichen Zugang sollen die Aussagen von Hans Conrad Peyer zur
Entwicklung der Gastfreundschaft zum Gasthaus anhand konkreter Beispiele
überprüft werden.2

In der historischen Literatur zum Thema Konsum wird in der Regel nach Aspekten

der Entstehung von Konsumgütern sowie nach ihrem Symbolgehalt gefragt.3
Hier geht es mir nun darum, das Schwergewicht nicht allein auf die konsumierten

147



Güter zu legen, sondern auch auf die Tätigkeit des Konsumierens einzugehen. Es

soll gezeigt werden, dass im Wirtshaus weniger das Konsumgut - in der Zürcher
Landschaft häufig der Wein -, sondern das gemeinsame Essen und Trinken Träger
von Symbolen war.
Die ausgewählten Quellenbeispiele, im Vordergrund stehen Gerichtsquellen des

ausgehenden 15. und frühen 16. Jahrhunderts,4 beschränken sich auf das Gebiet der

beiden Zürcher Landvogteien Greifensee und Kyburg. Die Einschränkung auf
einen engen geographischen und zeitlichen Raum ermöglicht den mikrogeschichtlichen

Zugang und die Untersuchung der Interaktionen einzelner Wirtshausgäste.

Das Wirtshaus aus alltagsgeschichtlicher Sicht

Die öffentlichen Ess- und Trinklokale der frühen Neuzeit werden in der
historischen Literatur in der Regel in Wirtshäuser, Weinschenken und Stuben unterteilt.

Als «Wirtshaus», «Wirtschaft» oder «ehafte Taverne», in gewissen Regionen
auch als «Gasthof», wurden im 15. und 16. Jahrhundert Lokale bezeichnet, die
mit einem in der Regel vom Inhaber der niederen Gerichtsbarkeit verliehenen,
herrschaftlichen Privileg ausgestattet waren.5 Eine solche Wirtshausgerechtigkeit
blieb, selbst wenn das Wirtshaus nicht weiter geführt wurde, an der Hofstatt hängen

und ging beim Verkauf oder Vererbung der Hofstatt an die neuen Inhaber
über6 Nur die Inhaber einer ehaften Taverne waren berechtigt, Wein zusammen
mit einer Mahlzeit zu verkaufen. Diese Form der Kontrolle des Alkoholkonsums
durch die Inhaber der niederen Gerichtsbarkeit erstreckte sich nicht über den

gesamten öffentlichen Alkoholausschank in den Zürcher Land- und Obervogteien,
denn Wein aus Eigenanbau durfte von allen Weinbauern frei ausgeschenkt
werden.7 Die Weinbauern waren gegenüber den Inhabern der Wirtshausgerechtigkeiten
insofern benachteiligt, als sie keine Mahlzeiten verkaufen durften, dafür waren sie

auch nicht - wie die Tavernenwirte - verpflichtet, auf Wunsch ein Nachtlager für
die Gäste zur Verfügung zu stellen. Den Inhabern von Weinschenken in der

Zürcher Landschaft drohte um 1530 bei Missachtung des Verkaufsverbot für
Essen eine Busse von 5 Mark.8

Zusätzlich zur juristischen Unterscheidung zwischen Weinschenke und Wirtshaus

ist die in jüngster Zeit von Albert Cordes eingeführte Unterscheidung zwischen
Stube einerseits und Wirtshaus oder Weinschenke andererseits zu erwähnen.9

Stuben hätten öffentliche Funktionen und seien zudem in Besitz einer
genossenschaftlichen Vereinigung, einer Zunft oder einer Gemeinde. Die Gesellschaft habe

sich dort regelmässig zum Trinken und geselligen Beisammensein sowie zur
Erledigung von Amtsgeschäften getroffen. Die Stubendefinition von Cordes trifft

148



allerdings auch auf viele Wirtshäuser zu. Auch diese erfüllten häufig «öffentliche
Funktionen»; so sind denn für die frühe Neuzeit ehafte Wirtshäuser und Stuben

nicht immer klar unterscheidbar. Gerade in kleineren Dörfern befand sich die
Gemeindestube nicht selten in einem Raum des öffentlichen Wirtshauses. Relativ
klar ist die Unterscheidung von Stube und Wirtshaus also lediglich, wenn nach

dem Besitzer unterschieden wird. Stuben gehörten einer Genossenschaft und
Wirtshäuser einer Privatperson. Ausserdem standen Gemeindestuben primär der

Dorfgemeinde zur Verfügung, in Marthalen beispielsweise war es nicht erlaubt,
private Feste in der Gemeindestube zu veranstalten.10

Die Terminologie der Gerichtsakten des ausgehenden 15. und beginnenden 16. Jahr

hunderts erlaubt eine genaue Differenzierung der verschiedenen Wirtshaustypen
leider nur selten. In der Regel wurden alle Wirtshäuser als «hus» bezeichnet. Nur
selten kann anhand des Konflikts geklärt werden, ob es sich um ein ehaftes

Wirtshaus, eine Weinschenke oder eine Gemeindestube handelte. Nur in Glücksfällen

wird in der gleichen Gerichtsakte gleichzeitig von «hus» und «wirtshus»
oder von «hus» und «stube» gesprochen.11 Im folgenden kommen auch Orte zur
Sprache, die lediglich mit «hus» bezeichnet wurden. Falls es sich dabei um ein

privates Haus handelte, ist doch anzunehmen, dass es durch den Besitzer für die

Dorfgenossen und -genossinnen als Trinkstube geöffnet und dadurch zum Ort
öffentlichen Konsums wurde.
Wenn ich im folgenden von Wirtshäusern spreche, meine ich im modernen Sinne
des Begriffs alle öffentlichen Lokale, in denen getrunken und/oder gegessen wer
den kann. Gemeindestuben werden nur am Rande behandelt, da in den beiden
untersuchten Landvogteien lediglich eine in Kloten, eine in Marthalen und eine in
Winterthur nachweisbar ist.12

Noch bis weit ins 16. Jahrhundert lässt sich kaum klären, wie viele Wirtshauser in
den verschiedenen Dörfern existierten und wo sie im Dorf lagen. Rückschlüsse

aus dem 18. Jahrhundert lassen die Vermutung aufkommen, dass in jedem Dorf
der Landvogteien Greifensee und Kyburg mindestens ein Wirtshaus - eine ehafte

Taverne oder wenigstens eine Weinschenke - existierte.13 Der inoffizielle Charakter

der Weinschenken bringt es mit sich, dass diese nicht administrativ erfasst

wurden und deshalb in den Quellen nur zufällig in Erscheinung treten, nämlich
dann, wenn sie Schauplatz eines Streits geworden waren.
Auch die Frage nach der Lage der Wirtshäuser innerhalb der Dörfer ist anhand der

schriftlichen Quellen des 16. Jahrhunderts nicht beantwortbar. Genauere
Hinweise zur Lage der Wirtshäuser innerhalb der Dörfer könnten nur archäologische
Untersuchungen geben. Die Aussage, Kirche und Wirtshäuser wären am Dorfplatz

einander gegenübergestanden, ist zwar vermutlich auch für viele Dörfer in
der Zürcher Landschaft zutreffend.14 Allerdings darf nicht ausser acht gelassen

149



werden, dass an gewissen Orten die Wirtshäuser auch ausserhalb des DorfZentrums,

beispielsweise an der Landstrasse, lagen. Fehraltorf erhielt sogar, mit der Begründung,

dass die Landstrasse hier vorbeiführe, die Erlaubnis, zwei ehafte Wirtshäuser

zu führen.15

Welche sozialen Gruppen besuchten nun diese Wirtshäuser und wie können die
Besucher und Besucherinnen kategorisiert werden? Am leichtesten sind die Gäste

der Wirtshäuser nach ihrem Geschlecht unterscheidbar.

Das häufige Vorkommen von Männernamen und das seltene Auftreten von Frauennamen

in den Gerichtsakten lässt zunächst vermuten, dass Frauen nur selten das

Dorfwirtshaus besuchten. Nur in einem einzigen von 32 Fällen traten Frauen als

Zeuginnen des Wirtshausgeschehens auf. Und in keiner einzigen Klage kommen
Frauen als Konfliktpartei in Ehrhändeln und Schlägereien vor, die im Wirtshaus
stattfanden.

Die inhaltliche Untersuchung der Aussagen der männlichen Zeugen zeigt jedoch,
dass Frauen immer wieder erwähnt wurden und ihre Anwesenheit im Wirtshaus

nie als etwas Aussergewöhnliches beschrieben wurde. So sprachen beispielsweise
in einer Ehrverletzungsklage vor dem Gericht zu Uster der Kläger und die Zeugen
davon, dass junge Frauen anwesend waren.16 Auch in den Zürcher Ehegerichts-
büchern, und zwar in der Regel im Zusammenhang mit einem im Wirtshaus

gemachten Eheversprechen, wurde häufig erwähnt, dass sich Frauen in Wirtshäusern

aufhielten.17 Dies lässt darauf schliessen, dass die Geselligkeit in den
Wirtshäusern der frühen Neuzeit durchaus Frauen und Männern zugänglich war. Unklar
bleibt dagegen die Frage, ob alle Frauen - junge und alte, verheiratete und

unverheiratete - das Dorfwirtshaus besuchten. Die in den Gerichtsquellen erwähnten

Frauen wurden entweder als Mädchen - «meitlinen» oder «töchteren» - bezeichnet

oder waren noch unverheiratet, wie zahlreiche Beispiele aus den Ehegerichts-
büchern zeigen. Es ist durchaus denkbar, dass der dörfliche Verhaltenscodex

älteren, verheirateten Frauen verbot, das Wirtshaus zu besuchen. Leider fehlen zur
sicheren Klärung dieser Frage für das beginnende 16. Jahrhundert die Quellen.

Hingegen ist aus der Landvogtei Kyburg in einer Gerichtsakte aus dem Jahre 1520

eine Wirtin überliefert.18 Ich gehe aber grundsätzlich davon aus, dass Frauen in
der Wirtshausöffentlichkeit des 16. Jahrhunderts durchaus präsent waren und ihre

Untervertretung in den Gerichtsakten im frühneuzeitlichen Rechtssystem begründet

liegt.19

Trotz der weiblichen Präsenz in dörflichen Wirtshäusern darf nicht vergessen
werden, dass sich zu bestimmten Anlässen ausschliesslich Männer im Wirtshaus
trafen. Das sogenannte «gesellenmahl» beispielsweise scheint eine reine

Männerangelegenheit gewesen zu sein.

Hinweise zur geographischen Herkunft der Wirtshausbesucherinnen können eben-

150



falls aus den Zeugenaussagen gewonnen werden, da die Gerichtsschreiber jeweils
die Herkunft der befragten Zeugen wie auch der Konfliktparteien nannten. Diese
Hinweise aus den Zeugenlisten zeigen deutlich, dass nicht nur Wirtshäuser im

eigenen Dorf besucht wurden, sondern auch solche in den Nachbardörfern. Diese

wurden nicht nur von aus den unterschiedlichsten Gründen im Nachbardorf
weilenden Einzelpersonen besucht, sondern die Männer begaben sich gruppenweise
dorthin.20 Das gesellige Leben in den Landvogteien Greifensee und Kyburg
spielte sich in der Regel in einem Umkreis von 10 km ab. Weiter entfernte
Wirtshäuser besuchten die Dorfgenossen eigentlich nur auf Kriegszügen.
Die Frage nach der sozialen Herkunft der Gäste lässt sich nur ansatzweise klären,
da die Gerichtsquellen des 15. und 16. Jahrhunderts nur selten Angaben zur
sozialen Herkunft enthalten. Für ein prosopographisches Vorgehen fehlen die

notwendigen seriellen Quellen, denn beispielsweise Kirchenbücher, die eine

Identifizierung ermöglichen könnten, entstanden erst in den 1530er Jahren, und in den

Steuerbüchern für die Zürcher Landschaft sind nur die Jahre bis 1471 verzeichnet.
Trotzdem können einige Angaben zur sozialen Herkunft der Besucher und
Besucherinnen gemacht werden.

Bei den wenigen Berufsangaben zu den in den Gerichtsakten erwähnten Personen

handelt es sich überdurchschnittlich häufig um gewerbliche Berufe. Da die

Dorfbevölkerung nur zu einem kleinen Teil aus Gewerbetreibenden bestand und es

auch unwahrscheinlich erscheint, dass lediglich Gewerbetreibende das Wirtshaus

besuchten, könnte es sich bei den erwähnten Personen ohne Berufsangaben um
Bauern gehandelt haben, eventuell sogar um Hofstätteninhaber. Denn auch der

Zusatz, dass es sich um einen Knecht gehandelt habe, ist in den Akten relativ

häufig zu finden.
Selbst Stadtbürger besuchten immer wieder die Dorfwirtshäuser, wenn sie sich in
den Dörfern der Zürcher Landschaft aufhielten. Aus dem Jahre 1519 ist beispielsweise

der Besuch von Ritter Renward Göldly, Burger zu Zürich, im Wirtshaus zu
Pfäffikon überliefert. Göldly beklagte vor dem Pfäffiker Landvogteigericht die

Ehrverletzung durch einen Dorfbewohner von Pfäffikon. Aus der Gerichtsverhandlung

erfahren wir ausserdem, dass der angeklagte Claus Tobler mit Göldly befreundet

war, und dass die beiden sich häufig im Wirtshaus zu Pfäffikon trafen.21

Auch der Dorfpfarrer gehörte zu den Gästen der Wirtshäuser. So geriet beispielsweise

Pfarrer Caspar Pfister aus Uster mit einem Dietrich Haselbach um die

Bezahlung des Weins derart in Streit, dass die Auseinandersetzung in einer
Messerstecherei eskalierte.22

Das Publikum in den Wirtshäusern der Landvogteien Greifensee und Kyburg war
demnach ziemlich heterogen. Im Wirtshaus trafen sich Frauen und Manner,
Gewerbetreibende und Bauern, Stadtbürger und die Landbevölkerung.

151



Das Wirtshaus als Zentrum sozialer Interaktionen:
Verhaltensregeln und Trinksitten

Erst das Vorhandensein und die Kenntnis der verschiedenen gesellschaftlichen
Verhaltenscodes im Wirtshaus ermöglichte den Gästen ein differenziertes soziales

Handeln. Die Regeln konnten bewusst eingehalten oder auch verletzt werden, so

dass Regelverletzungen zur Provokation anderer benutzt werden konnten. Dies

begann bereits mit dem Eintreten ins Wirtshaus, wenn die Gäste bei der Wahl des

Tisches bestimmte Regeln einhalten mussten.23 Diese Verhaltensregeln erscheinen

in den Gerichtsakten bei Regelverstössen, die zu einem Streit im Wirtshaus

führten und durch ein obrigkeitliches Gericht geregelt werden mussten. Das

heisst, die Verhaltensregeln können nur indirekt, d. h. anhand der Regelverstösse
erkannt werden. Dabei muss der Umgang der Gäste mit diesen Regeln
mitberücksichtigt werden. Wann und aus welchen Gründen wurden sie bewusst oder
eventuell unbewusst verletzt?
Anhand eines Beispiels sollen hier einige Fragen in diese Richtung gestellt werden.

Ein Streit aus dem Jahre 1520 zwischen Stoffel Hamberger einerseits und

Jörg und Heini Hettlinger andererseits, alle drei aus Pfäffikon stammend, mag als

Beispiel für Verhaltensregeln dienen, die den gemeinsamen Weinkonsum regelten.

Im Wirtshaus von Elsa Mockin trafen sich einige junge Männer («gesellen»)
und tranken Wein. Die Gesellen forderten neu ins Wirtshaus eintretende Gäste

unter der Bedingung zum Mittrinken auf, dass diese auch etwas an den Wein
zahlten.24 Als Stoffel Hamberger im Wirtshaus erschien, wurde auch er an den

Tisch gebeten und trank mit den anderen Wein. Allerdings weigerte er sich, auf
die Forderung einzugehen, «dz er ein quärtli win schusse». An diesem Punkt
eskalierte die Situation: Hamberger weigerte sich, den Wein mitzufinanzieren,
und wurde deshalb von Hettlinger als Schmarotzer bezeichnet. Dies wollte sich

Hamberger nicht bieten lassen und konterte, wer von ihm sage, er sei ein Schmarotzer,

der sei kein Biedermann. Dieser Wortwechsel führte schliesslich zu einer

Schlägerei zwischen den beiden, da Hamberger der Meinung war, lediglich getrunken
zu haben, was ihm angeboten worden war.25

Bereits in dieser Auseinandersetzung zeigen sich mehrere codierte Verhaltensformen

sozialer Beziehungen: Erstens wurden ins Wirtshaus eintretende Gäste an
einen Tisch gebeten, und die Neueintretenden setzten sich nicht einfach zu einer
bestehenden Gruppe. Zweitens war es üblich, dass man sich an der Zeche beteiligte,

nachdem man an einen Tisch gebeten worden war. Offensichtlich kam es

aber auch zu Einladungen.
Grundsätzlich sind zwei Interpretationsmöglichkeiten für den oben beschriebenen

Streit denkbar. Die Beteiligten könnten von verschiedenen Normensystemen aus-

152



gegangen sein, oder aber sie provozierten sich bewusst. Ich neige zur zweiten
Variante: Die beiden Familien standen bereits 1496 wegen einem Wegstreit vor
Gericht26 und zogen sich auch später noch etliche Male vor den Richter.27 In
diesem Fall muss davon ausgegangen werden, dass es auch für Stoffel Hamberger
klar war, dass er sich an der Bezahlung des Weines beteiligen sollte, er den ihm
verhassten Jörg Hettlinger jedoch mit seiner Weigerung provozieren wollte. Hettlinger
reagierte mit einem verbalen Angriff auf Hambergers Ehre. Damit nahm der

Konflikt ritualisierte Formen an, indem er nun nach den Regeln des Ehrhandels

ausgetragen wurde.28 Die Anwesenden waren sich der dörflichen, normalerweise
informellen Verhaltensregeln des Wirtshauslebens sicher bewusst, spielten jedoch
damit, indem sie Regelübertretungen zur Provokation des Gegners nutzten.

Umgekehrt war es auch möglich, entlang der vorgegebenen Regeln latente Konflikte
nicht zum Ausbruch kommen zu lassen.

Ein weiterer Konfliktpunkt lag in der Regelung der Bezahlung von Wein, der von
den Gästen selber mitgebracht wurde. Es war in den Zürcher Dorfwirtshäusern
nicht ungewöhnlich, dass die Gäste ihr Essen und Trinken selber mitbrachten und

der Wirt die Speisen für seine Gäste kochte. Die Bezahlung des mitgebrachten
Weins führte dagegen nicht selten zu Auseinandersetzungen. So gerieten sich der
Pfarrer von Uster und ein Dietrich Haselbach derart in die Haare, dass der Streit in
einen Ehrhandel und dann eine Messerstecherei eskalierte. Der Pfarrer wollte den

von ihm mitgebrachten Wein bezahlt haben, während ihn Haselbach aber seinerseits

aufforderte, den Wein zu spendieren.29

Ausserdem war es offenbar durchaus üblich und wurde auch erwartet, dass

mitgebrachter Wein an die ganze Tischrunde ausgeschenkt wurde.30

Hinweise auf Trinksitten finden sich in den Gerichtsakten und obrigkeitlichen
Erlassen mit Ausnahme des Zutrinkens keine. Obwohl das Zutrinken, das einer

Aufforderung zum Mittrinken entsprach,31 in den Offnungen und Mandaten als

häufige Trinksitte beschrieben und immer wieder verboten wurde, ist aus den

Landvogteien Greifensee und Kyburg lediglich ein Nachgang wegen Zutrinkens
bekannt.32 Dort wurden mehrere Zeugen zum Verhalten eines Hans Gigag betreffend

befragt; dieser wurde dann auch durch das Ratsgericht zu einer Busse von
einer Mark Silber verurteilt. Hans Gigag hatte den Knecht des Wirtshauses zur
Wiege aufgefordert, mit ihm zwei Gläser Wein auszutrinken, was der Knecht
nicht tat.33 Zutrinken galt als Herausforderung, die, wollte man seine Ehre nicht
verlieren, eigentlich nicht zurückgewiesen werden durfte.

Trotz der wenigen Belege scheint das Zutrinken auch in der Zürcher Landschaft
wie in anderen Regionen weit verbreitet gewesen zu sein.34 Allerdings erfuhr die
Zürcher Obrigkeit normalerweise nichts davon, weil die Zecher nichts erzählten.

Auch im Fall von Hans Gigag erwähnten nicht alle Zeugen, wer den Knecht auf-

153



gefordert hatte, etwas zu trinken. Ein Peter Ebersberg beispielsweise schilderte
relativ detailliert den Verlauf des Zutrinkens ohne aber den Namen des Herausforderers

zu nennen: «Peter Ebersperg seit, er syge by anndren uf siner meister
Stuben gesessen, do kerne einer zuo irem tisch, zuo dem selben redty er, in

bedunckty, inn tursty, [...] es müsty jetz einer zwey glesser mais usstnncken und

mit einer hand schencken und mit der andren trincken, aber das er wuss, wer, der

syg im vergessen und unwussent.»35 Die dörflichen Abwehrmechanismen gegen
obrigkeitliche Normen, die jenen der Dorfbevölkerung nicht entsprachen,
funktionierten offenbar bei vielen Zeugen.

Funktionen öffentlichen Konsums im Wirtshaus

Das Wirtshaus war, abgesehen von Orten, die im Zusammenhang mit der Arbeit
oder Religionsausübung standen, der einzige öffentliche Treffpunkt im Dorf. Hier
trafen Freunde und Feinde auf engstem Raum aufeinander, was dazu führte, dass

Freundschaften durch das gemeinsame Trinken gestärkt werden, aber auch alte

Feindschaften wieder ausbrechen konnten.

Auch die Gerichtsakten der Landvogteien Greifensee und Kyburg erwähnen
normalerweise nur die Konfliktsituationen, die standige Aktualisierung von Solidaritäten

durch gemeinsamen Wirtshausbesuch erscheint nur nebenbei.

Beispielsweise brach im Wirtshaus zu Uster einen schwelenden älteren Streit
zwischen den beiden Müllern von Uster erneut aus, als die beiden im Wirtshaus

am gleichen Tischen essen sollten. Die Provokation von Heini Ryser, der das von
Hensly Müller gemahlene Mehl als von schlechter Qualität bezeichnet hatte,

beantwortete Müller, indem er sich weigerte, aus der gleichen Schüssel wie Ryser
zu essen. Zusätzlich hätte er, wie aus der Klage gegen ihn zu entnehmen ist,

behauptet, «er hetty nach nie gehört, dz mine heren den Heini Rysser für ein bider

man heim geschickt hetten», und damit hätte er die Ehre Rysers verletzt und den

Frieden gebrochen.36 Offenbar gelang es den anderen Anwesenden, die beiden

wieder zu beruhigen, denn es kam zu keinen Handgreiflichkeiten im Wirtshaus.

Nicht immer verliefen solche Provokationen im Wirtshaus gewaltfrei. Ein
Beispiel aus Greifensee zeigt, dass die Stimmung im Wirtshaus blitzschnell von

geselliger Unterhaltung in Aggressivität umkippen konnte. Im Hause des Untervogts

von Greifensee versammelten sich im Jahre 1508 nach dem Kirchweihfest
einige junge Männer.37 Im Verlaufe des Abends beschuldigte der Schmied Ulrich
Winkler aus Uster, zusammen mit einem Huber, Siggi Bachmann der Homosexualität.

Bachmann wandte sich anfänglich hilfesuchend an den Untervogt, der sich

jedoch nicht durchzusetzen vermochte. Darauf wehrte sich Bachmann seinerseits

154



mit einem Angriff auf die Ehre Winklers und Hubers.38 Dies provozierte Winkler
und Huber erneut, und sie bezeichneten Bachmann als schlechten Gesellen. Als
ein anderer Gast, Hürner aus Greifensee, die Situation zu beruhigen versuchte,

schlug ihn Winkler «hinderrugz» zu Boden. Jetzt versuchte der Untervogt erneut,
Herr der Lage zu werden und bot Winkler Frieden. Dieser weigerte sich so lange,
diesen anzunehmen, bis ihn der Untervogt mit Gewalt dazu zwang.39 Frieden
bieten hatte zum Ziel, einen kurzfristigen Unterbruch eines Konflikts zu erreichen,

damit dieser später entweder durch Schiedsleute oder durch ein obrigkeitliches

Gericht beigelegt werden konnte. So konnten Gewaltanwendungen häufig
vermieden werden. Bei dem Streit im Hause des Untervogts reichte dieses, in der

Regel erfolgreiche Instrumentarium bei weitem nicht aus; die Situation beruhigte
sich nicht, und die Provokationen durch Winkler und Huber gingen weiter. Offenbar

suchte der Untervogt jetzt obrigkeitliche Hilfe und lief zum Landvogt. Als er
ins Wirtshaus zurückgekehrt war, erzählte er, der Landvogt habe befohlen, sie

mussten Frieden geben.40 Die Situation beruhigte sich allerdings erst, nachdem

Winkler und Huber ins nächste Wirtshaus weitergezogen waren.
Dieser Fall ist einer von vielen, bei denen Verbalinjurien im Wirtshaus begangen
wurden. Wirtshäuser eigneten sich als öffentliche Orte, an denen sich regelmässig
ein bedeutender Teil der Dorfbevölkerung versammelte und dadurch für Publikum

gesorgt war, hervorragend für Angriffe gegen die Ehre von Feinden. Zur
Wiederherstellung der verletzten Ehre wurden verschiedene Strategien angewendet,

die vom Aussprechen einer weiteren Verbalinjurie bis zu Gewalttätigkeiten
wie Schlägereien und Messerstechereien führen konnten. Gewalttätigkeiten
gehörten zu den durch die Gesellschaft weitgehend akzeptierten Reaktionsmöglichkeiten
auf Ehrverletzungen und traten im Wirtshaus auch immer wieder auf. Aus den

Landvogteien Greifensee und Kyburg sind für die Jahre 1480-1520 allerdings
lediglich elf Klagen bekannt, die von Gewalttätigkeiten in Wirtshäusern berichten.41

Diese Zahl liegt zweifellos zu tief. Vermutlich sind viele Auseinandersetzungen,

die in Wirtshäusern ausbrachen, nie in die Gerichtsquellen eingegangen,
sei es, dass sie informell zwischen den Beteiligten wieder geregelt wurden, sei es,
dass die niederen Gerichte der Landvogteien den eindeutig erscheinenden Fall
nicht schriftlich festhielten.42 Andererseits darf berechtigterweise angenommen
werden, dass viele Vermittlungsversuche erfolgreicher verliefen als der oben

geschilderte im Wirtshaus zu Greifensee.

So verletzte beispielsweise Uly Therer im Wirtshaus zu Fehraltorf Felix
Kramers Ehre mit demVorwurf der Sodomie mit Hunden. Die beiden konnten an Ort
und Stelle wieder versöhnt werden, was mit einer Suppe und zwei Kopf Wein

bestätigt wurde.43

Ob Wirtshäuser tatsächlich ein Ort ständiger Gewalttätigkeiten waren, eine «Art

155



Massenschule der Brutalität»,44 möchte ich deshalb bezweifeln. Dem immer wieder

vorgebrachten Argument der enthemmenden Wirkung des Alkohols45 kann

entgegengehalten werden, dass gerade beim gemeinsamen Weintrinken viele
Streitigkeiten beigelegt und Freundschaften gestärkt wurden. Die Bedeutung des öffentlichen

Konsums von Wein im Wirtshaus für die dörfliche Soziabilität darf deshalb

weder unterschätzt noch ausschliesslich von seiner konfliktiven Seite her betrachtet

werden. Der gesellige Aspekt des Wirtshauses, der in direktem Zusammenhang
mit den Konsummöglichkeiten steht, übte eine nicht zu unterschätzende Funktion
für die dörfliche Gesellschaft aus, denn hier fand die innerdörfliche Kommunikation

statt. Damit ist das Wirtshaus auch ein wichtiger Ort der Meinungsbildung,
der Solidarisierung aber auch der Ausgrenzung.46

An diesem Punkt möchte ich auf die eingangs genannte These zurückkommen,
wonach nicht der Wein an sich ein symbolgeladenes Konsumgut sei, sondern die

Handlung des Trinkens symbolisch sei.

Im Wirtshaus wurden eine ganze Reihe von Rechtsgeschäften ausgehandelt und

anschliessend bei einem gemeinsamen Trunk bekräftigt.47 Die Gründe, warum
das Wirtshaus dafür so beliebt war, sind vielfältig. Der erste hat vermutlich

weniger mit den Konsummöglichkeiten des Wirtshauses zu tun als damit, dass es

ein öffentlicher, neutraler Ort war, der sich deshalb besonders gut zum Aushandeln

von Abmachungen eignete. Es soll in diesem Zusammenhang auch erwähnt
sein, dass das Gasthaus in einigen Regionen bis weit ins 16. Jahrhundert Zentrum
des Handels zwischen Kaufleuten war.48 Zweitens ist der spezielle Umgang mit
Schriftlichkeit im 16. Jahrhundert zu erwähnen. Noch im 16. Jahrhundert wurden
zahlreiche Rechtsgeschäfte in der Zürcher Landschaft nicht schriftlich festgehalten,

sondern es blieb bei der mündlichen Übereinkunft. Dies bedeutete, dass die
Anwesenheit von Zeugen beim Vertragsabschluss ganz zentral war. In der Regel
wurden im Wirtshaus die übrigen Gäste bei einem Vertragsabschluss zum
Mitessen und Mittrinken eingeladen und der Vertragsabschluss noch einmal vor
Zeugen bekräftigt. Damit wurde sichergestellt, dass bei eventuellen späteren

Uneinigkeiten diese Zeugen den Vertrag bestätigen konnten. Zusätzlich bestand

beim Vertragsabschluss vor Zeugen ein gewisser sozialer Druck auf die Beteiligten,

die Vereinbarung auch tatsächlich einzuhalten. Schliesslich war die Dorföffentlichkeit

über den Inhalt des Geschäfts informiert, und die Gefahr war gross, bei

Missachtung der Abmachung als Lügner dazustehen.

Bei Einigkeit bestätigten die Vertragspartner die Abmachung mit einem

Handschlag und gemeinsamem Weintrinken, manchmal sogar mit einem gemeinsamen
Essen. Dieses Ritual ersetzte die heute üblicherweise ebenfalls ritualisierte Art
der Vertragsunterzeichnung. Bei allen diesen Ritualen symbolisierte die Handlung

des «Zuprostens» und anschliessenden gemeinsamen Trinkens die Einigkeit

156



in der ausgehandelten Vereinbarung. Symbolische Bedeutung kam somit dem

Weintrinken an sich zu, was bedeutet, dass Solidarisierungen wie auch Ausgrenzungen
über die Handlung des Trinkens stattfanden und nicht über den Konsum einer
bestimmten Weinsorte.

Nicht nur Rechtsgeschäfte wie Käufe und Verkäufe, Pfandübergaben und Erbteilungen
wurden im Wirtshaus abgeschlossen, sondern auch unzählige Eheversprechen
wurden dort gegeben. Das Versprechen wurde durch das Überreichen von Geld,49

durch Handschlag und v. a. auch durch einen gemeinsamen Trunk bestärkt.50

Die Wirtshäuser im Zürcher Untertanengebiet übten aber nicht nur für die
Kommunikation zwischen den Untertanen eine zentrale Funktion aus, sondern auch für
die Kommunikation zwischen der Obrigkeit und ihren Untertanen. Die Zürcher

Obrigkeit nutzte die Wirtshäuser für herrschaftliche Zwecke und führte dort

Gerichtsverhandlungen durch. Dies ist für die Wirtshäuser in Embrach und
Pfäffikon überliefert,51 die durch diese obrigkeitliche öffentliche Aufgabe den

Stuben, die sich nach Cordes genau durch ihre öffentliche Funktion von den gewöhnlichen

Wirtshäusern unterscheiden, sehr nahe kommen.52 Damit ist das Wirtshaus,

trotz den oben dagelegten subversiven Elementen, neben der Kirche der

wichtigste Ort der Kommunikation zwischen städtischer Obrigkeit und dörflichen
Untertanen.
Dass dem Wirtshaus eine zentrale öffentliche Funktion zukam, zeigt sich auch

darin, dass das Wirtshaus als Aufbewahrungsort von Pfändern aller Art genutzt
wurde, und Vieh und Güter eingestellt werden konnten; selbst Schuldbürgen
konnten gegen Entgelt dort untergebracht werden.53

Wirtshäuser hatten weiterhin neben der Funktion für das Dorfleben die Aufgabe,
die Versorgung der Reisenden sicherzustellen. In diesem Zusammenhang ist auch

die explizite Erlaubnis durch die Zürcher Obrigkeit zu sehen, dass Fehraltorf zwei
ehafte Wirtshäuser haben soll.54

Weiter dienten Wirtshäuser wohl auch der Werbung von Söldnern, die
Werbeaktivitäten waren im 16. Jahrhundert allerdings illegal und mussten heimlich
geschehen. In den Gerichtsakten der Landvogteien Greifensee und Kyburg ist das

Werben von Söldnern und das Reislaufen nur am Rande präsent. Dementsprechend

wenig ist bekannt über Werbeaktivitäten in den Wirtshausern und über die

Rolle, die der Wirt beispielsweise als «Broker»55 inne hatte. Ein Zusammenhang
zwischen Reisläufertum und Wirtshaus wird nur in einer einzigen Akte
hergestellt. In einer Kundschaft zur Untersuchung des Reislaufens ist festgehalten,
dass ein Rudy Ernst im Wirtshaus zu Töss erzählt habe, dass am Zürichsee
Reisläufer gesucht würden.56 Ich halte es allerdings für wahrscheinlich, dass in
den Wirtshäusern regelmässig Söldner angeworben wurden, und dass die Wirte
als Vermittler auftraten.57

157



In den Gerichtsquellen der Landvogteien Greifensee und Kyburg nicht zu belegen,

jedoch für viele Wirtshäuser bedeutend, sind die Funktionen des Wirtshauses

als Spital fürVerletzte, als Armenhaus, als Asyl sowie als Gefängnis.58

Zusammenfassend kann folgendes festgehalten werden. Dem Wirtshaus kam als

einem der wichtigsten Treffpunkte eine zentrale Rolle innerhalb der dörflichen
Soziabilität zu. Es war demzufolge weitgehend identisch mit der dörflichen
Öffentlichkeit. Die Möglichkeit des gemeinsamen Weinkonsums nutzten Frauen und

Männer aus ganz verschiedenen sozialen Gruppierungen. So ermöglicht die
Untersuchung des Mikrokosmos Wirtshaus anhand von Gerichtsakten einen kleinen
Einblick in die sozialen Interaktionen der Dorfbevölkerung im 16. Jahrhundert.

Mit seiner Bedeutung als Treffpunkt und mit der Möglichkeit, Wein zu trinken,
hängt seine wichtige Funktion bei Vertragsabschlüssen zusammen. In den
frühneuzeitlichen Dörfern der Zürcher Landschaft ersetzte das Gedächtnis der Dorfbevölkerung

schriftliche Vertragsabschlüsse noch häufig, es war ausreichend, die

Abmachungen in der Öffentlichkeit zu treffen.

Vereinbarungen aller Art wurden mit dem Trinken eines alkoholischen Getränks,
in den beiden untersuchten Landvogteien in der Regel Wein, bekräftigt. Dabei
kam primär dem Weintrinken als sozialer Handlung symbolische Bedeutung zu,
und weniger der Weinsorte als Prestigeobjekt. Es gibt keine Hinweise in den

Quellen des 16. Jahrhunderts darauf, dass die Sohdarisierungen oder Ausgrenzungen
durch den Konsum einer bestimmten Weinsorte stattfanden.

Dorfwirtshauser sind bedeutende Orte zur Aktualisierung sozialer Beziehungen;
hier werden beim gemeinsamen Weinkonsum Solidaritäten gestärkt, aber auch

durch die zahlreichen Streitigkeiten Feindschaften geschürt.

Anmerkungen

1 Dieser Text steht im Zusammenhang mit meiner Dissertation zur ländlichen Soziabilität in
den Landvogteien Greifensee und Kyburg an der Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert, die
auf eine Untersuchung der sozialen Beziehungen innerhalb der Landbevölkerung zielt. Für
die kritischen Hinweise danke ich besonders Roger Sablonier, Thomas Meier. Regula
Schmid und Simon Teuscher.

2 Vgl. v. a. Theodor von Liebenau. Das Gasthof- und Wirtshauswesen der Schweiz in älterer
Zeit, Zürich 1891; Johanna Kachel. Herberge und Gastwirtschaft in Deutschland bis zum
17. Jahrhundert(Btihtftt zur Vierteljahrschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, 3),

Stuttgart 1924; Hans Conrad Peyer «Gastfreundschaft und kommerzielle Gastlichkeit im
Mittelalter». Historische Zeitschrift 235 (1982). 265-288: Hans Conrad Peyer (Hg.),
Gastfreundschaft Taverne und Gasthaus im Mittelalter (Schriften des Historischen Kollegs
Kolloquien. 3). München 1983: Hans Conrad Peyer. Von der Gastfreundschaft zum Gasthaus.

Studien zur Gastlichkeit im Mittelalter (Monumenta Germaniae Historica Schrif-

158



ten, 31), Hannover 1987; Anne Radeff, «Le reseau des auberges vaudoises au XVIIIe siecle»,
Revue Historique Vaudoise 101 (1993), 125-137.

3 Vgl. Peter Burke, «Res et verba. Conspicuous consumption in the early modern world», in:
J. Brewer, R. Porter (Hg.), Consumption and the World ofGoods, London 1993, 148-161.

4 Vor allem Staatsarchiv Zürich (StAZ) A 123.1 (Akten der Landvogtei Greifensee); A 131.1

und 2 (Akten der Landvogtei Kyburg); B VI 232-B VI 247 (Rats- und Richtbücher); B II
6-58 (Ratsmanuale).

5 Vgl. beispielsweise für Taverne: «taefern» StAZ W 1, Nr. 22-22 nr. 7 (4. 5. 1474);
«tafern», Nr. 22-24 nr. 8 (10. 10. 1489), Nr. 24-28 nr. 9(10. 10. 1489) und CII.7 nr. 307(7.
2. 1491); Wirtshaus: «wirtshus» StAZ A123.1 nr. 5 (27. 9. 1480); «wirtzhus» A 123.1

nr. 62 (22. 6. 1518); Gasthaus: «gasthuss» A 27.2 nr. 230 (30. 8. 1506).
6 Vgl. Gustav Billeter, Die ehehaften Tavernenrechte im Kanton Zürich, Diss., Zürich 1928,

19-23; Theodor von Liebenau, Das Gasthof- und Wirtshauswesen der Schweiz, 40—4-1. Wie
Liebenau ausführte, war es in andern Regionen durchaus üblich, dass diese Gerechtigkeit
durch den Landes- oder Gerichtsherrn an eine ganze Gemeinde verliehen wurde.

7 StAZ BII.15, 105 (5. 6. 1489), CIII.10 nr. 13 (16. 3. 1490), IIIAAbl.l (26. 3. 1530) und

A 42.2 (undatiert). Vgl. auch Karl Hoyer,Das ländliche Gastwirtsgewerbe im deutschen

Mittelalter nach Weistümern, Diss., Oldenburg 1910, 10. Hoyer stellte fest, dass das

allgemeine Schenkrecht für selbst produzierten Wein weit verbreitet war.
8 Vgl. StAZ IIIAAbl.l (26. 3. 1530).
9 Albrecht Cordes, Stuben und Stubengesellschaften. Zur dörflichen und kleinstädtischen

Verfassungsgeschichte am Oberrhein und in der Nordschweiz (Quellen und Forschungen
zur Agrargeschichte, 38), Stuttgart 1993, 16.

10 Hans Conrad Peyer, Von der Gastfreundschaft zum Gasthaus, 276.
11 Vgl. beispielsweise die Gerichtsakte aus der Landvogtei Kyburg vom 2. 12. 1507, wo von

«hus», «Hans Hirten hus» und «Hans Hirten Stuben» gesprochen wird (StAZ A 131.1

nr. 113). Dagegen meinten die Zeugen aus Uster, als sie erzählten, sie seien in «Hans Kellers

huss» gewesen, ein Wirtshaus («das wirtzhuss zum Beren zuo Uster»).
12 Albrecht Cordes, Stuben und Stubengesellschaften, 266, 311. Der Nachweis der Gemeinde¬

stube von Kloten stammt aus dem Jahre 1603; die Gemeindestube aus Marthalen ist seit
dem Jahre 1526 quellenmässig fassbar.

13 Aus dem 16. Jahrhundert ist lediglich eine Liste der ehaften Wirtshäuser in der Landvogtei
Kyburg überliefert. Vgl. «Verzeichnis der Wirtshäuser der zürcherischen Landschaft aus
dem Jahre 1530 nach einer Abschrift aus dem 18. Jahrhundert», Zürcher Taschenbuch 29

(1906), 238. Es handelt sich hier um eine Abschrift aus dem 18. Jahrhundert von J. J. Leu;
die älteste mir bekannte Abschrift der Wirtshausliste ist diejenige im Weissen Buch I von
Landvogt Hans Rudolf Lavater (1534) für die Landvogtei Kyburg; StAZ Flla 172.

14 Albrecht Cordes, Stuben und Stubengesellschaften, 79.

15 «Verzeichnis der Wirtshäuser der zürcherischen Landschaft aus dem Jahre 1530», in: Weis¬

ses Buch I von Landvogt Hans Rudolf Lavater (1534) für die Landvogtei Kyburg; StAZ
Flla 172: «Zuo Alltorff umb der strass willen zwen wirt».

16 Der Kläger Felix Kramer sagte beispielsweise: «allso wie Uoly Thererer zuo Wangen syg
gewaesen unnd da selbs gerett soelle haben, wie Felix Kramer zuo Alltorff [Fehraltorf] in
einem schlafftrunck syg gewaesen unnd da toechteren wellen zuo trincken geben, do soelle
im ein hund in den fuessen gelegen sin, uff soeliches er gerett soell haben, uss sehygen, ich
han dir din muotter gehydt, des aber Felix vermeint, Uoly soelt söliches nit von im geret
haben» StAZ A 123.1 nr. 96 (19. 8. 1525).

159



17 Annli Fuchs von Uster erzählte beispielsweise dem Ehegericht in Zürich: «und an ein

sontag nach fassnacht werind sy [Annli Fuchs und Jörg Schumacher aus Maur] inn Herrman
des wirts huss, da neme er ein glass mit win und seite, so da drinck, das es ein ee sye, da

trinckt sy und er auch [...].» StAZ YY 1.3 (1528-1529), 9 (14. 5. 1528).
18 Jörg Hettlinger liess sagen, «wie dz ungevarlich in viertzechen tagen er und ander guot

gesellen In Elsa Mockin huss ein abent urten wellen tuon und da mit einander truncken und

gessen und guotter dingen gesin [...].» StAZ A 131.2 nr. 67 (14. 3. 1520). Das Wirtshaus
lag vermutlich in Pfäffikon (ZH).

19 Auch Le Roy Ladurie stellte fest, dass Frauen die dörflichen Wirtshäuser besuchten. Em¬

manuel Le Roy Ladurie, Montaillou. Ein Dorf vor dem Inquisitor 1294 bis 1324, Frankfurt

a. M. 1986, 286.

20 «Simon Vaterlass d[ici]t, die von Embrach unnd die von BUlach habint mit einandernn in
Cuonrat GUdels huss zuo Embrach ein schlafftrunck gethan [...].» StAZ A 27.3 (undatiert;
circa Juni/Juli 1520).

21 «Darzuo der genant Class Tobler [Pfäffikon] durch sin erlopten fursprech antwurten liess,
das inn söliche clag an genanten her Rennwarden [Renwart] Göldlin, rytter, befrömden tätt,
dann die wil her Rennward bi inen zuo Pfeffikon gesin, sye er vil bi im gesin in urten och
mit im gässon und truncken etwen habi her Rennwald nach im geschickt, etwen kämy er
sust und guotter dingen mit einandern gesin, [...].» StAZ A 131.2 nr. 61 (13. 12. 1519).

22 Vgl. StAZ A 123.1 nr. 5 (27. 9. 1480). Vgl. auch YY 1.5, 107 (30. 10. 1533) die Ehefrau
Elsi Caspar beklagt sich über ihren Ehemann Pfarrer Hans Röist von Greifensee.

23 Vgl. dazu Erving Goffman, Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag, Mün¬
chen 1969. Goffman vergleicht das Wirtshaus mit einem Theater, mit dem Eintritt der

Gäste ins Wirtshaus würden diese die Bühne betreten und folgten ihren Rollen. Dabei wurden

sie von andern Gästen genau beobachtet.

24 «[...] und da mit einander truncken und gessen und guotter dingen gesin, do sygindt etlich
gesellen zuo inen komen, den buttindt sy ze trincken und sprächind zu inen, ir einer hetti
ein quärtly win geben und dz ir einer och eins gäbi, dz sy dester mer zuo trincken und dz sy
mit inen trinkindt, dz taettindt sy [...].» StAZ A 131.2 nr. 67 (14. 3. 1520).

25 Ausschnitt aus der Aussage von Jörg Hettlinger: «[...] in dem kämy Stoffel Gyger och zuo
inen, dem buttindt sy ouch zuo trincken, do nämy er selbs brott in ir urten und ässy mit
inen, do redtindt sy gütlich zuo im, er habi da mit inen gessen und inen dz ir abgeschmarotzot
und dz er och ein quärtly win schusse, do sprach Stoffel, er hetti inen nütz ab geschmarotzot,

gessen und truncken, dann dz sy im selbs guotz willens geben hettindt und er wölte inen

nutz geben, woltindt sy bättlen, so söltindt sy für eins riehen puren huss gan. Daruff redti er

zu im, er hetti inen dz ir abgeschmarotztot und gaessen und wölti er nütz geben, so hetti er

sy in ir urten wol rüwig gelassen. Do sprach Stoffel Gyger, welicher redti, dz er inen dz ir
abgeschmarotzot, gessen und truncken hett, der redti nit als ein byderman, daruff schlugindt
sy zuo samen und die wil dann Stoffel zu im geredt, dz redt kein byderman, so geburti sich
im dz als ein fromen zuo verantwurten [...].» StAZ A 131.2 nr. 67 (14. 3. 1520).

26 StAZ BII.27 102 (21. 11. 1496).
27 StAZ A 131.2 nr. 67 und 68 (14. 3. 1520) Ehrverletzungsklagen; A 131.2 nr. 76 (18. 6.

1520) + nr. 77 (5. 7. 1520) Klagen um Schmerzensgeld wegen der Verletzungen, die aus
den Schlägereien um die beiden Ehrverletzungen resultierten; A 131.2 nr. 123 (28. 11.

1522) weitere Ehrverletzungsklage; B VI 247, 89r (28. 4. 1520) Appellationen gegen die
Urteile des Gerichts zu Pfäffikon.

28 Vgl. zu den Ehrstreitigkeiten Martin Dinges, «<Weiblichkeit> in <Männlichkeitsritualen>?

160



Zu weiblichen Taktiken im Ehrenhandel in Paris des 18. Jahrhunderts», Francia 18 (1991),
71-98, hier 80. Hier hält Dinges fest, dass Ehrverletzungen einen Code darstellen, «in dem

sich ganz andere Probleme ausdrücken». Somit käme der Ehre Verweisstruktur zu.

Vgl. auch Martin Dinges, «Die Ehre als Thema der historischen Anthropologie. Bemerkungen

zur Wissenschaftsgeschichte und zur Konzeptualisierung», in: Klaus Schreiner, Gerd
Schwerhoff (Hg.), Verletzte Ehre. Ehrkonflikte in Gesellschaften des Mittelalters und der
Frühen Neuzeit (Norm und Struktur. Studien zum sozialen Wandel in Mittelalter und
Früher Neuzeit, 5), Köln u. a. 1995, 29-62. Vgl. auch Rainer Walz, «Agonale Kommunikation

im Dorf der Frühen Neuzeit», Westfälische Forschung 42 (1992), 215-251. Vgl. die
weiteren Erläuterungen zum Ehrhandel weiter unten.

29 StAZ A 123.1 nr. 5 (27. 9. 1480).
30 Vgl. die Auseinandersetzung zwischen Clas Tobler (Pfäffikon) und Renward Göldly von

Zürich. Der Streit eskalierte, weil Renward Göldly den von ihm mitgebrachten Wein nicht
an alle Anwesenden ausschenken liess. Dies obwohl Göldly den Wein nicht bezahlt haben

wollte. StAZ A 131.2 nr. 61 (13. 12. 1519).
31 Vgl. Idiotikon Bd. 14, Sp. 1180 f.; Elmar Lutz, «Trinken und Zutrinken in der Rechts¬

geschichte», in: F. Ebel et al., Ferdinandina, Herrn Prof. Dr. iur. Ferdinand Elsener zum
sechzigsten Geburtstag am 19. April 1972, 2. Aufl., Tübingen 1973, 56-67.

32 StAZ A 123.1 nr. 20 (undatiert). Das undatierte Aktenstück wird durch das Idiotikon ohne
weitere Belege auf das Jahr 1504 datiert. Eine Datierung ins beginnende 16. Jahrhundert
erscheint jedoch naheliegend.

33 «Uoly Bannk seit, dar ir etwen menger zur Wiegen zuo nachtgessen, do underselben habe

Hanns Gigag, miner herren knecht, dem knecht zur Wiegen ein klein glessli mit win botten
und bracht das uss ze trincken und als derselb [Heini und] [gestr.] knecht nit weit trincken,
jedoch truncke er ein wenig [dasselb desselb Hanns nit weit] [gestr.] und stalte das glässli
mit win dar uff den tisch, in dem welti Uoli Lochman das truncken haben, das weit derselb
Hanns Gigag nit zuolass, sonder [selti das von im truncken] [gestr.] der knecht sölli das

ustrincken. Uoly Lochman seit wie obstat, doch das derselb knecht truncken eines uss, das

annder stalti er von im, das hiesse er der frowen geben, die wells ouch nit trincken» StAZ
A 123.1 nr. 20 (undatiert).

34 Vgl. zum Zutrinken: Albrecht Cordes, Stuben und Stubengesellschaften, 126; Karl Hoyer,
Das ländliche Gastwirtsgewerbe im deutschen Mittelalter nach Weistümern, 62 f.; Ossip
Demetrius Potthoff, Georg Kossenhaschen, Kulturgeschichte der deutschen Gaststätte.

Umfassend Deutschland, Österreich, Schweiz und Deutschböhmen, Berlin 1935, 139; Rainer

Walz, «Agonale Kommunikation im Dorf der Frühen Neuzeit», 227; Albert Hauser,
Vom Essen und Trinken im alten Zürich. Tafelsitten, Kochkunst und Lebenshaltung vom
Mittelalter bis in die Neuzeit, Zürich 1962, 120; Peter Ziegler, Zürcher Sittenmandate,
Zürich 1978, 52.

35 StAZ A 123.1 nr. 20 (undatiert).
36 StAZ A 123.1 nr. 45 (2. 3. 1514).
37 StAZ B VI 244, 75 und 81 (7. 9. 1508; Urteil: 7. 11. 1508 und 9. 11. 1508).
38 «zuo letst wölte Bachman uff gewuschd sin und redte, er wölte ee, dz si maerchen ghigt

hetten» StAZ B VI 244, 75 (7. 9. 1508). «maerchen ghigen» Sodomie mit einer Stute

(Idiotikon, Bd. 2, Sp. 394).
39 «wie wol er guoter undervogtt im ob sechs oder siben malen frideb anforderti, so geb er im

doch den nit bis er inn mit gwalt in sin armen brechti und also handt habti, dz er sich nit

regen möchte» StAZ B VI 244, 75. Vgl. zum Frieden bieten und Frieden geben HRG I;

161



Sp. l275-l292;Lexikon des Mittelalters, München 1986, Bd. 3, Sp. 919; Rudolf His,
«Gelobter und gebotener Friede im deutschen Mittelalter», Zeitschrift der Savigny-Stiftung
für Rechtsgeschichte, Germ. Abt. 33 (1912), 139-223.

40 «[...] so tribe Winckler das mer dann Huober, do ging er in der obervogts hus und wölt im
den handel sagen, aber er schlieffe, dz er inn nit wollt wecken und gieng wider in sin hus

und sagte der vogtt hett im bevollen er sollt inn bi den eiden so im gesworen hetten,

gepieten gegen Bachman für wort und werck frid zuo hallten nit dest minder wölti Winckler
und Huober allweg besser sin dan Bachman und ruorten inn zuo lettzsd an, dz er inen den

Bachman zu recht annem, dz wölt er nit tuon, dan Bachman hett inen kein args nie tan und
do er nidt kern, wölten si erst mer win han und die sach richten, den wölt er inen nit gen, do

giengen si uss sinem hus in Hans Malers hus.» StAZ B VI 244 (7. 9. 1508), 75.

41 Die Zahl bezieht sich auf die Anzahl Klagen vor den Landvogteigerichten und dem Rats¬

gericht.
42 Dies entsprach einer üblichen Praxis an den Landvogteigerichten. Nur auf ausdrucklichen

Wunsch der Beteiligten und wenn der Fall ans Ratsgericht weitergezogen wurde, erstellte
der Gerichtsschreiber ein Dokument.

43 Junghans Jegly von Altorf (Fehraltorf): «Daruff hab man sy bed in frid genumen und hab

Buman und ander sy gestrafft, wie vorgemelt. Do by letsten hab man sy bed ussgestelt und

uns under ein andren berett, wen sy unss dz uff gebint und ein ander für biderb lüt hallten
welltent und Felix sin guoter meyster sin weit ouch Uoly sin guoter knecht und des andren

numen me zuo argem dencken, so weltent wir sy verrichten, dz habent sy unss versprochen
und habent sy also erricht wie dann in obgemelten sagen vergriffen, nach des hoffrodels in
halt und von welichem dz uss kern, der soelt aller cost und schad abtragen, doch welltent
wir den heren nit vertädigett haben und habent sy uns zwen kopff win, ein supp, ein par
eiger zuo Verrichtung geben.» StAZ A 123.1 nr. 96 (19. 8. 1525).

44 Robert Muchembled, Die Erfindung des modernen Menschen. Gefühlsdifferenzierung und
kollektive Verhaltensweisen im Zeitalter des Absolutismus, Hamburg 1990, 24

45 Vgl. beispielsweise Bernhard Müller-Wirthmann, «Raufhändel. Gewalt und Ehre im Dorf»
in Richard van Dülmen (Hg.), Kultur der einfachen Leute, München 1983, 81: Er betonte,
dass Alkohol enthemmte und es deshalb «nicht verwunderlich ist, dass auch nach den

Starnberger Protokollen die Wirtshäuser Brennpunkt gewalttätiger Auseinandersetzungen

waren, die nicht selten mit schweren Verletzungen der Raufbolde endeten».

46 Vgl. Paul Kläui, Geschichte der Gemeinde Uster, Zürich 1964, 159, der diesen Aspekt in
seiner Ortsgeschichte von Uster auch herausstrich.

47 Vgl. beispielsweise die Erbteilung zwischen den Brüdern Pfister aus Greifensee: «er weit
den handschlag von inen haben, do habent sy im den teil gelassen und den verwinkopffet»
StAZ A 123.1 nr. 88 (4. 3. 1523). Aussage von Wolffgang Ramsperger, «dz am mentag
wäri hut achttag, sygent sy in sin hus komen und mit im zuo nacht gässen und zuo dem

schlafftrunck, kämy Rudi Guggenbül och zuo inen und fienngindt an von dem merckt ze
reden und butti Rudi Guggenbül inen sin guot zu Kempten umb acht hundert guldin, do

buttindt sy im sechs hundertt guldin und redti Rudi Guggenbül, er wölti inen ein guot
gäben, dz man hüpscher, fryger guot in der eiydgnoschafft nit funde, do meintti er, es wäry
schympf und hetti sin gygen tryby narren wärck und guot schympf mit sinen gesten und

grengy wider und für und hetti der ding nit vil acht unnd sobald ward redttindt sy der

merckt wäry beschechen umb achthundert guldin und hiessindt win köpf bringen». StAZ
A 123.1 nr. 99 (9. 1. 1525). Vgl. auch Hans Conrad Peyer,Von der Gastfreundschaft zum
Gasthaus, 244-246.

162



48 Hans Conrad Peyer, Von der Gastfreundschaft zum Gasthaus, 228.

49 «[...] demnach nam er 2 batzen us sim sekel und sach, ich gib dir die 2 batzen uf rechts und
redlich uff die e [...]» StAZ YY 1.2. (1525), 138 (26. 2. 1526).

50 Vgl. Anm. 17.

51 StAZ A 131.1 nr. 59 (19. 9. 1492); A 131.1 nr. 101 (17. 2. 1504).
52 Vgl. Albrecht Cordes, Stuben und Stubengesellschaften, 116 f.

53 Hans Conrad Peyer, Von der Gastfreundschaft zum Gasthaus, 246.

54 Vgl. Hans Conrad Peyer, Von der Gastfreundschaft zum Gasthaus, 236-246; Verzeichnis
der Wirtshäuser der zürcherischen Landschaft aus dem Jahre 1530, in: Weisses Buch I von
Landvogt Hans Rudolf Lavater (1534) für die Landvogtei Kyburg; StAZ Flla 172: «Zuo
Alltorff umb der strass willen zwen wirt».

55 Vgl. Ulrich Pfister, «Politischer Klientelismus in der frühneuzeitlichen Schweiz», Schwei¬

zerische Zeitschriftfür Geschichte 42 (1992), 28-68; Simon Teuscher, Bekannte - Klienten

- Verwandte. Soziabilitatsformen in der bernischen Gesellschaft und Politik um 1500,

Diss., Zürich 1996 (im Druck), v. a. Kap. 6.

56 «Bartly Berger von Töss d[ici]t, es habe sich begebenn, das er unnd ander gesellen zuo
Toss uff einem sontag, nämlichen uff oculy [24. 3. 1520], daselbs zuo Töss im wirtshuss

gesessenn unnd ein tag urty gethan sye daby inen gesin ein gsell genampt Rudy Ernst von
Wyssendangenn [Wiesendangen] unnd als sy under anderm der yetzigenn löuffenn zuo red

kernen, spreche der selb Ernst, wie dann ein geschrey gienge, das mann am ZUrichsew unnd

an andern orten zuo reiss zuge [...]...» StAZ A 27.3 (24. 3. 1520).
57 Vgl. Hans Conrad Peyer, Verfassungsgeschichte der alten Schweiz, Zürich 1978; Hermann

Romer, Herrschaft, Reislaufund Verbotspolitik. Beobachtungen zum rechtlichen Alltag der
Zürcher Solddienstbekampfung im 16 Jahrhundert (Zürcher Studien zur Rechtsgeschichte,
28), Zürich 1995, 76.

58 Vgl. Theodor von Liebenau, Gasthof- und Wirtshauswesen, 71-73; Hans Conrad Peyer,
Von der Gastfreundschaft zum Gasthaus, 246-254.

163




	Öffentlicher Konsum in Wirtshäusern : soziale Funktion des Konsums in den Zürcher Landvogteien Greifensee und Kyburg im 15./16. Jahrhundert

