
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 13 (1995)

Artikel: "Männer müssen alle werden..." : zum Funtionswandel der moralischen
Kritik im 19. Jahrhundert

Autor: Brändli, Sabina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-871669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-871669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sabina Brandli

«Männer müssen alle werden ...»

Zum Funktionswandel der moralischen Kritik im 19. Jahrhundert

Thema dieses Aufsatzes sind die männlichen Leit- und Feindbilder, die im 19.

Jahrhundert die bürgerliche Moral vermittelten.' In groben Zügen soll skizziert werden,

wie die im 18. Jahrhundert noch ständisch geprägte bürgerliche Tugendlehre

im 19. Jahrhundert von einem Geschlechter- und Rassendiskurs überlagert wurde.

Während das männliche Leitbild eine Virilisierung (Vermännlichung) und Stählung

erfuhr, wurden die männlichen Feindbilder von einer abwertenden Feminisierung

erfasst. Einleitend gehe ich kurz auf das 18. Jahrhundert ein, auf die

Herausbildung eines bürgerlichen Bewusstseins und auf die Abgrenzung vom

Adel. Zur Situation Mitte des 19. Jahrhunderts muss ich mich mit Stichworten

begnügen. Im Hauptteil gehe ich auf die Situation Ende des 19. Jahrhunderts ein.

Ich stütze mich auf den deutschsprachigen bürgerlichen Diskurs und beziehe

mich zuerst hauptsächlich auf Preussen, dann auf das Deutsche Kaiserreich.

Vergleichend befasse ich mich zudem mit den Verhältnissen in der Schweiz.

Ständische Feindbilder

Schon in der moralischen Literatur des 18. Jahrhunderts wurden neben

vorbildhaften Musterleben gerne Schauergeschichten geboten: Ein moralisch

verurteilter Lebenswandel führte in der Regel zum finanziellen Ruin, endete in

Krankheit, Siechtum und Tod. Neben den ständisch nicht festgeschriebenen

Buhlerinnen, Liederlichen und Müssiggängern, die wir beispielsweise in den berühmten

Erklärungen Lichtenbergs2 zu den Hogarthschen Kupferstichen finden, gab es

die Laster, die einem Stand zugeschrieben wurden. Im bürgerlichen Diskurs des

18. Jahrhunderts war der höfische Aristokrat das Feindbild Nummer eins.'

Betrachtet man die Feindbilder der Aristokraten und die nicht standesspezifisch

festgelegten negativen Figuren im Detail, so fällt auf, dass sich das Feindbild im

129



Gegenbild erschöpfte. Das Feindbild verkörperte die Laster, machte das Gegenteil

des bürgerlichen Leitbildes deutlich. Diesen Befund erschliesst ein Studium
der zeitgenössischen Anstandsliteratur, wie beispielsweise Knigges «Über den

Umgang mit Menschen», früher Zeitschriften, wie die sogenannten «Moralischen
Wochenschriften», sowie der pädagogischen Literatur. Die Grundwerte des Bürgers

waren in verschiedener Hinsicht Programm: Einfachheit und Natürlichkeit
richteten sich gegen die Pracht der Aristokraten, die in einer von Sittenmandaten

geprägten Ordnung nur unter-, nicht überboten werden konnte. Die Ehrlichkeit
verwies auf die Solidität des Geschäftsmannes. Die Reinlichkeit war einerseits
mit dem Arbeits- und Leistungswillen, andererseits mit der kontrollierten Sexualität

gekoppelt. Reinlichkeit förderte gemäss dem bürgerlichen Denken den

Arbeitswillen und verhinderte schwüle Sinnlichkeit. Reinlichkeit bezeugte und

erzeugte Sittlichkeit.
Die negativen Formulierungen machen deutlich, dass das Feindbild lediglich die

Umkehrung des Leitbildes war. Es ist von «Entfernung von der Natur», von
«Verspottung der Unschuld und Reinigkeit», von «Unverschämtheit» und

«Inkonsequenz» die Rede sowie von «Üppigkeit, Unmässigkeit, Unkeuschheit.
Weichlichkeit, Ziererei».4 In anderen Worten: Entfernung von der Natur statt Natürlichkeit;

Unkeuschheit und Unverschämtheit statt Keuschheit und Scham; Unmässigkeit
statt Masshalten; Weichlichkeit statt Festigkeit; Flitterpracht statt Einfachheit;
sklavisches Kriechen statt selbstbewusstes Aufrechtstehen.

Die politische Bedeutung dieser Verknüpfung von Feindbild und Lasterkatalog
im 18. Jahrhundert hat Reinhart Koselleck in «Kritik und Krise» dargelegte
Gemäss Koselleck entwickelten bürgerliche Autoren in der Zeit der Aufklärung
einen Diskurs, der nicht nur die Vernunft zum Massstab machte, sondern auch

moralische Prämissen einführte. Diese moralische Argumentation ermöglichte es

den Bürgern, das aristokratische System zu hinterfragen, ohne politische
Forderungen an Adel und König zu richten. Diese moralische Kritik umging die

Zensur, die politische Umtriebe verbot, und unterhöhlte langfristig das ständische

System. Moralische Kritik ist implizit politische Kritik und führt zur Krise des

politischen Systems.
Ein moralischer Diskurs kann einerseits zur Legitimation von Macht oder von

Machtansprüchen dienen. Andererseits kann moralische Kritik die Abgrenzung
oder Ausgrenzung von spezifischen sozialen Gruppen zum Ziel haben. Meiner

Hypothese gemäss diente der moralische Diskurs im 19. Jahrhundert dazu, bestehende

Ungleichheiten zu legitimieren oder umgekehrt Gleichstellungsansprüche

130



von Juden und Frauen zu delegitimieren. Der moralische Diskurs überlagerte im

19. Jahrhundert den im Grunde der demokratischen Gleichheitsidee verpflichteten

politischen Diskurs und transferierte die Diskussion um die Zulassungskriterien

zu exklusiven Männerreservaten in einen unpolitischen, den Regeln

der Vernunft entzogenen Bereich: in den Raum des spekulativen Geschlechter-

und Rassendiskurses. Im übrigen gehorchte die moralische Kritik an der

aristokratischen Lebensführung ganz ähnlichen Mechanismen wie die Verteufelung

des «Unsoliden», das im 19. Jahrhundert mit dem Etikett des Jüdischen versehen

wurde. Das gleichsam mit einem Judenstempel versehene Stereotyp des Unsoliden

zeigt in seiner Entwicklung im 20. Jahrhundert, in der nationalsozialistischen

Hetzpropaganda, die Macht moralischer Feindbilder in der extremsten

Form.

Adlige und Juden

Machen wir einen Sprung in die Mitte des 19. Jahrhunderts. Die beiden Figuren

haben sich gegenseitig angenähert: der Bürger ist selbstbewusster, den Aristokraten

gegenüber nachsichtiger geworden, das Feindbild ist zum Fremdbild

geschrumpft. Doch von anderer Seite droht nun Gefahr: das Feindbild des Juden

taucht in der moralischen Literatur auf. Als Beispiel einer besonders aussagekräftigen

Quelle möchte ich Gustav Freytags knapp lOOOseitigen Bestseller «Soll und

Haben» von 1855 anführen.'' Der trivialisierte Bildungsroman war das «typische

Konfirmandengeschenk»7 und gilt als meistgelesener aller deutschen Romane

und als Schlüsselroman des politisch entmündigten, ökonomisch aber

prosperierenden deutschen Bürgertums."

Die bürgerliche Idealfigur ist eindimensional, denn alle negativen Aspekte, die

der Roman braucht, um nicht unrealistisch zu wirken, werden entweder den

aristokratischen oder den jüdischen Figuren zugeordnet. Die aristokratischen

Figuren bewahren noch verschiedene Elemente, die für die Verurteilung des Standes

durch das Bürgerturn seit der Aufklärung wichtig waren. Noch stärker negativ

besetzt sind allerdings die jüdischen Figuren. Freytag zeichnet in grellen Farben

den moralischen Verfall eines Lebenswandels, der nicht den bürgerlichen

Leitlinien folgt.1' Die Schicksale der lasterhaften Juden enden voraussehbar in

qualvollem Tod, Mord, Selbstmord und Siechtum. Die Analogie zum Erzählmuster

der bürgerlichen Tugendliteratur des 18. Jahrhunderts ist auffallend.1"

131



Die jüdischen Figuren zeigen die Schwerpunkte der bürgerlichen Moral auf. Der
geradezu leitmotivisch eingesetzte Schmutz, der in «Soll und Haben» den Weg
des Verbrechens anzeigt, macht uns für die Reinlichkeit der Bürger empfänglich.
Die schwüle Sinnlichkeit der jüdischen Figuren rückt die propere Sittlichkeit und
die Null-Erotik der Bürger aufs Siegerpodest. Die als jüdisch apostrophierte
Eitelkeit hat zum Ziel, die diskrete, ordentliche Art der Repräsentation der Bürger
zu preisen.

Noch vor dem modernen Antisemitismus entwickelte Freytag ein antijüdisches
Stereotyp ohne religiöse Implikationen. Einerseits verkörperte das Feindbild des

Juden, wie zuvor dasjenige des Aristokraten, die bürgerlichen Laster: Schmutz,
Sinnlichkeit, Unehrlichkeit, Eitelkeit, demonstrative Pracht, kriecherisch devote
Falschheit. Andererseits wurden den Juden zudem die negativen Aspekte der
bürgerlichen Tugenden zugeschoben: die Unerbittlichkeit des Gewinnstrebens,
die Kälte des Buchhaltergeistes, die Grausamkeit des Kapitalismus in einem Buch
notabene, dessen Titel «Soll und Haben» durchaus positiv, ja sogar poetisch
verstanden sein will. Der Jude verkörperte die Kehrseite der Medaille. Das Feindbild

nahm all die abgespalteten, negativen Gefühle, möglicherweise auch

Schuldgefühle, in sich auf und wurde in der Manier des Schauerromans dafür mit dem
Tod bestraft.

Feminisierung und Pathologisierung

Ein Sprung zur Jahrhundertwende soll uns erlauben, zwei Aspekte zu beleuchten:
die Feminisierung und die Pathologisierung des Feindbildes. Das Fremdbild der

bürgerlichen Frau hatte schon im späten 18. Jahrhundert als Abgrenzung zum
bürgerlichen Männerbild gedient. Seit Karin Hausens klassischem Aufsatz über
die Polarisierung der Geschlechtscharaktere ist die Herausbildung eines polaren
Geschlechterkonzeptes Ende des 18. Jahrhunderts deutlich geworden."
Charaktereigenschaften wurden geschlechterspezifisch zugeschrieben. Trotz einer
deutlichen Hierarchie der Geschlechter war das Frauenbild im 18. Jahrhundert jedoch
nicht negativ, sondern ergänzend gedacht.
Im 19. Jahrhundert setzte sich das polarisierte Geschlechterkonzept durch. Zudem
verschärften sich die Gegensätze. Nicht dem männlichen Geschlechtscharakter

Entsprechendes wurde im bürgerlichen Denken mit Weiblichkeit etikettiert.
Schon den Feindbildern der Aristokraten im 18. Jahrhundert haftete in der Per-

132



spektive der Bürger etwas Weibliches an, doch die Kritik erschöpfte sich nicht

darin. Ende des 19. Jahrhunderts hingegen haftete allen ausgegrenzten
Feindbildern als Weiblichkeit gedeutete Weichheit und Schwäche an. Die Feminisierung

war zugleich eine Abwertung, die zu einem eigentlichen Kurszerfall der

«Weiblichkeit» führte.

Fin de siècle und Jahrhundertwende erschienen vielen Zeitgenossen zudem als

krank. Der Arzt und Schriftsteller Max Nordau popularisierte mit seinem

zweibändigen, pseudowissenschaftlichen Werk den Begriff der «Entartung» und titelte

auch einen seiner zeitkritischen Romane «Die Krankheit des Jahrhunderts».12 Er

diagnostizierte dem Zeitgeist - wie später Käthe Sturmfels'1 - kurzerhand

«Entartung».14 Ein «lauthinschallender Protest einer Frau gegen die Entartung ihres

eignen Geschlechtes»15 sollte die Streitschrift von Käthe Sturmfels werden. «Krank

am Weibe» titelte sie das 1906 publizierte Buch und nannte darin den bedrohlichen

Krankheitserreger beim Namen: die Weiblichkeit. Die «Krankheit Frau»,

die Esther Fischer-Homberger"' in ihrer Arbeit über die Frau im medizinischen

Diskurs des 19. Jahrhunderts ortete, griff scheinbar auch die Männer an. Zum

Schluss ihres Pamphletes sah sich die selbsternannte Diagnostikerin Sturmfels

gezwungen, die deutschen Männer aufzurütteln: «Es ist wie ein Hohn, dass das

männlichste Volk dieser Erde, das deutsche, die Schmach erlebt, von seinen

Weibern dem Verfall entgegengeführt zu werden. [...] Diese Rolle spielt ihr,

deutsche Männer! Macht doch endlich die Augen auf und seht, was tatsächlich

geschieht!» Das Menschliche gab es in dieser polarisierten Vorstellung nicht:

«Es gibt männliche und weibliche Wesen, es gibt zwei Ideale, die wir <das

Männliche> und «das Weibliche» nennen, aber es gibt kein drittes Geschlecht,

dessen Teil «das Menschliche) wäre. Rein menschliche Eigenschaften und Fähigkeiten

gibt es nicht.»

Das männlichste Volk war also das deutsche. Und Weiblichkeit machte krank.

Nicht mehr lasterhaftes, den Juden oder Aristokraten zugeschriebenes Verhalten,

sondern Judentum und Weiblichkeit an sich bedrohten nun die Gesundheit. Käthe

Sturmfels fügte noch die Sozialdemokratie hinzu und erklärte Weiblichkeit, Judentum

und Sozialdemokratie zur ungesunden Trias. Doch Käthe Sturmfels rannte

offene Türen ein, denn die sogenannte Frauenfrage schürte bei vielen Männern

tatsächlich die Angst vor dem Verlust der Männlichkeit. In der Diskussion um das

Frauenstudium gehörte die Denkfigur zu den beliebten Argumenten: «Unsere Zeit

ist ernst. Das deutsche Volk hat anderes zu thun, als gewagte Versuche mit

Frauenstudium anzustellen. Sorgen wir vor allem, dass unsere Männer Männer

133



bleiben! Es war stets ein Zeichen des Verfalls, wenn die Männlichkeit den Männern

abhanden kam und ihre Zuflucht zu den Frauen nahm!»17

Die Schweizer Männer waren ebenso um die Schaffung und Erhaltung der
Männlichkeit bemüht und rivalisierten sogar um den Ehrentitel des männlichsten Volkes.

Nicht nur militärische Meisterdenker wie General Ulrich Wille, sondern auch
bescheidenere Redner waren diesen Denkmustern verhaftet. Ein im Weltgeschehen

nicht weiter in Erscheinung getretener Pfarrer namens Oskar Brandii
vermochte bei der Festrede einer Schlachtenfeier 1890 nur noch «Männer, Männer,
Männer» zu stammeln. Der Festredner sah den Basler Schulknaben ins begeisterte
Herz und las das stille Gelübde an deren stolz leuchtenden Augen ab. Es schien
ihm, als ob die männlichen Zuhörer still vor sich hin schwüren: «Wir wollen einst
auch Männer sein! [...] Wir wollen in dem Kampfe unserer Tage auch Männer
sein und wir wollen unsere Knaben und Jünglinge zu besseren Männern erziehen
als wir sind.

Ja, werthe Mitbürger! Wir Eidgenossen müssen wenn irgend ein Volk auf Erden
ein Volk von Männern sein und immer mehr werden. Die erste Frage in unserem
vaterländischen Katechismus heisst: «Welches ist die Kardinaltugend des Schweizers?)

und die Antwort lautet: «Die Kardinaltugend des Schweizers ist die
Mannhaftigkeit!)»"1

Virilisierung und Militarisierung

Die erwähnte Pathologisierung von Weiblichkeit und Judentum ist durch die

umgekehrt proportionale Aufwertung des männlichen Leitbildes ansatzweise erklärbar.

Die «Vermännlichung» und Stählung der Männlichkeit hingegen muss im

Zusammenhang mit der Propagierung und Durchsetzung der allgemeinen
Wehrpflicht gesehen werden. Obwohl die zunehmende Indienstnahme von Geschlechterbildern

im militärischen Diskurs des 19. Jahrhunderts wohl kaum als bewusste

Werbestrategie für das Militär gewertet werden kann, darf die daraus resultierende

Verbesserung des militärischen Prestiges nicht unterschätzt werden.
Seit Anfang des 19. Jahrhunderts wurde in Männerreservaten wie dem Militär,
Studentenverbindungen, Turnvereinen usw. das Bewusstsein für einen positiv
gewerteten männlichen Geschlechtscharakter gefördert. Männlichkeit wurde in
der Sozialisation dieser Vereine in die männlichen Körper eingeschrieben, durch
die körperliche Ertüchtigung, durch Drill, Duell oder Bestimmungsmensur,1"

134



Biercomment sowie andere scheinbar die Männlichkeit fördernde Rituale. Im

Militär wurde nicht nur soldatische Tugend, in den Studentenverbindungen nicht

nur akademisches Bewusstsein, in den Turnvereinen nicht nur Körperbeherrschung

gelehrt und gelernt, in diesen Männerreservaten wurde vor allem

Männlichkeit, ein gestählter, gekräftigter männlicher Geschlechtscharakter gelehrt und

gefeiert.
Die Lieder der Turnvereine, Männergesangsvereine und der Studentenverbindungen

besangen nicht nur die einschlägigen Fähigkeiten, die sich die Mitglieder
im Verein aneigneten, sondern auch Männlichkeit, d. h. die soziale Konstruktion

eines Geschlechtscharakters. Um 1900 sangen die Turner zur Singweise von
«Freude schöner Götterfunken»:

«Männer müssen alle werden

die umschlingt der Turnerbund

Nur in Mühen und Beschwerden

wird der Mut des Mannes kund

In des Mannes Brust erblüht

Liebe für das Vaterland,

Sie begeistert ihn, er glühet
Wenn er Brüdern reicht die Hand!

Als Mann wird man nicht geboren. Zum Manne muss man gemacht werden. Auch

der Turnverein nahm für sich in Anspruch, Schule der Männlichkeit zu sein.

Das Militär wurde erst im Verlaufe des 19. Jahrhunderts zur gepriesenen Schule

der Männlichkeit.:i Das Offiziers- oder Soldatenideal konnte erst durch den Wandel

in der Rekrutierung der Armeeangehörigen zu einem schichtenübergreifenden

Männerideal, zu einem universellen Geschlechtscharakter gerinnen. Anfang des

19. Jahrhunderts war die militärische Ausbildung in bürgerlichen Kreisen noch

keineswegs besonders beliebt. Vielbeschäftigte Vertreter des Wirtschafts- und des

Bildungsbürgertums mochten den Sinn des mechanischen Drills für ihre eigene

Person nicht einsehen und machten von den damals in Preussen noch zahlreichen

Möglichkeiten Gebrauch, Vertreter in den Militärdienst zu schicken.22 Erst im

Verlauf des 19. Jahrhunderts, nach den Befreiungskriegen und vollends nach den

militärischen Erfolgen im Deutsch-Französischen Krieg, bekam auch das zivile

bürgerliche Männerleitbild den bekannten scharfen, militärischen Zug.21 Zudem

135



prägten in der militarisierten Gesellschaft des Kaiserreichs nicht bürgerliche
Zivilmänner, sondern aristokratische Offiziere als Trendsetter das militärischschneidige

Ideal, das auch in den zivilen Bereich ausstrahlte.24

In der Schweiz ist dieser Zusammenhang bei der Durchführung der seit 1848 in
der Verfassung verankerten allgemeinen Wehrpflicht nachvollziehbar.25 1848
betraf die Wehrpflicht trotz der Formulierung «Jeder Schweizer ist wehrpflichtig»
nur eine beschränkte Zahl von Männern, da nur 3% der Bevölkerung ausgehoben
wurden.u Erst seit der Bundesverfassung von 1874 war die Diensttauglichkeit der
Männer das einzige Kriterium für die Aushebung.27 Dies ist die Voraussetzung für
die Ideologie der Armee als Schule der Männlichkeit.21*

Der disziplinierte, stramme Männerkörper stand im starken Kontrast zum
zierlichen, zerbrechlichen, unzähmbaren Frauenkörper - und zu demjenigen der
Juden und der Homosexuellen. Durch die Sozialisation auf exklusivem
Männerterritorium und durch spezifische Instanzen, die ihrem Anspruch gemäss der

Vermännlichung dienten, wurde dieser männliche Körper als lebendiger
Beweis des Geschlechtscharakters konstruiert. Zur Messlatte der «Virilisierbarkeit»
wurde die Militärtauglichkeit.
Der Wandel von einem militärischen Geist als einem Berufsethos von Söldnern

zu einem gestählten Geist als männlichem Geschlechtscharakter vollzog sich in
mehreren Phasen. Bereits in der Zeit der deutschen Befreiungskriege bestand
zwischen der «Vermännlichung» des Militärwesens (der Argumentation, der
Militärdienst fördere den männlichen Geschlechtscharakter) und der Militarisierung

der männlichen Geschlechterrolle eine Wechselwirkung. In propagandistischer

Absicht formulierte Lieder und Gedichte besangen die militärische
Härtung des männlichen Geschlechtscharakters.29 Auch aus den Schriften des

Turnvaters Jahn Anfang des 19. Jahrhunderts wird deutlich, dass die körperliche
Ertüchtigung der deutschen Männer Wunschbild und noch nicht Realität war.
Jahn beklagte erklärtermassen ein Defizit. Auch im Schweizer Liedergut der

ersten Jahrhunderthälfte wurde nicht nur soldatische Wehrhaftigkeit. sondern

Männlichkeit propagiert. Nicht nur soldatische Tugend, sondern der gekräftigte
männliche Geschlechtscharakter wurde in Hans Georg Nägelis in den 1820er
Jahren erschienenem «Der Schweizerische Männergesang» mit Titeln wie «Man-

nesgrösse» und «Männerkraft»1"besungen. Der Mentalitätswandel fand nicht nur
in deutschen Köpfen statt.

Das Versprechen, durch den Dienst am Vaterland die persönliche Männlichkeit zu
fördern und zu mehren, verbesserte die Akzeptanz des Militärs und erhöhte

136



dessen Wertschätzung. Seit der gesetzlichen Verankerung11 der allgemeinen

Wehrpflicht in der ersten Hälfte des Jahrhunderts folgte mit der Durchsetzung in der

zweiten Hälfte des Jahrhunderts eine nächste Phase.12 Im letzten Viertel des

19. Jahrhunderts wurde im deutschen Reich die Rekrutierungsrate nochmals

erhöht.11 Im Zuge der Aufrüstung wurde Stärke ganz allgemein auf-, Schwäche

hingegen abgewertet. Weil die Schwäche ausserdem weiblich konnotiert war,

werteten sich die Begriffe «Schwäche» und «Weiblichkeit» gegenseitig ab.

Feminisierung des «Juden»

Im antisemitischen Diskurs seit den 1870er Jahren wurde der Jude häufig der

Unmännlichkeit, ergo Militäruntauglichkeit, bezichtigt. Ärzte schrieben die

sogenannte Militäruntauglichkeit in ihrer schwächlichen Konstitution und ihrer

Nervosität fest. Im Plattfuss fanden sie das vermeintliche «Rassenmerkmal», das

den Juden den aufrechten Gang verunmöglichte.14 Den virilen Habitus der Offiziere

konnten sich die Juden im Kaiserreich unmöglich aneignen, da ihnen der

Zugang zum Offizierskorps verwehrt blieb.15 Da das Eidgenössische

Militärdepartement keine Statistik über die Zahl der jüdischen Offiziere in der Schweizer

Milizarmee führt, ist auch ein oberflächlicher Vergleich mit Schweizer

Verhältnissen nicht möglich.11' Seit den 1880er Jahren wurden Juden in Deutschland

aus sämtlichen studentischen Vereinen ausgeschlossen, die den biologischen

Mann zum sozialen Mann zu machen versprachen: aus akademischen Turnvereinen,

Burschenschaften und Landsmannschaften. Auch die elitären Korps und

sogar die Reformburschenschaften fanden Wege, jüdische Mitglieder loszuwerden

und vor allem keine neuen mehr aufzunehmen.17 In Österreich blieben die

Juden nicht prinzipiell von Offizierschargen ausgeschlossen. Jüdische Mediziner

waren bei den Militärärzten sogar vergleichsweise stark vertreten: Arthur Schnitzler

überliefert die damals geläufige Bezeichnung des «Mosesdragonertums», mit

dem diese verächtlich gemacht wurden.1" In Österreich wurden die Juden im

sogenannten Waidhofner Beschluss 1896 von den deutschnationalen

Korporationen als satisfaktionsunfähig erklärt.19 In Deutschland wurde das Vorgehen in

Österreich zwar heftig diskutiert, fand jedoch, von einer Ausnahme abgesehen,

bis 1920 keine Nachahmung. In den diesbezüglichen Quellen finden sich trotzdem

unzählige Beispiele, die bezeugen, wie gängig bei den deutschen

Studentenverbindungen das Klischee war, das Juden ein Defizit an Männlichkeit zu-

137



schrieb. In einem vergleichsweise gemässigt antisemitischen Bericht in den

«Akademischen Monatsheften» von 1896 heisst es über die Mehrheit der
schlagenden Verbindungen der Wiener Universität, die sich auf das «Waidhofner
Prinzip» verpflichteten: «So fern wir dem Antisemitismus als solchem stehen,
wünschen wir doch von Herzen, dass in diesem Kampfe des Deutschtums gegen
die Aufdringlichkeit eines fremden Stammes dem letzteren gezeigt werden möge,
dass man, um der Mannesehre teilhaftig zu sein, auch ein Mann sein und sich als
solcher benehmen muss. Unter den Alten Herren der deutschen Korps finden sich
viele Juden, die in Wort und Tat bewiesen haben, dass man nicht gerade arischer

Abstammung sein muss, um ein honoriger und schneidiger Student zu sein.
Wenn aber in Wien, Prag und Innsbruck sich die schlagenden Verbindungen in so

schroffer Weise gegen die jüdischen Studenten und deren Korporationen stellen,
so werden diese ihnen wohl hierzu reichlich Grund gegeben haben [...].»*'
Der «Mannesehre» teilhaftig wurden gemäss dieser Ideologie nur «honorige» und

«schneidige» Geschlechtsgenossen: wer als biologischer Mann im bürgerlichzivilen,

öffentlichen Leben der Politik, Wirtschaft und Wissenschaft zu Ehren
kam und wer im militärischen Bereich und im Verbindungswesen Schneidigkeit
bewies.

Zur Verteidigung formierten die Ausgeschlossenen jüdische Turnvereine. Zio-
nisten wie Max Nordau propagierten den «Muskeljuden» und ein «kriegshartes,
waffenfrohes Judentum».41 Auch in der Schweiz lässt die Gründung von separaten

jüdischen Turnvereinen darauf schliessen, dass es Juden offensichtlich schwer
hatten, in den allgemeinen Turnvereinen Anschluss zu finden.42

Unmännlichkeit kam Weiblichkeit gleich. Dem Juden und Antisemiten Weininger
war die Verwischung der Geschlechterrollen die schärfste antisemitische Waffe.
In der vielgekauften, 1903 zum ersten Mal erschienenen Studie «Geschlecht und

Charakter» formulierte er die prinzipielle Minderwertigkeit von Unmännlichkeit.
Weiblichkeit setzte er mit Körperlichkeit, Sexualität, Schwäche gleich: «Der
Zustand der sexuellen Erregtheit bedeutet für die Frau nur die höchste Steigerung
ihres Gesamtdaseins. Dieses ist immer und durchaus sexuell.»41

Im medizinischen Diskurs der Jahrhundertwende wurde die Feminisierung der

Feindbilder festgeschrieben. Die traumatisierten, erwerbsunfähigen Arbeiter und

kriegsunfähigen Soldaten trugen die Stigmata der Frauenkrankheit des 19.

Jahrhunderts, sie waren hysterische Männer.44

Parallel zur Pathologisierung des Frauseins, wie sie in der Hysterisierung des

weiblichen Körpers und im sogenannten physiologischen Schwachsinn der Frauen im

138



Werk eines Paul Möbius45 zum Ausdruck kommt, erschienen auch die

männlichen Feindbilder pathologisch: der Entartete trug dieselben Stigmata wie der

Hysteriker und wie der Jude. Der Kreis schliesst sich, wenn die verschiedenen

Feindbilder auch noch gleichgesetzt werden. Für Weininger krankten die Juden

an denselben prinzipiellen Defiziten wie die Frauen: «[...] der echte Jude hat wie

das Weib kein Ich und darum auch keinen Eigenwert. [...] Was dem Weibe wie

dem Juden vielmehr durchaus abgeht, das ist Grösse. [...] Männer, die kuppeln,

haben immer Judentum in sich; und damit ist der Punkt der stärksten

Übereinstimmung zwischen Weiblichkeit und Judentum erreicht. Der Jude ist stets

lüstern, geiler, wenn auch merkwürdigerweise [...] sexuell weniger potent, und

sicherlich aller grossen Lust weniger fähig als der arische Mann.»46

Der Jude galt als weiblich, als physiologisch prädestiniert für die Hysterie wie für

die Entartung und für Krankheit. Und der Jude galt wie der Hysteriker und

der Entartete als Inbegriff des Stadtmenschen, des überzivilisierten, des alle

abgespalteten, negativen Attribute in sich tragenden Produktes einer industrialisierten,

modernen grossstädtischen Welt.

Schlussthesen

Erstens: Der von den Geschlechterstereotypen geprägte moralische Diskurs

legitimierte im 19. Jahrhundert die Privilegien bürgerlicher Männer und delegitimierte

Gleichstellungsansprüche von Frauen und Juden. Der moralische Diskurs

rechtfertigte politische Ungleichheit und entzog die Zulassungskriterien zu

exklusiven Männerreservaten der vernünftigen, politischen, dem demokratischen

Gedanken verpflichteten Diskussion. Insofern unterhöhlte der moralische auch

im 19. Jahrhundert den politischen Diskurs. Zudem vermochte die vermehrte

Indienstnahme der Geschlechterstereotypen durch die militärische Propaganda

das Image des Militärs wesentlich zu verbessern.

Zweitens: Die Fremd- und Feindbilder weisen gemeinsame Züge auf. Ob sie nun

von einem Geschlechter-, Standes-, Klassen- oder Rassendiskurs geprägt sind,

die Fremd- und Feindbilder dienen als Abgrenzungsfolie: Das bin «nicht ich»!

Die Feindbilder wie der Höfling im 18. Jahrhundert oder die Juden im 19.

Jahrhundert bilden das Gegenstück zum Tugendkatalog des bürgerlichen
Männerleitbildes. Die Negativstereotypen verkörpern die Laster: «So nicht!», verdeutlichen

die Norm und haben damit die Umkehrung der bürgerlichen Leitwerte

139



gemeinsam (Triebrestriktion und -kanalisierung, Affektkontrolle, Sauberkeit,
Natürlichkeit). Das Laster wird im 19. Jahrhundert verstärkt pathologisiert: wurde

einem unmoralischen Lebenswandel im 18. Jahrhundert eine krankmachende
Wirkung zugeschrieben, so erscheint im populärwissenschaftlichen, medizinischen

Diskurs des späten 19. Jahrhunderts das Laster als Zeichen eines kranken,
entarteten Charakters.

Drittens: Im bürgerlichen Diskurs wird die Unterscheidung zwischen «gut» und
«schlecht» bzw. «erhaben» und «niedrig», zwischen Leit- und Fremdbild auf
einen Charakter zurückgeführt. Die Sozialisationsinstitute und männerbündischen
Vereine (Militär, Turnvereine, Studentenverbindungen), die den Charakter des

bürgerlichen Mannes wesentlich formen, schliessen Frauen und Juden tendenziell
aus. Die lebensweltlichen Erfahrungen unterstützen und stärken deshalb die
Wahrnehmung polarisierter Charaktere. In diesen Reservaten bürgerlicher Männer
gedeiht die Ideologie des Virilismus, als eine Zuspitzung der Polarisierung der
Geschlechter verstanden. Das Begriffspaar «männlich-weiblich» wird mit
«starkschwach» gleichgesetzt. Ende des 19. Jahrhunderts dominiert dieser
Wahrnehmungsraster nicht nur den Geschlechterdiskurs, sondern auch diejenigen
Bereiche, die mit der Geschlechterfrage an sich nichts zu tun haben.

Anmerkungen

1 Der Aufsatz basiert auf meiner vor dem Abschluss stehenden Dissertation zum Thema:
«Der herrlich biedere Mann». Die Konstruktion bürgerlicher Männlichkeit: Mode, Körper,
Habitus im 19. Jahrhundert des deutschsprachigen Raumes.

2 Georg Christoph Lichtenberg, Ausführliche Erklärung der Hogarthschen Kupferstiche,
Franz Mautner (Hg), Frankfurt a. M. 1983.

3 Die Adelskritik richtet sich in Deutschland in erster Linie gegen den höfischen Adel. Ute
Freverl, ««Talenarm und gedankenvoll.? Bürgertum in Deutschland 1780-1820», in: Helmut

Berding. François Etienne, Hans-Peter Ullmann (Hg.), Deutschland und Frankreich im
Zeitaller der Französischen Revolution, Frankfurt a. M. 1989, 263-292.

4 Die ganze Schimpftirade gegen die «grosse Welt am Hofe» ist zu finden bei Adolph Frei¬
herr von Knigge, Über den Umgang mit Menschen, Gert Üding(Hg.), Frankfurt a M 1977
313 f.

5 Reinhart Koselleck, Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen Welt,
Frankfurt a. M. 1973.

6 Gustav Freytag, Soll und Haben, Leipzig 1917, 2 Bde., 90. Aufl. (I. Aufl. 1855).
7 Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte. 1800-1866. Bürgerwelt und starker Staat, Zü¬

rich 1985,582.
8 Hartmut Steinecke, «Gustav Freytag: Soll und Haben (1855), Weltbild und Wirkung eines

140



deutschen Bestsellers», in: Horst Denkler (Hg), Romane und Erzählungen des Bürgerlichen
Realismus. Neue Interpretationen, Stuttgart 1980; Michael Schneider, «Apologie des

Bürgers. Zur Problematik von Rassismus und Antisemitismus in Gustav Freytags Roman «Soll

und Haben.», Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 25 (1981), 385-413; Michael

Schneider, Geschichte als Gestalt. Formen der Wirklichkeit und Wirklichkeit der Form in

Gustav Freytags Roman «Soll und Haben», Stuttgart 1980 (Stuttgarter Arbeiten zur
Germanistik 83).

9 Schwarz spricht treffend von einem «Schauerroman» Egon Schwarz, «Das Bild der Juden

in deutschen und französischen Romanen des ausgehenden 19 Jahrhunderts», in: Jürgen

Kocka (Hg.), Bürgertum im 19. Jahrhundert, München 1988, Bd. 2, 431.

10 Vgl. auch die verheerenden Folgen, die der Onanie zugeschrieben wurden. George Mosse,

Nationalismus und Sexualität. Bürgerliche Moral und sexuelle Normen, München, Wien

1985, 20 f.

11 Karin Hausen, «Die Polarisierung der «Geschlechtscharaktero. Eine Spiegelung der Dis¬

soziation von Erwerbs- und Familienleben», in: Werner Conze (Hg.), Sozialgeschichte der

Familie in der Neuzeil Europas. Neue Forschungen, Stuttgart 1976 (Industrielle Welt,
Bd. 21), 363-393.

12 Max Nordau, Die Krankheit des Jahrhunderts, Leipzig 1888, 2 Bde. Der männliche Held

kann kein positives weibliches Pendant finden. Die in Paris lebende spanische Geliebte, die

- ganz im Sinne Otto Weiningers - reine Sinnlichkeit und Sexualität verkörpert, verlässt er

fluchtartig wie eine ansteckende Kranke. Max Nordau (eigentlich M. Südfeld) war später
mit Theodor Herzl einer der Begründer des Zionismus.

13 Unter diesem Namen sind weitere Texte zur Frauenrolle erschienen. Die Autorin ist unter

Becker, Käthe (Sturmfels) im National Union Catalog, Pre-1956 Imprints (XXXXII,
London 1969, 396) verzeichnet. Als Geburtsjahr wird 1878 genannt. Ein Todesjahr ist nicht

angegeben. Mehr ist nicht bekannt.
14 Max Nordau, Entartung, Bd 1, Berlin 1892-1893,50.
15 Käthe Sturmfels, Krank am Weibe. Eine Streitschrift, Dresden 1906, Zitate 6, 122 f., 13.

16 Esther Fischer-Homberger, «Krankheit Frau», in: Imhof, A. E. (Hg.). Leib und Leben in der
Geschichte der Neuzeit, Berlin 1983, 215-229; Esther Fischer-Homberger, Krankheit Frau.

Zur Geschichte der Einbildungen, Darmstadt 1984.

17 Prof. Dr. jur. Otto Gierke (an der Friedrich Wilhclms-Universität Berlin) in: Arthur Kirchhoff

(Hg), Die akademische Frau. Gutachten hervorragender Universitätsprofessoren, Frauenlehrer

und Schriftsteller über die Befähigung der Frau zum wissenschaftlichen Studium und

Berufe, Berlin 1897, zit. nach: Gerd Stein (Hg), Femme fatale - Vamp - Blaustrumpf.
Sexualität und Herrschaft. Kulturfiguren und Sozialcharaktere des 19. und 20. Jahrhunderts,

Bd. 3, Frankfurt a. M. 1984, 219.

18 Rede des Herrn Pfarrer Oskar Brandii, gehalten auf dem Schlachtfelde bei St. Jakob, den

26. August 1890, in: Helvetia. Illustrierte Monatsschrift zur Unterhaltung und Belehrung
des Volkes. Basel 1891, 44-48 (Zitat 44 f.).

19 Eine Bestimmungsmensur ist ein übungshalber organisiertes, ritualisiertes Kampffechten,
das die Standfestigkeit der Verbindungsstudenten zu fördern hatte Vgl. Ute Frevert,
Ehrenmänner. Das Duell in der bürgerlichen Gesellschaft, München 1991, 150 f.

20 Turner-Liederbuch, für Fahrt und Fest, Rast und Reigen, Leipzig o. J (ca 1900), 12 f.

21 Paulsen lobte das Militär als «Schule der Männlichkeit». Friedrich Paulsen, Die deutschen

Universitäten und das Universität.sstudium. Berlin 1902, 471.

22 Vgl. Ute Frevert (Konstanz), Die Militarisierung des deutschen Mannes. Allgemeine Wehr-

141



pflicht im 19. Jahrhundert, Referat gehalten am 21. April 1994 in Bad Homburg an der
Tagung des Arbeitskreises für moderne Sozialgeschichte zum Thema «Militär und
Geschlechterverhältnis im 19. Jahrhundert... In Frankreich war es begüterten Männern bis 1872

möglich, sich vom Militärdienst durch einen Vertreter bzw. durch eine entsprechende
Summe loszukaufen, auch wenn sie ein schlechtes (zum Dienst verpflichtendes) Los
gezogen hatten, vgl. Francis Choisel, «Du tirage au sort au service universel», Revue historique
des armées 2 (1987), 43-60. Zum Fin de siècle vgl. Jean-Charles Jauffrel, «L'organisation
de la réserve à l'époque de la revanche, 1871-1914», Revue historique des armées 1

(1989), 27-37.
23 Die Verschärfung des Leitbildes lässt sich an den zunehmend brutaleren Kampfmethoden

beim studentischen Fechten ablesen: In der zweiten Jahrhunderthälfte wurde nicht mehr
nur das Zurückweichen hinter die Mensurlinie geächtet, sondern jedes Anzeichen von
Angst oder Schmerz bei einer Verletzung. Seit den 1880er Jahren wurde sogar die Deckung
als Feigheit empfunden. Ute Frevert, Ehrenmänner. Das Duell in der bürgerlichen Gesellschaft,

München 1991, 149 f.

24 Zur militarisierten Gesellschaft vgl. Hans-Ulrich Wehler, «Der Fall Zabern von 1913/14 als
Verfassungskrise des Wilhelminischen Kaiserreichs», in: Ders., Krisenherde des Kaiserreichs

1871-1918. Studien zur deutschen Sozial- und Verfassungsgeschichte, Göttingen
1979 (2. überarbeitete Aufl.), 70-88. Zum aristokratischen Offiziersideal vgl. Eckart Kehr,
«Zur Genesis des Königlich Preussischen Reserveoffiziers», in: Ders., Der Primat der
Innenpolitik. Gesammelte Aufsätze zur preussisch-deutschen Sozialgeschichte im 19.

Jahrhundert, Berlin 1970, 53-63.
25 Im Zuge der Umstrukturierung und Zentralisierung der Schweizer Armee anfangs der

1870er Jahre.
26 Das Bundesheer bestand gemäss Artikel 19 der Bundesverfassung «aus dem Bundesauszug,

wozu jeder Kanton auf 100 Seelen schweizerischer Bevölkerung 3 Mann zu stellen hat».
sowie «aus der Reserve, deren Bestand die Hälfte des Bundesauszuges betragt».

27 Hans-Rudolf Kurz, «125 Jahre Schweizer Armee», Schweizer Soldat 12(1973), 15.

28 In der Botschaft des Bundesrates von 1874 ist die Rede vom «Militärunterricht»: [...] «ein
wesentlicher Faktor der Volkserziehung; er lehrt die Unterordnung des Einzelnen zum
Wohle des Ganzen; er wekt den Sinn für bürgerliche Ordnung, hebt das Selbstvertrauen
und ist zudem ein mächtiger Hebel der nationalen Einigung. In eine solche Schule dürfen
wir nicht blos einen Bruchtheil der männlichen Bevölkerung bringen, wir müssen sie
vielmehr einer möglichst grossen Zahl von Bürgern zugänglich machen.» Botschaft des
Bundesrathes an die hohe Bundesversammlung über den Entwurf einer Militärorganisation
(vom 1.3. Juni 1874), Schweizerisches Bundesblatt vom 24. Juni 1874, 31.

29 Vgl. Karen Hagemann (Berlin), «Von männlichem Mut und deutscher Ehre. Entwürfe
militärischer Männlichkeit zur Zeit der Befreiungskriege, Referat gehalten am 22. April
1994 in Bad Homburg an der Tagung des Arbeitskreises für moderne Sozialgeschichte zum
Thema «Militär und Geschlechterverhältnis im 19. Jahrhundert».

30 Hans Georg Nägeli, Der Schweizerische Männergesang, Partitur, 2. Heft, 38 f., 42.
31 In Preussen 1814, in der Schweiz 1848. Vgl. auch Ute Frevert (Konstanz), «Die Militarisie¬

rung des deutschen Mannes: Allgemeine Wehrpflicht im 19. Jahrhundert», Referat gehalten

an der Universität München am 7. Juli 1994, unveröffentl Ms.
32 Die Roonsche Heeresreform führte dazu, dass proportional zur Bevölkerung mehr Rekru¬

ten ausgehoben wurden. Noch in den 1890er Jahren verzichtete das Deutsche Reich (mit
Hinweis auf Finanzgründe) allerdings darauf, die allgemeine Wehrpflicht vollständig durch-

142



zusetzen, da dies der Praxis zuwiderlief, möglichst nicht auf die tauglichen (der
Sozialdemokratie freundlichen) Angehörigen des städtischen Proletariates zurückzugreifen, vgl.
Stig Förster, Der doppelte Militarismus. Die deutsche Heeresrüstungspolitik zwischen

Status-quo-Sicherung und Aggression. 1890-1913, Stuttgart 1985,35 f.

33 Heeresstärke 1874: 402'000 Mann; 1887: 427'uOO Mann; 1893: 552'000 Mann. Martin

Vogt (Hg.), Deutsche Geschichte, Stuttgart 1987, 519. Zur Schweiz vgl. Anm. 25-28.
34 Sander L. Gilman, «Der jüdische Körper. Eine Fussnote», in: Ders., Rasse, Sexualität und

Seuchen. Stereotype aus der Innenwelt der westlichen Kultur, Reinbek bei Hamburg 1992,

181-204.
35 Der Rang eines Reserveoffiziers war der Schlüssel zur besseren Gesellschaft, der Juden

und Sozialdemokraten zumindest in Preussen verwehrt blieb. Jürgen Kocka, Gerhard A. Ritter

(Hg.), Deutsche Sozialgeschichte. Dokumente und Skizzen, München 1974, Bd. 2, 225.

36 Aaron Kamis-Müller kommt zum Schluss, dass in der Truppensanität immer jüdische
Offiziere zu finden waren Jüdische Stabsoffiziere waren allerdings äusserst selten. Jüdische

Berufsoffiziere habe es überhaupt keine gegeben, höchstens Juden, die zum Christentum

übergetreten waren. Aaron Kamis-Müller, Antisemitismus in der Schweiz. 1900-1930,
Zürich 1990, 35 f.

37 Norbert Kampe, Studenten und «Judenfrage» im Deutschen Kaiserreich. Die Entstehung
einer akademischen Trägerschicht des Antisemitismus, Göttingen 1988 Für Schweizer
Verhältnisse liegt keine entsprechende Studie vor. Kamis-Müller gemäss waren Anfang des

20. Jahrhunderts die meisten jüdischen Studierenden Ausländer und deshalb sowieso von
den für Schweizer reservierten Studentenverbindungen ausgeschlossen. Trotzdem wurden
auch in der Schweiz Juden aus antisemitischen Gründen abgelehnt. Im Vergleich zu den

deutschen Verhältnissen sei der Antisemitismus in Schweizer Festschriften und Verbindungsblättern

jedoch selten. Zum Antisemitismus in Vereinen, wie beispielsweise dem Schützenverein

oder dem «Männerchor Zürich», dem nachgesagt wurde, er schliesse Juden aus,
kommt er zu keinem abschliessenden Urteil. Aaron Kamis-Müller, Antisemitismus in der
Schweiz. 1900-1930, Zürich 1990, 225 f., 239 f.

38 Arthur Schnilzler, Jugend in Wien. Eine Autobiographie, Frankfurt a. M. 1992, 145.

39 Dem spektakulären Beschluss der Vertreter von 22 österreichischen, dcutschnationalen

Korporationen schlössen sich in feierlicher öffentlicher Selbstverpflichtung Vereine und

Burschenschaften in Wien, Graz, Innsbruck und Leoben an. In Wien verpflichtete sich die

Mehrheit der schlagenden Verbindungen auf das «Waidhofner Prinzip». Norbert Kampe,
Studenten und «Judenfrage» im Deutschen Kaiserreich. Die Entstehung einer akademischen

Trägerschtcht des Antisemitismus, Göttingen 1988, 193-204. In der demokratischen
Schweiz konnte sich die auf einem elitär-aristokratischen Kastengeist beruhende Ideologie
der unbedingten Satisfaktion nie durchsetzen.

40 Akademische Monatshefte 11 (1984/95), 560, zit. nach: Kampe, 193 f. (Hervorhebungen
der Verfasserin).

41 Max Nordau, «Muskeljudentum», Jüdische Turnzeitung, Juni 1900 und Ders., «Was be¬

deutet das Turnen für uns Juden?», Jüdische Turnzeitung, Juli 1902, beides neu abgedruckt
in: Ders., Max Nordaus 's Zionistische Schriften, Köln, Leipzig 1909, 379-381 (Zitat 380),
382-388.

42 Aaron Kamis-Müller, Antisemitismus in der Schweiz. 1900-1930, Zürich 1990, 240.

43 Otto Weininger, Geschlecht und Charakter. Eine prinzipielle Untersuchung, Wien, Leipzig
1919, 18. Aufl., 106 f. Die Ausführungen Weiningers zeigen diesen zwar als einen von

Minderwertigkeitsgefühlen und Ressentiments gegenüber Frauen geplagten Männerver-

143



ehrer, doch das Psychogramm des Autors ist hier irrelevant. Die enorm hohen Auflagenzahlen

seines Buches und die populäre Rezeption lassen ihn als einen den Zeilgeist ebenso

prägenden wie vom Zeitgeist geprägten Autor erscheinen.
44 Zur «Entdeckung» der männlichen Hysterie in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts vgl.

Ursula Link-Heer, ««Männliche Hysterie. Eine Diskursanalyse.., in: Ursula Becher, Jörn
Rüsen (Hg.), Weiblichkeil in geschichtlicher Perspektive. Fallstudien und Reflexionen zu
Grundproblemen der historischen Frauenforschung, Frankfurt a. M. 1988, 364-396.

45 Paul Möbius, Über den physiologischen Schwachsinn des Weibes, München 1977 Re¬

print der 8. veränderten Aufl.), Halle 1905.
46 Otto Weininger, Geschlecht und Charakter, 399-441, Zitate 408, 410, 412, 413. Vgl. dazu

Christina von Braun, ««Der Jude, und «Das Weib>: zwei Stereotypen des «Anderen, in der
Moderne», metis 2 (1992), 6-28.

144


	"Männer müssen alle werden..." : zum Funtionswandel der moralischen Kritik im 19. Jahrhundert

