Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft fur Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 13 (1995)

Artikel: Geschlecht, Identitat und soziale Rolle : weiblicher Transvestismus vor
Gericht, 15. / 16. Jahrhundert

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-871663

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-871663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KATHARINA SIMON-MUSCHEID

Geschlecht, Identitidt und soziale Rolle

Weiblicher Transvestismus vor Gericht, 15./16. Jahrhundert

Einleitung

Kleidung bildete in vorindustriellen Gesellschaften ein komplexes Zeichensystem.
Als dusserlich sichtbares Signal wies sie ithren Triger und ihre Tragerin der
sozialen Gruppe zu, die ihm oder ihr aufgrund des sozialen Status innerhalb der
streng vertikal, hierarchisch gegliederten Gesellschaft zukam.' Seit dem spiten
Mittelalter bemiihten sich fiirstliche und stadtische Obrigkeiten, durch immer
detailliertere Reglementierung die bestehende Ordnung aufrechtzuerhalten, um
auf diese Weise der befiirchteten Usurpation eines hoheren Standes durch die
entsprechende Kleidung und damit dem Verwischen der gesellschaftlich determi-
nierten Standesgrenzen Einhalt zu gebieten.? Das richtige «Lesen» der Kleider-
codes sollte es ermoglichen, eine (erwachsene) Person aufgrund ihrer Kleidung
klar in den Dimensionen Geschlecht und Stand einzuordnen und auf diese Weise
schon auf Distanz zentrale Informationen tiber eine Person einzuholen und selbst
auszusenden.

Kleidung signalisierte Geschlechtszugehorigkeit, Zugehorigkeit zum Klerus oder
zum Laienstand und - innerhalb dieser Kategorien — den sozialen Rang ihres
Tragers und ihrer Tragerin. Dariiber hinaus lieferte das differenzierte Zeichen-
system der Kleidung zahlreiche weitere Angaben auf verschiedenen Ebenen, die
es erlaubten, die Koordinaten der betreffenden Person innerhalb einer sozialen
Gruppe noch schirfer zu fassen.

Einzelnen Kleidungssticken kam dabei eine besondere symbolische Bedeutung
zu: Der sprichwortliche «Kampf um die Hosen», bei dem Mann und Frau um
die (Unter-)Hose streiten — ein bis ins 16. Jahrhundert spezifisch mannliches
Kleidungsstiick — symbolisierte die Umkehrung der «richtigen» Geschlechter-
ordnung und die daraus folgende «Weiberherrschaft». Die Hose, die «Bruoch»,
als umstrittenes Symbol méinnlicher Macht stand damit fiir einen Geschlechter-

45



diskurs, der sich in der zeitgenossischen lkonographie und Schwankliteratur
niederschlug.’

Einen weiteren Ausgangspunkt fiir unsere Uberlegungen bieten Genuskonzepte,
die den mannlichen und den weiblichen Bereich streng voneinander trennen und
mit polaren Merkmalen besetzen. Mary Douglas geht von der Vorstellung ima-
gindrer Grenzlinien aus, die fest umgrenzte Kategorien voneinander trennen, so
auch die mit «weiblich» bzw. «mannlich» konnotierten Bereiche. Sie betrachtet
deshalb die Grenzbereiche als Gefahrenzonen, weil dort die Grenzlinien und
damit auch die eindeutigen Zuweisungen verschwimmen.® In den Grenzzonen
verlieren Zeichen ihre Eindeutigkeit und werden ambivalent. Erscheinungen wie
Transvestismus oder Homosexualitit, die sich dem einfachen, polaren Ordnungs-
muster entziehen, pflegen in Gesellschaften, die sich iiber diesen Code konsti-
tuieren, heftige Reaktionen auszulosen.’

Dieses anthropologische Konzept lisst sich gut auf die christlich geprigte Gesell-
schaft des Mittelalters und der Frithneuzeit anwenden, deren Genuskonzepte,
durch die Schriften der Kirchenviter und der Theologen geprigt, vom gesammel-
ten medizinischen Wissen mittelalterlicher Arzte wissenschaftlich untermauert,
in didaktische Anweisungsliteratur umgesetzt und in juristische Formeln gegos-
sen, das Leben von Minnern und Frauen in allen Bereichen beeinflussten. Zu
geschlechtsspezifischen, von Familie, Gesellschaft und Kirche kontrollierten Nor-
men verdichtet, grenzten sie die miénnlichen von den weiblichen Handlungs-
raumen ab und definierten die geforderten ménnlichen bzw. weiblichen Verhal-
tensformen (und deren Abweichungen) innerhalb der Gesellschaft allgemein und
in der Beziehung zwischen den beiden Geschlechtern im besonderen. Ubertretun-
gen wurden geahndet als Verstosse gegen geschlechtsspezifische, gesamtgesell-
schaftliche und kirchliche Normen bzw. gegen gottliche Gebote.

Auf diese «Grenziiberschreitungen» im Zusammenhang mit Kleidung soll im
folgenden das Augenmerk gelenkt werden. Um Missverstindnisse zu vermeiden,
ist es notig, liber den Begriff «Transvestismus» («cross dressing») zu sprechen.
Gemeint ist nicht der Terminus technicus der modernen Psychologie, der Trans-
vestismus als zwanghaften Wunsch nach der Kleidung des andern Geschlechts
umschreibt. Bei der Untersuchung vorindustrieller Gesellschaften dient er in
Ermangelung eines adiquaten Begriffs dazu, die Ubertretung des Gebots aus dem
Deuteronomium zu fassen, ohne dass das Phanomen von vornherein auf ein Motiv
festgelegt — geschweige denn eine psychologische oder psychoanalytische Deu-
tung vorweggenommen wird. Ausserdem sind die modernen, aus Medizin und

46



Psvchologie entlichenen Termini nur schwer mit den zeitgenossischen Wahr-
nehmungsformen und Erkldrungsmustern in Einklang zu bringen. Die Formen des
weiblichen Transvestismus sind verschiedenartig: travestiert wird aus unterschied-
lichsten Motiven, rituell bei bestimmten Anldssen, situationsbezogen oder aus
einer spezifischen individuellen Situation oder Notlage heraus.®

Die Begriindung fiir das Verbot lieferte tiber Jahrhunderte hinweg der Satz aus
Deuteronomium 22, 5: «Ein Weib soll nicht Minnertracht tragen, und ein Mann
soll nicht Frauenkleider tragen; denn ein Greuel ist dem Herrn, deinem Gott, ein
jeder, der solches tut.» Dieses Tabu pragte tiber Jahrhunderte die Haltung von
Kirche und Obrigkeiten. Im 16. Jahrhundert griffen Reformatoren wie Calvin’ in
Predigten das Verbot auf und wandten sich damit gegen eine damals gingige
Praxis. Und im Zusammenhang mit der Polemik gegen Theater und Schauspiel
lieferte die Stelle aus dem Deuteronomium englischen Gegnern und Befiirwor-
tern die Basis ihrer Argumentation fiir oder gegen das Theater. «Cross-dressing»
bedeutete eine Uberschreitung der Geschlechtergrenzen und damit einen schwer-
wiegenden Verstoss gegen die von Gott gesetzten und von Kirche und Obrigkeit
uiberwachten zentralen Ordnungsprinzipien. Denn auf ihnen beruhten nicht nur
die Genuskonzepte, sondern auch das institutionalisierte hierarchische Gefille
zwischen den beiden Geschlechtern und damit letztlich die gesamte gesellschaft-
liche und staatliche Ordnung. Die Schlagworte «Verminnlichung» bzw. «Ver-
weiblichung» pragen die englischen und franzosischen Diskurse iiber «cross-
dressing» im 16. und 17. Jahrhundert, verbunden mit der standigen Angst vor
einer Aushohlung der gegebenen stindischen Ordnung durch «Usurpation» von
Kleidung, d. h. vor der Verwischung von Geschlechter- und Standesgrenzen.®

Im Prozess gegen Jeanne d’Arc spielten beide Aspekte eine wichtige Rolle.
Jeanne wurde in zentralen Punkten der Anklage das Tragen von Minnerkleidung
grundsitzlich vorgeworfen und dariiber hinaus die Tatsache, dass ihre Ristung
einen besonders hohen Rang signalisierte, wie er nur den adeligen Herren aus der
Umgebung des Konigs zustand. In Jeannes Vorstellung verband sich ihre Min-
nerkleidung mit ihrem gottlichen Auftrag — ein magischer Zusammenhang, tber
den zu sprechen sie nicht gewillt war. Die sexuelle Ambivalenz, die sie als
«Pucelle de France» und als Jungfrau in Miénnerkleidung signalisierte (sie hatte
sich nie als Mann ausgegeben), loste Verwirrung und Aggressionen aus und
brachte sie in den Ruf, eine mit magischen Kriften ausgestattete falsche Jungfrau,
eine Hexe zu sein.” Jeanne war die beriihmteste, keineswegs jedoch die einzige
Frau des 15. Jahrhunderts, die offentlich in Mannerkleidung auftrat. Der Inqui-

47



sitor Johannes Niderer reihte sie in seinem «Formicarius» unter den vielfiltigen
Missetaten des Teufels in eine feststehende Kategorie von Frauen ein, «sub virili
specie dicentes sese missas esse divinitus».'" Dies war gemiinzt auf die Prophetin-
nen und Mystikerinnen, die in der Offentlichkeit ihre Stimmen erhoben, und auf
die falschen Jeannes, die nach ihrem Tod wihrend rund 20 Jahren in Minner-
kleidung und Riistung offentlich auftraten.

Solange sich der weibliche Transvestismus als berufsspezifisches Verhalten auf
Randgruppen beschrankte wie im Fall der Florentiner Prostituierten des Spitmit-
telalters, wurde dies nur bei der Strafzumessung vermerkt. Im Unterschied zur
Homosexualitit, die als die grosse Bedrohung von Staat und Gesellschaft emp-
funden und hart bestraft wurde, bewirkten die weiblichen Prostituierten in Min-
nerkleidern jedoch keinen 6ffentlichen Diskurs."

Als literarisches Motiv waren wihrend des 13.—15. Jahrhunderts Frauen in Min-
nerkleidern durchaus prasent; zu denken ist an Boccaccio und an die «Legenda
aurea», einen «Bestseller» des Spatmittelalters mit den zahlreichen Legenden
frihchristlicher Frauen, die als Monche verkleidet in Monchsklostern Aufnahme
finden, dort falsche Verdichtigungen und Strafen fiir nicht begangene sexuelle
Delikte geduldig ertragen, bevor sie — oft erst nach ihrem Tod — als «reine
Jungenfrauen» erkannt und rehabilitiert werden. '

War weiblicher Transvestismus mit Ausnahme des hochpolitischen Inquisitions-
prozesses von Jeanne d’Arc im 15. Jahrhundert noch kaum Gegenstand gericht-
licher Untersuchungen, so dnderte sich dies grundlegend im 16. Jahrhundert.

Im folgenden will ich drei Aspekte skizzieren, als erstes Situationen und Lebens-
umstande, unter denen Frauen fir kiirzere oder lingere Zeit Kleidung und Habitus
des andern Geschlechts annahmen, und als zweites die Wahrnehmungen von und
der Umgang mit dem Phénomen des weiblichen Transvestismus im 16. Jahrhun-
dert und — damit eng verbunden — die Problematik der biologischen und der
kulturellen Geschlechtsidentitat.

Frauen in Mdnnerrollen
Fir den niederlindischen Raum haben Rudolf Dekker und Lotte van de Pol
gezeigt, dass im 17. und 18. Jahrhundert die Vorstellung fur Frauen denk- und in

die Praxis umsetzbar war, ein Leben in typischen Minnerdomanen als Matrose
oder Soldat zu fiithren. Als Motiv nannten die Frauen vor Gericht den Wunsch, aus

48



desolaten familidren und wirtschaftlichen Verhiltnissen oder personlichen Krisen
auszubrechen, thren Mann zu begleiten oder Patriotismus.

Das Phanomen des weiblichen Transvestismus setzte im 16. Jahrhundert ein und
wird aufgrund einer immer dichter werdenden Uberlieferung international fass-
bar. Auffillig ist, dass es sich dabei um eine Erscheinung handelte, die sich in den
Niederlanden, in Frankreich, Spanien, Italien, England und im Deutschen Reich
gleichzeitig manifestierte' und Juristen, Arzte und geistliche Institutionen zu-
nehmend verwirrte und beschiftigte. Hier stellt sich die Frage, ob tatséchlich vom
16. Jahrhundert an Frauen vermehrt travestierten, ob die Fille vom 16. Jahrhun-
dert an nur als neue Deliktkategorie ins Rampenlicht der Justiz gerieten oder ob
mit der Renaissance ein neuer, scharferer Blick Kleidung, Korper und Habitus
nicht mehr a priori als das akzeptierte, was sie zu sein vorgaben. Nicht nur
Seefahrt und Kriegsdienst boten «verkleideten» Frauen die Chance, sich fir
kiirzere Zeit oder lebenslianglich eine neue Identitit zu schaffen. Als Bauern-
knechte und Handwerker zogen Frauen im 16. Jahrhundert in Mannerkleidern auf
Arbeitssuche iiber Land und verdingten sich fiir eine Saison oder fiir bestimmte
Arbeiten bei Bauern. Die hohe Mobilitit, die sich mit dieser Lebensweise ver-
band, ermoglichte es ihnen, eher Arbeit zu finden, und zwar in besser bezahlten
Positionen, die thnen als Frau nicht zuganglich waren; ausserdem bot sie gleich-
zeitig einen gewissen Schutz vor Entdeckung.

Mit der Verwandlung des Ausseren war der erste Schritt getan, der die Umwelt,
die auf einen bestimmten Code programmiert war, tduschen konnte. Vergessen
wir nicht den Signalcharakter der Kleidung und die damit verbundene Rollen-
erwartung, die konditionierte Erwachsene zundchst iiber das wahre Geschlecht
hinwegzutiduschen vermochte. Grundsitzlich waren alte Bekannte und Kinder die
grosse Gefahr, die zu ihrer Entdeckung fiihren konnte, denn gerade letzteren fehlt
noch die Konditionierung auf bestimmte Codes. In der Geschichte von des Kai-
sers neuen Kleidern ist es bekanntlich ein Kind, das den Schwindel aufdeckt.
Zum iiberzeugenden Rollenwechsel gehérte jedoch auch die Ubernahme minn-
licher Gesten, Rede- und Verhaltensweisen in einer Ménnergesellschaft, kurz des
gesamten Habitus. Als hilfreicher, vorlaufiger Ausweg konnte es sich erweisen,
einen jungen Mann, der noch nicht in die Rolle des erwachsenen Mannes eingelibt
war, zu spielen." Wurde die neue soziale Rolle als neue Geschlechtsidentitat
verinnerlicht und erfolgreich gespielt, tauchten neue Probleme auf. Fiir Heide
Wunder impliziert [dentitat Selbstwahrnehmung und Selbstidentitat, wobei Selbst-
wahrnehmung gespiegelt wird in der Fremdwahrnehmung sowie in der stiandig

49



geforderten Auseinandersetzung mit normativ verlangter Eindeutigkeit der
Geschlechtszugehorigkeit.'

Zu den geforderten gesellschaftlichen (von den Reformatoren propagierten) Nor-
men gehorte die Ehe als Basis einer wirtschaftlichen Existenz. Wer sich in einem
Handwerk etablieren wollte, brauchte eine Ehefrau. Dies entsprach nicht nur den
kirchlichen und gesellschaftlichen Erwartungen, sondern war schlicht eine wirt-
schaftliche Notwendigkeit zum Aufbau einer eigenen Existenz. Wollten die «Land-
arbeiter» und «Handwerker» ihre neugeschaffene soziale Rolle behalten, so
waren sie gezwungen, sich dem gesellschaftlichen und kirchlichen Druck zu
beugen und auch zu heiraten. Diese Rolle konnten sie jedoch nur mit dem
Einverstandnis ihrer «Ehefrauen» gegen aussen spielen. Bestand dieser Kon-
sens, so konnte die Beziehung als privates Problem behandelt und vor der Offent-
lichkeit verborgen werden.

Solange Frauen in Ménnerkleidern mit ihren Geféihrtinnen als Arbeitspaare iiber
Land zogen und sich mit Gelegenheitsarbeit oder saisonalen Anstellungen be-
gniigten, war die Gefahr einer Entdeckung des falschen Ehemanns relativ gering.
Liess sich ein solches «Ehepaar» jedoch in einer Dorfgemeinschaft oder Stadt
nieder oder suchte sich der ledige «Bauernknecht» oder «Handwerker» eine
Heiratslizenz zu verschaffen, so konnten die Verwandten der Ehefrau, ihr Lieb-
haber, die Dorfoffentlichkeit und der Aussteller der Heiratslizenz zur Gefahr und
die Heirat zum offentlichen Skandalon werden. Denn sobald Zweifel an der
sexuellen Identitit des Ehemannes laut wurden, hatte das «falsche» Ehepaar mit
einer gerichtlichen Untersuchung zu rechnen.'® Hatte sich das Paar zerstritten, so
wurde der falsche Ehemann erpressbar; nahm sich die Frau einen Liebhaber, so
konnte es fiir sie von Vorteil sein, das Geheimnis der sexuellen Identitit ihres
«Ehemannes» preiszugeben, um als «getauschte» Ehefrau auf eine Scheidung
zu drdngen.

Die altesten drei Prozesse und Berichte aus dem Gebiet des Oberrheins und des
benachbarten Frankreich stammen aus der Mitte des 16. Jahrhunderts. Die
travestierenden Frauen verdienten ihren Lebensunterhalt als Bauernknechte und
Handwerker. Alle drei spielten ihre Minnerrolle in der Arbeit und in der Offent-
lichkeit problemlos, bis ihre falsche Identitit z. T erst nach etlichen Jahren
aufgedeckt wurde:

«Von einer frowen, so in manszkleidung gerichtet wart», berichtet der Chronist
Fridolin Ryff'” zum Jahr 1537. Diese Frau wurde bei Grenzach im Rhein er-
trankt, nachdem sie sich mehrere Jahre lang in Mannerkleidung in verschiedenen

50



Dorfern des Markgriflerlands als Bauernkecht verdingt, gedroschen und andere
typische Minnerarbeit verrichtet hatte.'® In allen Dorfern, in denen sie um
Arbeit nachgesucht hatte, war sie als Mann bekannt gewesen; niemand hatte
wihrend dieser ganzen Zeit an ihrem Geschlecht gezweifelt, nicht einmal die
eigene Ehefrau — laut Ryff. Weder der dauernde Streit in dieser Ehe noch das
«spillen, prasen und in allem luder ligen wie ein ander liederlicher gsel» fiihrte
zu ihrer Entdeckung, sondern ein Diebstahl. Erst anldsslich der Folter im Ge-
fingnis der Burg Rotteln wurde das wahre Geschlecht der namenlosen Frau
entdeckt, worauf sie ertrankt wurde.

Ein weiterer solcher Fall wurde rund zehn Jahre spiter ausfiihrlich zwischen der
Landgrafschaft Fiirstenberg und der Obrigkeit von Freiburg i. B. verhandelt."
Unter dem Namen Hans Kaiser oder «Schnitterhensli» hatte sich Anna Dietz-
schi iiber Jahre hinweg als wandernder Landarbeiter — zuerst zusammen mit
«seiner Frau», dann alleine — verdingt, hatte die Funktion eines Bannwarts aus-
geiibt und schliesslich die Tochter seines mehrjahrigen Arbeitgebers geheiratet.
Vor Gericht behauptete seine Ehefrau, sie habe anderthalb Jahre nicht sicher
gewusst, ob Schnitterhensli Mann oder Frau sei, bis sie ihn beim Wasserlassen?
iiberrascht habe. Agatha verriet ihren Ehemann nicht sofort. Sie liess sich mit
einem andern Mann ein und drohte dem ziirnenden, sich wie ein eifersiichtiger
Ehemann gebirdenden Schnitterhensli mit Entlarvung. Fiir eine Zeitlang schien
sich eine Art «ménage a trois» eingespielt zu haben, bis Agatha ihren Schwager
iiber den wahren Sachverhalt aufklirte. Dieser denunzierte daraufhin Schnitter-
hensli bei der Obrigkeit und machte damit die Geschichte nach achtjihriger Ehe
publik, damit Agatha sich scheiden lassen konnte. Auch in diesem Fall hatte die
Dorfoffentlichkeit nichts geahnt.

Einen dritten Fall schildert Michel de Montaigne unter weiteren «histoires
mémorables»: Sieben oder acht junge Middchen aus Chaumont hatten beschlos-
sen, sich fortan als Minner zu kleiden und ihr Leben als Ménner zu verbringen.
Eine von ihnen liess sich unter dem Namen Marie in Vitry als Weber nieder und
verdiente ihren Lebensunterhalt «wie ein Mann», bevor sie nach einer aufgeldsten
Verlobung nach Montier-en-Der weiterzog und dort eine Frau heiratete. Von
einem Bekannten aus Chaumont wieder erkannt, wurde sie vor Gericht gestellt
und zum Galgen verurteilt.”

Einige dieser Falle aus dem 16. Jahrhundert weisen mit den niederlindischen des
17. und 18. Jahrhunderts und sogar noch mit Fillen aus dem 20. Jahrhundert
erstaunliche Parallelen auf, so z. B. das Verhalten der Ehefrauen vor Gericht. lhre

51



Aussagen, sie hitten nicht gemerkt, dass ihr Ehemann in Wirklichkeit eine Frau
sel, wirken stereotyp. Kann diese Schutzbehauptung als Versuch interpretiert
werden, sich mit dem Argument jungfriulicher Unkenntnis vom Vorwurf zu
entlasten, eine derart «widernatiirliche», gegen gottliche und menschliche Gebote
verstossende Beziehung eingegangen zu sein, um auf diese Weise der Schande
und der Strafe zu entgehen?** Eine Konstante bildet auch die mildere Bestrafung
der Ehefrau, wihrend die Strafe fiir die travestierende Frau, die den mannlichen
Part ibernommen hatte, unterschiedlich hart ausfillt. Die Bandbreite der verhing-
ten Strafe reicht von Verbrennen (Hiretiker, Hexen, «Sodomiten»), Ertrinken,
Hingen (einer zumindest in unserer Gegend typischen Minnerstrafe im Unter-
schied zum Ertrénken, das als typische Hinrichtungsart fiir Frauen gilt), lebens-
langlicher Verbannung, offentlicher Auspeitschung bis zu lingeren oder kiirzeren
Kerkerstrafen.

Diskurse iiber «sex», «gender» und Kleidung

Fir unsere Fragestellung ist es sinnvoll, die im 16. Jahrhundert so plétzlich
einsetzende Aufmerksamkeit fir das Phinomen des weiblichen Transvestismus
im Zusammenhang mit den andern Diskursen um «sex», «gender» und Kleidung
zu betrachten, die gleichzeitig die Gemiiter der Menschen des 16. Jahrhunderts
beschiftigten. Transvestismus wurde zu dieser Zeit ins Blickfeld der Offentlich-
keit und der offentlichen Diskurse geriickt. Neu war das Phinomen an sich
keineswegs, neu war jedoch die Intensitit und die Gleichzeitigkeit verschiedener
Diskursstringe, die das Thema aufgriffen und die sich gegenseitig beeinflussten.
Fiir Justiz, Medizin, Kirche, Literatur und Theater wurde das Thema Transvestis-
mus gleicherweise zum Faszinosum.

Aus verschiedenen Griinden und in unterschiedlichen Kreisen manifestierte sich
das Interesse am Bereich zwischen den beiden klar definierten und klar definier-
baren Polen «miénnlich» und «weiblich», nachdem diese offensichtlich ins Wan-
ken geraten waren. Ein geschirfter Blick, eine neue Art der Wahrnehmung, neue
Sensibilititen fiir den Unterschied zwischen Sein und Schein in bezug auf Sexua-
litat, Korper und Kleidung, auf Rollenmuster und deren Umkehr bildeten dazu
die Voraussetzung. Zur Debatte standen damit die Fragen nach der kulturellen,
der sozialen und der sexuellen Identitat, die gleichzeitig iber mehrere Diskurse
gefihrt wurden. Ich mochte dies abschliessend thesenartig zusammenstellen:

52



— Seit dem 16. Jahrhundert hiuften sich die Prozesse gegen Frauen, die Méinner-
kleider getragen und fir kiirzere oder lingere Zeit erfolgreich eine Miénnerrolle
gespielt hatten. Weiblicher Transvestismus wurde dadurch zum Gegenstand aus-
fuhrlicher gerichtlicher Untersuchungen und somit auch greifbar in den Gerichts-
quellen.” Thren Aussagen konnen wir entnehmen, dass sie ausserhalb des Nor-
mensystems, das den weiblichen Handlungsraum einschrankte (und damit auch
die Verdienstmoglichkeiten reduzierte), in wirtschaftlichen Krisen ihr Auskom-
men in Minnerdomanen suchten, indem sie ihren Migrationsradius ausweiteten
und in Mannerberufe auswichen (Wanderarbeiter, Bauernknecht, Handwerker).
Was die Gerichte interessierte, waren jedoch andere Aspekte, nimlich ihre «wah-
re» sexuelle Identitit, thr Vorleben als Frau, Ehefrau oder Mutter und die Art
der Beziehung zu ihrer «Ehefrau». Um die Diskrepanz zwischen Kleidung, sozia-
ler Mannerrolle und sexueller Identitit aufzukldren, pflegten die Richter auf die
Medizin und deren neue wissenschaftliche Erkenntnisse zuriickzugreifen, um mit
deren Hilfe in einem schwer fassbaren, nicht definierten Zwischenbereich Recht
sprechen zu konnen.

— Im medizinischen Bereich entwickelten sich neue Fragestellungen. Das Augen-
merk richtete sich auf gynikologische Probleme und von da auf anatomische
Anomalien («Monster», Hermaphroditen, Geschlechtswechsel). Auch im medi-
zinischen Diskurs, der von Arzten, Chirurgen und Hebammen gefiihrt wurde,
war das Bestreben, klare Definitionen fir die Zugehorigkeit zum mannlichen
bzw. weiblichen Geschlecht festzulegen, ein zentrales Anliegen. Im Brennpunkt
des Interesses stand der «Zwischenbereich», der mit Rickgriff auf das Wissen
der antiken Autoren (Aristoteles, Plinius) beschrieben wurde und in dem Krite-
rien gefunden werden mussten, nach denen Personen mit nicht eindeutiger Ge-
schlechtszugehorigkeit dem einen oder andern Geschlecht zuzuweisen waren. In
diesem Zusammenhang entwickelten die Gelehrten die alte Vorstellung vom
anatomisch gesehen unvollkommenen Wesen «Frau» weiter, deren innere Ge-
schlechtsorgane herausklappen konnten, wodurch sie Identitdt und Sozialstatus
eines Mannes erreichte.”

— In den juristischen, medizinischen und kirchlichen Kompetenzbereich gehorten
die Fille, in denen die neue Geschlechtsidentitat legitimiert werden musste. Nach
den juristischen und medizinischen Uberpriifungen war in diesen speziellen Fal-
len ein kirchliches Ritual notig, das durch eine neue Namengebung die neue
Identitit sanktionierte. Marie la barbue z. B., die bis zum Alter von 22 Jahren eine
Frau gewesen war, erhielt ihren neuen Namen vom Bischof von Chalons in

53



Anwesenheit der versammelten Gemeinde. Aus Marie wurde damit offiziell Ger-
main.** In andern Fillen konnten sich Mediziner und Juristen nicht zu einem
Entschluss durchringen, zu welchem Geschlecht die betreffende Person zu rech-
nen sei. Die Ambivalenz blieb — im Unterschied zu Maries Fall — unaufgelost.

— Die humanistischen Schriftsteller und Gelehrten nahmen spektakulire Fille von
Transvestismus in ihre Reiseberichte und Sammlungen von Denkwiirdigkeiten
auf neben Berichten iiber Hermaphroditen, «Monster» und Schilderungen der
Sitten und Gebrauche exotischer Vélker. Als Kuriosa, Unterhaltung, Belehrung
und Nervenkitzel erhielten sie damit ihren festen Platz in der «kulturgeschicht-
lichen» Literatur der Zeit. In Michel de Montaignes «Journal de voyage» finden
sich solche Geschichten, die er z. T aus medizinischen Werken des Chirurgen
Ambroise Paré iibernahm; der gelehrte Luzerner Stadtschreiber Renward Cysat
(1545-1614) berichtet zwischen einer Abhandlung iiber Trunkenheit und Tier-
krankheiten iiber «Hermaphroditen» oder «Androgyn» in Schwaben und unter
den «nackenden liten in Florida».?’

— Blicken wir nach England, so sehen wir eine weitere Spielart des Umgangs mit
Transvestismus: Die auffallige Prisenz dieses Themas in den elisabethanischen
Theaterstiicken und die Tatsache, dass die (als Manner verkleideten) jungen
Frauen von jungen Minnern dargestellt wurden, 16sten heftige Reaktionen fiir
oder gegen das Theater aus. Die Gegner argumentierten in ihren Streitschriften
mit dem biblisch begriindeten Tabu und verbanden den befiirchteten Zerfall der
von Gott determinierten Geschlechterordnung mit dem Zerfall der gesellschaft-
lichen und staatlichen Ordnung. Dieses Spielen mit sexueller Ambivalenz und
bewusst eingesetzter Androgynie wird von englischen und amerikanischen Hi-
storikerinnen und Historikern in enge Bezichung gesetzt zum Habitus der eng-
lischen Konigin selbst, die ihre Identitat zwischen «Frau» und «Konig» oszillie-
ren liess.

— Transvestismus gehdrte zum festen, trotz kirchlicher und obrigkeitlicher Ver-
bote unausrottbaren, seit dem Mittelalter bekdmpften Bestand des Karnevals und
der Narrenfeste, d. h. zur verkehrten Welt mit ihren Ritualen, welche die Hierar-
chien fur eine begrenzte Zeit auf den Kopf stellten. Trotz Verboten und Bestra-
fungen liessen sich jedoch Frauen und Minner nicht davon abhalten, sich zu
diesem Anlass weiterhin zu «verkleiden».*

— Einen weiteren Aspekt mochte ich hier bloss andeuten, nimlich die Aufstinde,
in denen Frauen Minnerkleidung trugen, und besonders diejenigen, in denen
aufstandische Minner sich als Frauen verkleideten, um vom niedrigeren Status

54



der Frauen zu profitieren: Frauen galten bekanntlich als weniger vernunftbegabt
und rational und konnten deshalb auch weniger zur Verantwortung gezogen wer-
den fiir ihre Taten, d. h. sie wurden milder bestraft als Manner.*' Dieses Motiv fiir
situationsbezogenen ménnlichen Transvestismus wird jedoch erst in der frihen
Neuzeit richtig fassbar.

Anmerkungen

]

6

7

Allgemein zur Semiotik der Kleidung in vorindustriellen Gesellschaften die Aufsitze in
Neithard Bulst, Robert Jitte (Hg.), Zwischen Sein und Schein. Kleidung und Identitit in der
stadtischen Gesellschaft (= Sacculum 44, 1, 1993).

Dazu besonders die folgenden drei Aufsitze aus dem Sammelband Neithard Bulst, Robert
Jiitte: zur obrigkeitlichen Normierung des Kleidungsverhaltens und zur «distinction» Gerhard
Jaritz, «Kleidung und Prestige-Konkurrenz. Unterschiedliche Identititen in der stidtischen
Gesellschaft unter Normierungszwingen», in: Neithard Bulst, Robert Jiitte, Zwischen Sein
und Schein, 8-31; Neithard Bulst, «Kleidung als sozialer Konfliktstoff», 32-46; mit ge-
schlechtergeschichtlichem Ansatz Katharina Simon-Muscheid, «<Und ob sie schon einen
dienst finden, so sind sie nit bekleidet dernoch>. Die Kleidung stidtischer Unterschichten
zwischen Projektion und Realitit im Spétmittelalter und in der friihen Neuzeit», 47-64;
Robert Jitte, «Stigma-Symbole. Kleidung als identititsstiftendes Merkmal bei spitmittel-
alterlichen und frithneuzeitlichen Randgruppen (Juden, Dirnen, Aussitzige, Bettler)», 65-89.
Claudia Ulbrich, «Unartige Weiber. Prasenz und Renitenz von Frauen im frihneuzeitlichen
Deutschland», in: Richard van Diilmen (Hg.), Arbeit, Frommigkeit, Eigensinn. Studien zur
historischen Kulturforschung, 11, Frankfurt a. M. 1990, 13-42; Gerhard Jaritz, «Die Bruoch»,
in: Gertrud Blaschitz et al. (Hg.), Symbole des Alltags — Alltag der Symbole, Festschrift
Harry Kiihnel, Graz 1992, 395-407.

Dazu Mary Douglas, Reinheit und Gefihrdung. Eine Studie zu Vorstellungen von Verunrei-
nigungen und Tabu, Frankfurt a. M. 1988.

Kirsten Hastrup, «The Semantics of Biology», in: Shirley Ardener (Hg.), Defining Females.
The Nature of Women in Society, Oxford 1993, 34-50, bes. 36 f.; Rudolf Dekker, Lotte van
de Pol, Frauen in Mdnnerkleidern. Weibliche Transvestiten und ihre Geschichte, Berlin
1990, 58-62.

Zur Geschichte des Transvestismus: Marjorie Garber, Vested Interests. Cross-dressing and
Cultural Anxiety, New York, London 1992; zum Problem, die zeitgendssischen Termini
«Hermaphrodit» und «Tribade» mit den modernen Kategorien «Transvestiten», «Homo-
sexuelle/Lesben», «Transsexuelle» in Einklang zu bringen: Rudolf Dekker, Lotte van de
Pol, Frauen in Mdnnerkleidern, 67-91; Eveline Berriot-Salvadore, «Le discours de la
médecine et la science», in: Georges Duby, Michelle Perrot (Hg.), Histoire des femmes, 111,
XVie-XVllle siecles, sous la direction de Natalie Z. Davis et Arlette Farge, Paris 1991,
360-395; zum medizinischen Diskurs im 19. und 20. Jahrhundert: Vern L. Bullough,
Bonnie Bullough, Cross Dressing, Sex, and Gender, Philadelphia 1993; alle mit weiterfiih-
render Literatur.

loannis Calvini opera quae supersunt omnia, ediderunt Guilielmus Baum, Eduardus Cunitz,

55



10

17
18

56

Eduardus Reuss, vol. XXVIIII, Brunsvigae 1885, Le deuxiesme sermon sur le chap. XXII.
V. 5-8, 17-29.

Marjorie Garber, Vested Interests, 21-40; Aileen Ribeiro, Dress and Morality, London
1986, bes. 59-73; Jean E. Howard, «Cross-dressing, the Theater, and Gender Struggle in
Early Modern England», in: Lesley Ferris (Hg.), Crossing the Stage. Controversies on
Cross-dressing, London, New York 1993, 20-46; Laura Levine, «Men in Women's Clothing:
Anti-theatricality and Effeminization from 1579-1642», Criticism 28 (1986), 121-143;
zum franzosischen Diskurs Nicole Pellegrin, «L’androgyne au XVle siécle: pour une
relecture des savoirs», in: Danielle Haase-Dubosc, Eliane Viennot (Hg.), Femmes et pouvoirs
sous ['ancien régime, Paris 1991, 11-48.

Marina Warner, Joan of Arc. The Image of Female Heroism, London 1981, bes. Kap. 7,
139-158; Katharina Simon-Muscheid, «Gekleidet, beritten und bewaffnet wie ein Mann.
Anniherungsversuche an die historische Jeanne d’Arc», in: Hedwig Rickelein, Maria
E. Miiller, Charlotte Schoell-Glass (Hg.), Jeanne d’Arc. Die Geschichte konstruiert sich
eine Figur (erscheint 1996); Andrée und Georges Duby (Hg.), Les procés de Jeanne d'Arc,
Paris 1973, 10 weisen auf die zeitgenossischen Predigten hin, die das Tragen von Minner-
kleidern durch junge Frauen und umgekehrt als Steigerung von «luxuria» und «superbia»
deuten, die der Ankunft des Antichrist vorausgehen.

Zitiert nach André Vauchez, Les laics au Moyen Age. Pratiques et expériences religieuses,
Paris 1987, 284.

Richard C. Trexler, «La prostitution florentine au XVe siécle», Annales E. S. C. 36 (1981),
6, 983-1015; zu den effeminierten «mignons» am Hofe Heinrichs IIl. von Frankreich:
Nicole Pellegrin, «L’androgyne».

Zur Tradition des weiblichen Transvestismus in den frihchristlichen Legenden: Marina
Warner, Joan of Are, 148-158; nach Caroline W. Bynum, Holy Feast and Holy Fast,
Berkeley, Los Angeles, London 1987, 417 sind sie Projektionen minnlicher Angste, denn
«female cross-dressing was a threatening symbol to men».

Nach Rudolf Dekker, Lotte van de Pol, Frauen in Mdannerkleidern, 12 finden sich die
frithesten Fille 1533 (Frankreich), 1544 (Deutsches Reich), 1550 (Niederlande), 1642
(England). Weitere Prozesse fanden in Spanien (2. Hilfte 16. Jahrhundert) und am Ober-
rhein (1537 bzw. 1547) statt; zwischen 1565 und 1605 wurden im englischen Bridewell
mehrere Frauen in Minnerkleidung aufgegriffen und der Prostitution bezichtigt (Jean
E. Howard, «Cross-dressing», 22).

Beispiele fiir dieses Verhalten bei Rudolf Dekker, Lotte van de Pol, Frauen in Mdnner-
kleidern, in den «reinen» Minnergesellschaften auf den Schiffen und im Heer.

Heide Wunder, «Geschlechtsidentititen. Frauen und Minner im spiiten Mittelalter und am
Beginn der frilhen Neuzeit», in: Gisela Bock, Karin Hausen, Heide Wunder (Hg.), Frauen-
geschichte — Geschlechtergeschichte, Frankfurt a. M., New York 1992, 131-136.

So Elena/Eleno de Cespedes, die vom Vikar, von dem sie die Heiratslizenz beschaffen
wollte, wegen ihres bartlosen Gesichts fiir einen Eunuchen gehalten, nach der Heirat als
Frau oder Hermaphrodit verdichtigt und von der Inquisition verurteilt wurde, weil sie mil
Hilfe des Teufels ihr Geschlecht geidndert habe (Vern und Bonnie Bullough, Cross Dressing,
94-96).

Chronik des Fridolin Ryff, Basler Chroniken, Bd. 1, Leipzig 1872, 150.

Dazu Dorothee Rippmann, «Frauenarbeit im Wandel. Arbeitsteilung, Arbeitsorganisation
und Entléhnung im Weinbau am Oberrhein (15./16. Jahrhundert)», in: Heide Wunder, Chri-
stina Vanja (Hg.), Frauen in der lindlichen Gesellschaft der Frithen Neuzeit (im Druck).



19
20

23

28
29

30

31

Sully Roeken, Cornelia Brauckmann, Margaretha Jedefrau, Freiburg i. B. 1989, 295-298.
Dies wird auch verkleideten «Matrosen» zum Verhingnis, siche Rudolf Dekker, Lotte van
de Pol, Frauen in Mdnnerkleidern; karikierend von einem Mann in Frauenkleidern zur
Fasnachtszeit nachgeahmt und bestraft, Staatsarchiv Basel, Ratsbicher 0.7, 1543, 45v:
«Hans von Warse der metzger gsell [...] ist mit andern jungen gsellen in butzen wiss mit
frowen cleideren angethon, umbher zogen [...] under anderem nyder gehuret und sich des
wassers, wie ein wyb, entplost, das nu gar schantlich und ergerlich gsin [...].»

Journal de voyage de Michel de Montaigne, édition présentée, établie et annotée par
Frangois Rigolot, Paris 1992, 6: «Ce qu’elle disoit aimer mieux souffrir que de se remettre
en estat de fille. Et fut pendue pour des inventions illicites a supplir au défaut de son sexe.»
Im Prozess gegen den «Colonel» Valerie Arkell-Smith in den 1920er Jahren wird seine
Ehefrau vor Gericht gefragt: «When did you discover she was a woman?» Antwort: «Not
until 1 read about it in the newspaper.» Julie Wheelwright, Amazons and Military Maids.
Women Who dressed as Men in the Pursuit of Life, Liberty and Happiness, London 1989, 4.
Ins Gewicht fillt, ob die travestierende Frau mit Hilfe eines «Instruments» die fehlende
minnliche Anatomie vortiuschte. Siehe dazu auch Stephen Greenblatt, Verhandlungen mit
Shakespeare. Innenansichten der englischen Renaissance, Berlin 1988, 66-84.

In der in den Anmerkungen zitierten Literatur finden sich neben den spektakuliren Fillen
auch zahlreiche Hinweise auf routinemassige Verurteilungen von Frauen, die in Médnner-
kleidern auf der Strasse aufgegriffen wurden.

Joan Cadden, Meanings of Sex Difference in the Middle Ages. Medicine, Science, and
Culture, Cambridge 1993, bes. 209-227; Ambroise Paré, Des monstres et prodiges, Edition
critique et commentée par Jean Céard, Genéve 1971, 24-30 und Anm. 162-164; Jaques
Duval, Des Hermaphrodites, Rouen 1603; Jean Céard (éd.), Le corps a la Renaissance,
Actes du 30e colloque de Tours 1987, Paris 1990; Michel Foucault, Sexualitit und Wahr-
heit, Bd. 1, Der Wille zum Wissen, Frankfurt a. M. 1977.

Stephen Greenblatt, Verhandlungen, 72-84; Michel de Montaigne, Journal, 6 f., ohne auf
die Bedeutung der neuen Namengebung einzutreten; Ambroise Paré, Monstres, 29 f.: «Et
tantost apres avoir rapporté a I’Evesque [...] par son authorité et assemblee du peuple il
receut le nom d’homme [...].»

Quellen und Forschungen zur Kulturgeschichte von Luzern und der Innerschweiz, hg. v.
Josef Schmid, Bd. 4, 3. Teil, Renward Cysat, Collectanea Chronica und Denkwiirdige
Sachen pro Chronica Lucernensi et Helvetiae, Collectanea zur Geschichte der Stadt Lu-
zern, 3. Teil, Luzern 1972, 227-228.

Siehe dazu die in Anm. 8 angefiihrte Literatur.

Leah S. Marcus, «Shakespeare’s Comic Heroines, Elizabeth I, and the Political Use of
Androgyny», in: Mary Beth Rose (Hg.), Women in the Middle Ages and the Renaissance,
Syracuse 1986, 135-153.

Natalie Z. Davis, «Women on Top», in: Natalie Z. Davis, Society and Culture in Early
Modern France, Stanford 1975, 124-151; Claudia Ulbrich, «Unartige Weiber. Prisenz und
Renitenz von Frauen im frihneuzeitlichen Deutschland», in: Richard van Dilmen (Hg.),
Arbeit, Frommigkeit, Eigensinn, Frankfurt a. M. 1990, 13-42, 24 betont, dass die Rollen-
umkehr bei einem Mann als Spass betrachtet wurde, bei einer Frau jedoch als «Unzucht»
galt.

Arlette Farge, «Evidentes émeutiéres», in: Histoire des femmes, 111, 481-496, bes. 490 f.;
Rudolf Dekker, «Women in revolt. Popular protest and its social basis in Holland in the
seventeenth and eighteenth centuries», Theory and Society 16 (1987), 337-362.

57



YR s saa]
(T, B Y R 5
i TR g 0
PR o et e e A A

IS TERES ;TS

Wl WS E

e =
A R sl il
LR} ¥ I
> 9 TR gt 4 s
SRR iisvh ) 1,
! l" ‘rf ;nt':‘}

24 lagbl i‘)k\vv .'

Wid sz ke

& s

125

i~

o




	Geschlecht, Identität und soziale Rolle : weiblicher Transvestismus vor Gericht, 15. / 16. Jahrhundert

