
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 13 (1995)

Artikel: "Und vo sölichs ir ere swarlich berürt" : Frauen vor dem Zürcher
Ratsgericht im späten Mittelalter, 1450-1471

Autor: Malamud, Sibylle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-871662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-871662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SlBYLLh MaLAMUD

«Und von sölichs ir ere swarlich berürt»

Frauen vor dem Zürcher Ratsgericht im späten Mittelalter,
1450-1471

1463 klagte Annely Rubly, Cuony Studers Ehefrau, gegen das Ehepaar Hanns

und Tristine Venden, dass der Fend gesagt habe: ««Studerin, [...] du redest der

weit wirss zuo dann yemant anders>. [...] Also lognet die genant Studerin nit, sy

rette: <lch wölt nit hundert pfund darumb nemen, das ich kein mentsch ein lug
anseitte als mich din wip ein lug angeseit hat. Dann sy hat geredt, ich hab mit des

schuolmeisters sun zeschaffent gehept [...].> Da rette der Fend: <Was min wip
geredt hat, das redet sy noch hüt by tag, dann du kanst dich des nienen nit

entschuldigen.> Da stiesse des obgenanten Fenden wip ir hopt zuo dem fenster

uss und rette fräffenlich zuo ir: «Was ich geredt hab, das reden ich noch hüt by tag
und du bist wol ein sölich wip. Hett ich dich angelogen, du Messest es nit erligen

[...] und hab ich dich angelogen, so nim mich mit recht für.>

Und won ir sölichs ir ere swarlich berürt und sich ouch mit warheit niemer

erfinden solle [...]. Ir man habe sy ouch umb söliche red von im gestossen und

welle sy nit wider zuo im nemen untzit dz sy sich sölicher red entslache.»1

Die Auseinandersetzung zwischen Annely Rubly und dem Ehepaar Vend zeigt,
welch zentrale Rolle die Ehre2 in der mittelalterlichen Gesellschaft spielte und

welch grosse Bedeutung der Wiederherstellung der einmal verletzten Ehre

zukam. Wer sich gegen Verleumdungen nicht zur Wehr setzte, galt als schuldig und

lief Gefahr, seine Ehre zu verlieren. Ihr Verlust konnte zu schlimmen

Beeinträchtigungen sozialer Beziehungen - in diesem Fall wurde die Betroffene

von ihrem Ehemann Verstössen - und der persönlichen Integrität führen. Die

Ehre bildete das «soziale Kapital» und die Basis der gesellschaftlichen
Existenz eines Individuums; sie war Voraussetzung seiner Integration, denn sie erst

ermöglichte soziale Beziehungen.
Die Ehre einer Person stand in engem Bezug zur Öffentlichkeit. Sie wurde durch

gesellschaftlich vorgeprägte, d. h. kodierte Handlungen öffentlich hergestellt,

33



verletzt und wiederhergestellt. Die Ehrenhändel konnten von provokanten Worten

und Gesten bis zu erheblichen Gewalttätigkeiten führen. Gewalteinschränkend

wirkte die mehr oder weniger starke Ritualisierung der Ehrenhändel. Zu fragen
ist, wieweit Frauen an den Auseinandersetzungen um die Ehre beteiligt waren und

ob die Konfliktabläufe geschlechtsspezifisch erfolgten oder nicht. Sind Frauen

z. B. weniger gewalttätig, dafür um so wortgewandter? Wie beleidigten sich

Frauen gegenseitig? Wie beleidigten sie Männer? In diesem Zusammenhang ist

auch die Frage nach den Beteiligten besonders interessant: Wer waren die Frauen,

die vor Gericht kamen? Aus welchen Schichten kamen sie, und in welcher Beziehung

standen Täterinnen und Opfer?
Die Grundlage meiner Untersuchung sind die Protokolle des Zürcher Ratsgerichts.
Sie eignen sich für meine Fragestellung, da sie viele detaillierte Informationen
über Konfliktstoffe und -formen sowie Verhaltensweisen von Frauen und Männern

im mittelalterlichen Zürich enthalten. Zudem liegen die Protokolle von 1376

bis 1798 in fast vollständiger Serie vor, was nicht nur eine qualitative, sondern

auch eine quantitative Auswertung erlaubt. Wegen der Fülle des Materials habe

ich mich allerdings auf den Zeitraum von 1450-1471 beschränkt.

Das Ratsgericht1 verhandelte über Vergehen, die nicht die Todesstrafe oder

körperliche Strafen nach sich zogen wie etwa Mord, Raub oder Diebstahl, sondern

in der Regel mit Bussen bestraft wurden. Hauptsächlich hatte es sich mit
Schlägereien und Raufhändeln aller Art, Friedensbrüchen und Beleidigungen zu

befassen. Daneben richtete das Ratsgericht über Eigentums- und Betrugsdelikte,
Verstösse gegen die Wirtschafts- und Zunftordnung, Sittendelikte sowie
politische Vergehen.

Im folgenden soll die Erstellung von Sozialprofilen den Kontext weiblichen

Konfliktverhaltens näher beleuchten. Weiter wird die Beziehung zwischen den

Konfliktparteien dargestellt und versucht, anhand von Ehrenhändeln geschlechtsspezifische

Konfliktlösungsformen und Verhaltensweisen aufzuzeigen.

Sozialprofile

In den letzten zwei Jahrzehnten sind auf dem Gebiet der historischen Kriminologie

zahlreiche sozialgeschichtliche Studien über die Kriminalität in England,

Frankreich, Italien und im deutschsprachigen Raum erschienen. Die Kategorie

Geschlecht wird in den meisten Untersuchungen gar nicht oder nur am Rande

34



berücksichtigt.4 Allgemein wird eine starke Untervertretung der Frauen vor
Gericht und eine deutlich geringere Gewaltneigung festgestellt. Dieser Befund führte

in den bisherigen Studien zur dominierenden Frage nach den Ursachen.

Demgegenüber steckt die Forschung über die Frauen, die vor Gericht auftraten, noch

in den Anfängen. Hier stellt sich die Frage, ob weibliche Delinquenz als Ergebnis

von Desintegration, Marginalität, Armut oder des «Zivilstandes» zu

interpretieren ist oder nicht/
Anhand der Gerichtsprotokolle des Zürcher Ratsgerichts können keine

systematischen Angaben zu den sozialen Merkmalen der Frauen vor Gericht gemacht

werden. Informationen zu Herkunft, Wohnort, Beruf und Alter liegen nur in

vereinzelten Fällen vor; für Frauen lässt sich allein der «Zivilstand» feststellen.

Für die prosopographische Überprüfung der in den Gerichtsprotokollen in

Erscheinung tretenden Frauen wurden die Steuerlisten der Stadt und Landschaft

Zürich beigezogen.6 Diese Listen enthalten Angaben zum Wohnort und zum

Steuerbetrag. Da für den untersuchten Zeitraum nur für die Jahre 1467-1470

vollständige Angaben zu allen Stadtteilen und nahezu allen Landgebieten

vorliegen, wurden nur die Jahre 1466-1471 quantitativ ausgewertet.

Gesamthaft kamen in diesen Jahren 92 Täterinnen und 84 weibliche Opfer vor
das Ratsgericht. Von ihnen konnten 80 Täterinnen (87,7%) und 73 Opfer (86,6%)

in den Steuerlisten identifiziert werden. Die Mehrzahl der Frauen vor Gericht

waren in und um Zürich wohnhafte und steuerzahlende Frauen. Es waren

Frauen aus allen Schichten beteiligt. Die Verteilung der Steuerzahlerinnen vor
Gericht nach Steuergruppen ergab, dass 30,4% aus der vermögensschwachen

Unterschicht stammten.7 Rund zwei Drittel der Frauen gehörten zur
Mittelschicht. Verschwindend klein (2,7%) war der Anteil der Frauen aus der

Oberschicht mit einem Vermögen von über 500 Gulden; sie waren eindeutig

unterrepräsentiert.1*

Die Aufteilung der Täterinnen und Opfer vor Gericht nach ihrem «Zivilstand»

ergab, dass 60% verheiratet und 36% alleinstehend oder verwitwet waren. Die

Restgruppe, die sich hauptsächlich aus unverheirateten Frauen (wie z. B. Töchtern,

Schwestern oder Nichten), die bei ihren Eltern oder Verwandten lebten,

zusammensetzte, betrug nur gerade 4%. Interessanterweise waren Ehefrauen vor

Gericht, verglichen mit deren Anteil an der gesamten weiblichen Bevölkerung in

Zurich, deutlich übervertreten, während die anderen beiden Gruppen untervertre-

len waren.9

Die Erstellung der Sozialprofile der Frauen vor Gericht zeigte, dass Desintegra-

35



don, Mobilität, Armut oder der «Zivilstand» nicht die bestimmenden Faktoren der

Frauendelinquenz waren. Im Gegenteil: nicht Desintegration, sondern soziale

Integration und enge soziale Beziehungen waren ausschlaggebend für die
Konflikte. Mit Hilfe der prosopographischen Untersuchung konnte festgestellt werden,

dass die Konfliktparteien meistens in enger Beziehung gestanden hatten.

Enge Bindungen bieten eine breite Fläche für Feindseligkeiten: «je häufiger die

Interaktion, desto mehr Gelegenheit für feindselige Interaktion»."1 Die in den

Quellen fassbaren Konflikte, an denen Frauen beteiligt waren, spielten sich unter
Nachbarinnen ab; seltener kam es zu innerfamiliären Konflikten oder zu

Auseinandersetzungen, die sich aus wirtschaftlichen Beziehungen oder Arbeitsverhältnissen

ergeben hatten. Im folgenden wird deshalb nur auf nachbarschaftliche

Konflikte näher eingegangen.

Nachbarschaftskonflikte

Viele der Streitigkeiten zwischen Nachbarinnen erinnern an Zänkereien, wie sie

sich heute noch ereignen. So gerieten 1466 die Wissin und ihre Nachbarin in

Streit, weil sich diese darüber aufregte, dass die Wissin den übelriechenden Abfall
vor ihrer Türe nicht wegräumte."
Nachbarschaftliche Konflikte äusserten sich bei Frauen vor allem in gegenseitigen
Beschimpfungen, Beleidigungen und Verleumdungen. Weshalb es gerade unter
Nachbarinnen zu solchen Beschuldigungen kam, lässt sich folgendermassen
erklären: Das nachbarschaftliche Milieu war ein eng verflochtenes, kleinräumiges
Gefüge mit einem hohen Grad an sozialer Kontrolle. Nachbarinnen wachten

gegenseitig über das Einhalten gesellschaftlicher Normen; Verdachtsmomente
führten zu öffentlichen Anschuldigungen und Denunziationen. Wieviel die
Nachbarinnen voneinander wussten, soll folgendes Beispiel veranschaulichen:
Als 1470 Elsbetha Küntzlerin einige Kissen verloren hatte, wurde ihr zugetragen,
«das die obgenant Schniderin ein kussin, das nit iro were, uff dem marekt über die

bruggen heim getragen hett».12 Die Nachbarinnen mussten also über den Hausrat

der Schniderin genau Bescheid gewusst haben.

Geschah etwas Ungewöhnliches - die Nachbarn hatten es gesehen oder zumindest
davon gehört. Auch das Erscheinen fremder Personen im Nachbarhaus oder im

Quartier wurde sofort wahrgenommen. Als Anna Sidlerin bei ihrer Rückkehr vom
Markt zu ihrem Erstaunen feststellte, dass ihre Haustüre von innen verriegelt war,

36



waren es «ir nachburen kind», die ihr mitteilten, dass sich «da obnen in der kamer

ein man und eine frow»" aufhielten.

Mutmassungen wurden zu Worten, ein Gerücht endete im Lauffeuer, die

Geschwätzigkeit dehnte sich über das nachbarschaftliche Milieu aus, und man wurde

zum «Stadtgespräch», bis es schliesslich dem Rat zu Ohren kam 1462 versuchte

der Rat dem Gerücht über Amman Schuochtzcrs Frau, ihr Mann hätte sie mit

ihrem Liebhaber erwischt, auf den Grund zu gehen.14 Er verhörte insgesamt

23 Personen. Von den verhörten Zeuginnen und Zeugen konnten 17 identifiziert

werden: 5 davon stammten aus Schuochtzers Nachbarschaft, 5 weitere aus den

übrigen Stadtteilen, 7 wohnten in der Vogtei Horgen. Das Gerücht hatte sich über

die verschiedensten Kanäle ausgebreitet. Einer der Zeugen, Hennsly Hass von

Oberrieden, hatte es z. B. von Heini Waldmann aus Zürich und der Magd des

Leutpriesters von Thalwil, die überhaupt «vil von disen dingen rede», gehört.

Dem Leutpriester selbst war die Geschichte von zwei Ratsmitgliedern und drei

Priestern während eines Nachtessens in Zürich erzählt worden.

Insbesondere in kleineren, vormodernen Gesellschaften war das Gerede15 eine

wichtige Form der Kommunikation, der Wissensweitergabe und der Festschreibung

der Verhaltenscodices. Gerüchte verbreiteten sich überall da, wo Menschen

zusammenkamen: beim gemeinsamen Essen, bei gegenseitigen Besuchen, beim

Wasserholen am Brunnen, im Wirtshaus usw. Gegenstand des Geredes war «der

andere». Die Zugehörigkeit zur Gemeinschaft setzte die Teilnahme am Gerede

voraus, denn Mitreden hiess, sowohl das Heute wie auch die Vergangenheit, d. h.

die Geschichten der vorigen Generationen, zu kennen. Das Gerede festigte die

sozialen Bindungen innerhalb der Gemeinschaft und hielt Aussenseiterlnnen

draussen. Gleichzeitig ermöglichte die «Etikettierung» des anderen als

«Normabweichler», den Teilnehmerinnen ihre eigene Normkonformität und Dazugehörigkeit

zu betonen.

Die soziale Integration eines Individuums in der Gemeinschaft beruhte auf dem

guten Ruf, der durch öffentliche Anschuldigungen und das Gerede aufrechterhalten

oder zerstört werden konnte. Als Elemente sozialer Kontrolle übten das

Gerede, die Fama und der Leumund Macht aus. Einerseits gab den Frauen die

Beteiligung am Gerede die Möglichkeit, auf eine informelle Art und Weise die

«öffentliche Meinung» in einer Gesellschaft, in der Männer die formalen politischen

Aktivitäten kontrollierten, zu beeinflussen. Andererseits erfüllten sie durch

das Gerede eine wichtige Funktion in der Aufrechterhaltung der «rechten»

Ordnung in ihrer unmittelbaren Umgebung aus. Das Gerede zwang die Leute, sich

37



den geltenden Normen anzupassen; die Furcht und Angst, durch abweichendes
Verhalten den guten Ruf zu verlieren und aus der Gemeinschaft ausgeschlossen zu

werden, war allgegenwärtig. Gerade Nachbarschaftskonflikte machen deutlich,
dass der Druck, sich normgerecht zu verhalten, aus der nahen Umgebung, der
nachbarschaftlichen Gemeinschaft, stammte.

Der Nachbarschaft als Instanz sozialer Kontrolle kam eine wichtige Bedeutung
zu. Für die Einhaltung gesellschaftlicher Normen und die Sanktionierung von
Fehlverhalten sorgte also nicht allein die Obrigkeit, wie dies aus manchen
rechtshistorischen Werken hervorgeht. Die informelle Sozialkontrolle durch die Nachbarn

und obrigkeitliche Sanktionen waren jedoch nicht zwei gegensätzliche Formen

des Umgangs mit normabweichendem Verhalten; vielmehr waren sie miteinander

verflochten und ergänzten sich."1 Während der Rat zur Ahndung von Delikten

auf die Mithilfe der Bewohnerinnen z. B. durch Denunziation angewiesen

war, nutzten diese das Ratsgericht zur Austragung ihrer Konflikte auf einer obrig-
keitlich-sanktionierten Ebene.

Frauenehre versus Männerehre

Die in den Klagen genannten Beleidigungen sind sicher die expliziteste Form, in
denen Ansichten über das andere Geschlecht ausgedrückt werden. Beleidigungen
sind dann besonders wirkungsvoll, wenn sie Abweichungen von einem gewünschten
Verhalten thematisieren und erfolgreich an den geltenden Konsens über allgemein
akzeptierte Wertvorstellungen appellieren. Die Uniformität der Injurien zeigt,
welch weitreichender Konsens bei der Bestimmung von normabweichendem
Verhalten bestand. Implizit enthält die häufige Wiederholung bestimmter Beleidigungen

Hinweise, welche Abweichungen von den herrschenden Normen besonders

gefürchtet waren. In der Umkehrung lässt sich über Beschimpfungen aber auch

eine Vorstellung vom «Idealbild» der Geschlechter eruieren.
Frauen und Männer bedienten sich des gleichen Repertoires an Beschimpfungen;
Ehrverletzungen waren jedoch je nach Geschlecht der Person, die es zu beleidigen

galt, inhaltlich verschieden. Bei Frauen zielten Beleidigungen vorwiegend
auf sexuelle Devianz.1" Man beschimpfte sie vor allem als «Hure», «Pfaffen- oder
Mönchshure». Erst mit grossem Abstand folgten Verbalinjurien, die sich auf den

Charakter (böse Frau) oder auf kriminelles Verhalten (Kindsmörderin, Diebin)
bezogen. Der Ruf von Frauen wurde also in erster Linie über ihre sexuelle

38



Relation zu Männern definiert. Der Fall der Annely Rubly zeigt, wie gefährlich
der Hurereivorwurf für eine Frau sein konnte. Einer Frau, die von ihrem
Ehemann wegen Ehebruchs Verstössen worden war, drohte der Makel der Hure. Als
Hure verschriene Frauen riskierten, ins Frauenhaus gezogen zu werden, und

damit einen sozialen Abstieg in die Randständigkeit. In Zürich erliess der Rat

zwar erst 1498 eine schriftlich festgesetzte Verordnung, dass «liederliche» Frauen

ins Frauenhaus gezogen werden dürfen, doch schien dieser Brauch schon früher
existiert zu haben: 1468 klagte Greth Güllerin vor dem Rat, drei Männer «habent

wellen die genant Elsinen, ir tochter, in das frowen huss ziehen und geredt, sy und

ir tochter syent beid recht pfaffen huoren».18

Kränkungen konnten nicht nur durch Worte, sondern auch durch beleidigende
und obszöne Gesten erfolgen, so z. B. das «Mantelaufwerfen» oder das

Beschmutzen bzw. Zerreissen von Kleidern. Bei Frauen spielte das Herunterreissen
oder die Wegnahme der Kopfbedeckung eine grosse Rolle. Die Kopfbedek-
kung war ein wichtiges weibliches Statussymbol. Je nachdem, ob die Frau ledig
oder verheiratet war, trug sie einen anderen Kopfputz. Dieser hing auch eng mit
ihrer unbefleckten sexuellen Ehre zusammen. Schon 1319 hatte der Zürcher Rat

verordnet, «daz ein ieglich froewelin, die in offen hüsern sitzent [...], daz die

tragen süln ir iegliche, swenne si für die herberge gat, ein rotes keppeli».1'' Die
Farbe der Kopfbedeckung unterschied unehrenhafte Frauen - d. h. Frauen, die
sich nicht nach der für sie geforderten sexuellen Norm verhielten - von ehrbaren
Frauen.

Welch wichtige Bedeutung der weiblichen Kopfbedeckung in der Konfliktaustragung

zukam, zeigen auch die Eigentumsdelikte. Die Entwendung des

Kopftuches wurde dort besonders häufig beklagt. Diese Art von Diebstählen diente

weniger der persönlichen Bereicherung als vielmehr der Kränkung der Ehre der

Gegnerin. Eindeutig als Ehrverletzung ist die Handlung von Elsi Luerbuobin zu
verstehen: diese hatte der Nessly Unholz vor mehreren Männern «ir tuechly ab

irem hopt gezert» und «irò ouch ir tuechly genomen und die in iren gewalt
getragen».2"

Die weibliche Ehre wurde sowohl in Beschimpfungen als auch in beleidigenden
Gesten von der sexuellen Komponente dominiert. Die häufigsten Bezeichnungen

für Männer hingegen waren «Lügner», «Schelm» oder «Dieb». Ihr Verhalten
im Bereich der Sexualität wurde praktisch nie thematisiert; Anspielungen auf
ausserehelichen Geschlechtsverkehr oder Beziehungen zu Prostituierten waren
äusserst selten. Männer entsprachen am ehesten ihrem durch Beleidigungen

39



implizit formulierten «Idealbild», wenn sie bei der Produktion von Gütern und

deren Austausch fair blieben oder gegebenenfalls eine Familie ernähren konnten.21

Erst nachrangig sollten sich vor allem verheiratete Männer nicht sexuell

abweichend verhalten.

In den untersuchten 22 Jahren waren verbale Ehrverletzungen mit 154 Fällen

(56%) das weitaus häufigste Delikt der Frauen. Erst mit grossem Abstand folgten
Gewaltdelikte mit nur gerade 39 Fällen (14%). Ganz andere Zahlen zeigten sich

bei Männern: in nur fünf Jahren (1450-1454) begingen sie 512 Gewaltdelikte

(50%), gefolgt von 180 Verbalinjurien (20%). Der Vergleich zeigt nicht nur den

deutlich kleineren Anteil der Frauen an den Ehrenhändeln, sondern auch ihre

geringere Gewaltneigung.
Der Grund für diesen Befund liegt weniger in der physischen Schwäche der

Frauen als in den geschlechtsspezifischen Rollenerwartungen. Männer reagierten

auf Ehrverletzungen meist mit körperlicher Gewalt, um damit ohne Verzug ihre

männliche Stärke zu demonstrieren. Die Ehre der Männer war eng mit der «Wehr»

verbunden.22 Sich mit Waffen und Fäusten zu verteidigen gehörte zum Kern

männlicher Ehre und Männlichkeit. Für Frauen hingegen gehörte die Anwendung

von Gewalt nicht zu den zentralen Anforderungen ihrer Ehre. Frauen gingen bei

verbalen Ehrverletzungen meist entweder direkt vor Gericht oder überliessen die

Wiederherstellung ihrer Ehre den Männern. Wie selbstverständlich diese Rolle

des Mannes war, belegen zahlreiche Konfliktsituationen, in denen sich die

geschädigte Frau nicht selbst zur Wehr setzte, sondern ihren Mann herbeirief, ihm

das ihr angetane Unrecht klagte und sich von ihm verteidigen liess.

Dem Ehemann oblag aber nicht nur die Rolle des Verteidigers und damit des

Beschützers. Als Haushaltungs- oder Familienvorstand stand ihm ein

Züchtigungsrecht gegenüber Frau, Kindern und Gesinde zu. An ihm lag es auch, ihr

Verhalten zu kontrollieren und sie bei «Unregelmässigkeiten» zu bestrafen. Das

Züchtigungsrecht des Ehemannes erstreckte sich nicht nur auf innerfamiliäre

Konflikte; vielmehr waren Ehemänner nicht nur berechtigt, sondern auch

verpflichtet, das Verhalten der Frau gegenüber Aussenstehenden zu bestrafen. Sehr

deutlich kommt dies in der Klage von Adelheit Rüseggerin gegen Cuoni von

Cuonsens Frau und ihrer Tochter zum Ausdruck: «So habint die obgenant frow

und das meittly sy uss irem hus beschruwen [...] und sy under vil wortten

gesalcket und gehueret.»2' Darauf hätten sie und ihr Mann den Cuoni von Kuonsen

gebeten, «mit sinem wip und meittly ze verschaffent. von soellicher red ze

lassent. Das hab inen Cueni von Kuensen zue geseitt.» Doch die Klägerin wurde

40



wieder beleidigt. Vor Gericht verlangte sie nun, dass der Vater gebüsst werde, weil

«er ir und irem man zue geseitt hette, er weite inen soellicher schnöder wortten

vor sin und er das nit getan hab». Obwohl Couni von Kounsen vom Rat für sein

Versäumnis nicht bestraft wurde, zeigt der Fall, dass dieser Tatbestand zumindest

einklagbar war.

Fazit

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass die weibliche Delinquenz nicht

in erster Linie ein Produkt der Mobilität und «Entwurzelung» oder des

«Zivilstandes» war. Im Gegenteil bildeten Stabilität, Integration und daraus

resultierende enge soziale Beziehungen sowie häufige Interaktionen die Voraussetzung

zur Entstehung von Konflikten. Die Konfliktparteien standen fast immer in einer

engen Beziehung zueinander: zumeist waren es Streitigkeiten zwischen Nachbarinnen.

Die nachbarschaftlichen Auseinandersetzungen waren das Produkt von

Konflikten innerhalb einer kleinräumigen Gemeinschaft, in der die Beziehungen

vor allem auf personenbezogenen Bindungen beruhten und die soziale Kontrolle

noch unmittelbar ausgeübt wurde. Der Nachbarschaft als Instanz sozialer

Kontrolle kam zentrale Bedeutung zu. Frauen spielten hier eine wichtige Rolle; sie

wachten über die Einhaltung der Normen und figurierten als «Kontrollinstanzen»,

indem sie ganz wesentlich die «öffentliche Meinung» durch das Gerücht indirekt

beeinflussten und lenkten. Neben dieser Form informeller Sozialkontrolle nutzten

Frauen das Ratsgericht, um die in der Nachbarschaft enge soziale Kontrolle und

die daraus entstehenden Konflikte auf einer obrigkeitlich-sanktionierten Ebene

auszutragen. Das Gericht bot den Frauen damit die Möglichkeit, auf einem

formellen Weg an der Öffentlichkeit teilzunehmen; gleichzeitig diente es ihnen als

Mittel, ihre Verhaltenscodices zu festigen und durchzusetzen.

Ehrenhändel waren mit Abstand die häufigsten Konflikte, die vor dem Ratsgericht

verhandelt wurden. An dieser Form öffentlich-ritualisierter Kommunikation

waren Männer und Frauen beteiligt - die Formen der Ehrenhändel waren jedoch

eindeutig geschlechtsspezifisch. Verbale Ehrverletzungen bildeten bei Frauen

meist den Hauptinhalt ihrer Konflikte; zu Gewaltandrohungen oder Schlägereien

kam es kaum. Die in Ehrenhändeln häufige Anwendung von Gewalt war eine

ausgeprägt männliche Form der Konfliktaustragung. Als Ergebnis der

Untersuchung über Ehrenhändel muss aber anstelle des stereotypen Bildes der aufgrund

41



ihres «Wesens» weniger gewalttätigen Frau eine differenziertere Sicht treten. So

wurden anhand der Ehrenhändel geschlechtsspezifische Rollenerwartungen sichtbar.

Männer und Frauen verhielten sich in den Ehrenhändeln nach dem für sie

geltenden Ehrencode. Die Verteidigung der eigenen Ehre sowie derjenigen der

Frau mit körperlicher Gewalt war ein wichtiges Element männlicher Ehre. Die
Ehrenhändel zeigten nicht nur in ihrer Ausprägung Unterschiede zwischen den

Geschlechtern, sondern waren auch mit anderen Inhalten gefüllt: die meistgenannten

Ehrverletzungen gegen Männer beinhalteten ihr unrechtmässiges Verhalten
im wirtschaftlichen Bereich, die Sexualität war nur ein nachrangiges Kriterium;
die weibliche Ehre betraf vor allem die sexuelle Integrität und wurde negativ
durch das Symbol der Hure thematisiert.

Anmerkungen

1 Staatsarchiv Zürich (fortan StaZH), Rats- und Richtbücher, BVI 223, Fol. 100a/b.
2 Zum Ehrbegriff vgl.: Peter Berger, «On the Obsolence of the Concept of Honour». European

Journal of Sociology 9 (1970), 339-347; Martin Dinges. ««Die Ehre als Thema der
Stadtgeschichte. Eine Semantik im Übergang vom Ancien Régime zur Moderne». Zeitschrift fur
historische Forschung 16 (1989), 409-440.

3 Zur Bedeutung und Funktion des Zürcher Ratsgerichts siehe Susanna Burghartz, «Diszipli¬
nierung oder Konfliktregelung? Zur Funktion städtischer Gerichte im Spätmittelalter: Das
Zürcher Ratsgericht», Zeitschrift für historische Forschung 4 (1989), 385-407.

4 Zur Frauenkriminalität siehe: Susanna Burgharlz. «Kein Ort für Frauen? Stadtische Gerich¬
te im Spätmittelalter», in: Bea Lundt (Hg), Auf der Suche nach der Frau im Mittelalter.
Fragen. Quellen, Antworten. München 1991, 49-64; Barbara Hanawalt. «The Female
Felon in Fourteenth-Century England», in: Susan MosherStuard (Hg), Women in Medieval
Society, Pennsylvania 1976, 125-140; Nicole Gonthier, «Délinquantes ou victimes, les

femmes dans la société lyonnaise du XVe siècle», Revue historique 549/1 (1984). 25-46;
Kathleen E. Garay, «Women and Crime in Later Medieval England. An Examination of the
Evidence of the Courts of Goal Delivery, 1388 to 1409», Flonlegium 1 (1979), 87-109;
Annik Porteau-Bitker, «Criminalité et délinquance féminines dans le droit pénal des Xllle
et XI Ve siècles, Revue historique de droit français et étranger 58/1 (1980), 13-56; Andrew
Finch, «Women and Violence in the Later Middle Ages. The Evidence of the Officiality of
Cerisy», Continuity and Change 1 (1992), 23-45; Gerd Schwerhoff. ««Mach, dass wir nicht
in eine Schande geraten!) Frauen in den Kölner Kriminalfällen des 16. Jahrhunderts»,
Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 44 (1993), 451-473: Jenny Kermode. Garthine
Walker (Hg), Women, Crime and the Courts in Early Modern England. London 1994

5 Zum Zusammenhang von Desintegration. Marginalità! und Kriminalität: Bronislaw Geremek,
Les marginaux parisiens aux XlVe et XVe siècles, Paris 1976. Nach Claude Gauvard, «De

grace especial». Crime. Litui el Société en France du Moyen Age, 2 Bde., Paris 1991, 325 f.

war der «Zivilstand» der ausschlaggebende Faktor weiblicher Delinquenz, da ausserhalb
der ehelichen Norm lebende Frauen in einer besonders fragilen Position gewesen seien.

42



6 Die Steuerbücher von Stadi und Landschaft Zürich des XIV. und XV. Jahrhunderts, heraus¬

gegeben mit Unterstützung der Antiquarischen Gesellschaft Zürich vom Staatsarchiv des

Kantons Zürich, Bde. 3-8, Zürich 1941-1958.
7 Die Grenze zwischen Unter- und Mittelschicht wurde nach dem Vorschlag von Gerd

Wunder, «Unterschichten der Reichsstadt Hall. Methoden und Probleme ihrer Erforschung»,

Veröffentlichungen der Kommission für Geschichtliche Landeskunde in Baden-Württemberg,

Reihe B, Forschungen 41 (1967), 102 angesetzt. Er gibt einen Zehntel des arithmetischen

Durchschnitts des städtischen Vermögens als Armutsgrenze an. Der Mittelwert der

Stadt Zürich 1467 betrug 305 Gulden.
8 Die Oberschicht betrug in Zürich 1470 12,7%.

9 Die Aufteilung der Steuerzahlerinnen in Zürich präsentierte sich folgendermassen: 44% Ehe¬

frauen, 45% Alleinstehende oder Witwen und 11% in Familien integriert lebende Frauen.

Balz Wolfensberger, Matthias Scheller, Die Frauen in den Zürcher Steuerlisten von 1467,

unveröffentlichte Seminararbeit, Zürich 1993, 30.

10 Lewis A. Coser, Theorie sozialer Konflikte, Neuwied, Berlin 1972, 85.

11 StaZH, BVI 225, Fol. 23a.

12 StaZH, BVI 227, Fol. 68a/b.
13 StaZH, BVI 221, Fol. 27a/b.

14 StaZH, BVI 223, Fol. 446-448b.
15 Zur Bedeutung des Geredes siehe: Max Gluckmann, «Gossip and Scandal». Current

Anthropology 4 (1963), 307-316; Regina Schulte, «Bevor das Gerede zum Tratsch wird»,
in: Karin Hausen, Heide Wunder (Hg), Frauengeschichte -Geschlechlergeschichte, Frankfurt

a. M.. New York 1992, 67-73; Daniel R. Lesnick, «Insults and threats in medieval Todi»,
Journal of Medieval History 17 (1991), 71-89.

16 Siehe auch Gerd Schwerhoff, «Frauen in Kölner Kriminalfällcn», 468 f.

17 Auch andere Untersuchungen kommen - relativ unabhängig von der untersuchten Gesell¬

schaft und dem Jahrhundert - zu ähnlichen Ergebnissen: Martin Dinges, ««Weiblichkeit) in

«Männlichkeitsritualen>? Zu weiblichen Taktiken im Ehrenhandel in Paris im 18. Jahrhundert»,

Francia 18/2 (1991), 87 f.; J. A. Sharpe, Defamation and Sexual Slander in Early
Modern England. The Church Courts at York. York 1980, 15 f.; Daniel R. Lesnick, «Insults

and threats», 76 f.; Laura Gowing, «Gender and the Language of Insult in Early Modern

London», History Workshop 35 (1993), 2 f.

18 StaZH. BVI 226, Fol. 35a/b.
19 H Zellcr-Werdmüller (Hg Die Zürcher Stadtbücher des 14. und 15. Jahrhunderts, Bd. I,

Leipzig 1899, 17 f.

20 StaZH, BVI 218, Fol. 233a.

;i Martin Dinges, ««Weiblichkeit» in <Männlichkeitsritualen>?». 87.

:2 Zur Ehre von Männern: Susanna Burghartz, Leib, Ehre und Gut. Delinquenz in Zürich Ende

des 14. Jahrhunderts, Zürich 1990; Lyndal Roper. «Männlichkeil und mannliche Ehre», in:

Karin Hausen, Heide Wunder (Hg), Frauengeschichte - Geschlechlergeschichte, Frank-

lurt a. M., New York 1992, 154-172.
23 StaZH. BVI 218, Fol. 321a.

43




	"Und vo sölichs ir ere swarlich berürt" : Frauen vor dem Zürcher Ratsgericht im späten Mittelalter, 1450-1471

