
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 11 (1993)

Artikel: Soireen, Salons, Sozietäten : geschlechtsspezifische Aspekte des
Wandels städtischer Öffentlichkeit im Ancien régime am Beispiel Berns

Autor: Schnegg, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-871738

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-871738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Brigitte Schnegg

Soireen, Salons, Sozietäten

Geschlechtsspezifische Aspekte des Wandels städtischer Öffentlichkeit
im Ancien regime am Beispiel Berns

Karl Kasthofer, der berühmte Forstfachmann und altliberale bernische Regierungsrat,

meldete sich in der ordentlichen Wintersession des bernischen Grossen Rates vom
14. Februar 1837, an der über die Frage der Öffentlichkeit der Sitzungen des Regierungsrates

diskutiert wurde, mit der folgenden Anekdote zu Wort: «Vor ungefähr 20 Jahren

hat in der Republik Bern eine geistreiche Frau Rathsherrin gelebt, diese hat, wie man

sagte, den Herrn Rathsherrn geleitet; dieser war Mitglied des geheimen Rathes, der

geheime Rath beherrschte den Kleinen Rath, und der Kleine Rath beherrschte den

Grossen Rath, und der Grosse Rath leitete und beherrschte die Ganze Eidgenossenschaft;

also hat in aufsteigender Linie die Frau Rathsherrin die ganze Eidgenossenschaft

geleitet und beherrscht.»1

Was Kasthofer 1837 dem bernischen Grossrat als kleines politisches Lehrstück

vorführte, wollte er zweifellos - auch wenn es sich auf die Restaurationsjahre bezieht

- stellvertretend für das soziopolitische System des Ancien regime verstanden wissen.

Der Fall der angeblich so einflussreichen «Frau Rathsherrin» diente ihm als Beleg für
die Schwächen der alten, vorrevolutionären Staatsverfassung. Kasthofers Kritik zielte

in erster Linie auf die mangelnde Transparenz und Legitimation der Machtausübung.

In seiner Darstellung allerdings liegt das eigentliche Skandalon in der Tatsache, dass

dieses System es einer Frau ermöglichte, hinter den Kulissen, von ihrer Stube, oder

gar von ihrem Boudoir aus - gewissermassen als bernische Madame Pompadour - die

ganze bernische und darüber hinaus die eidgenössische Politik zu lenken.

Die erzählerische Gestalt von Kasthofers Argumentation zeigt, in welcher Weise den

politischen Begrifflichkeiten und Konzepten des 18. und frühen 19. Jahrhunderts

geschlechtsspezifische Konnotationen eingelagert sind. Es werden zwei offensichtlich

negativ konnotierte Begriffsfelder miteinander verbunden, die sich durch diese

Verbindung je gegenseitig zusätzlich diskreditieren: das aristokratische Regime mit
seiner Arkanpolitik einerseits und die Weiberherrschaft andererseits, die sich im

163



undurchsichtigen Milieu aristokratischer Klüngelei entfaltet und die ihrerseits durch

Intrigen und Kabalen diese Undurchsichtigkeit verstärkt. Weiberherrschaft steht hier

für die verkehrte Ordnung schlechthin.2

Im zweiten Teil seiner Rede stellte Kasthofer dieser Weiberherrschaft das Gegenmodell

einer demokratischen Ordnung gegenüber. Auf die rhetorische Frage: «Was folgt
daraus?» antwortet er: «dass wir alles Geheimthun im Regierungsrathe vermeiden

müssen, und zwar dadurch, dass der Grosse Rath strenge Kontrolle führe über den

Regierungsrath und dass wir die Pressfreiheit heilig halten und gewissenhaft benutzen.

Stärken wir darum hier die Opposition, und halten wir den Regierungsrath in

Ordnung, so werden wir keine neue Aristokratie bekommen und haben die Öffentlichkeit

des Regierungsrathes nicht nötig.»3 Das Vermeiden von Geheimtun, eine strenge

Kontrolle der Exekutive, Pressefreiheit und eine starke Opposition, dies alles wird
nach Kasthofers Überzeugung die Gefahr eines Rückfalls in die weiblich-weibische

Intrigenherrschaft des Ancien regime bannen. Die liberale Männerdemokratie als

Bollwerk gegen die Weiberherrschaft also.

Was uns in Kasthofers Votum entgegentritt, wird in der angelsächsischen Women 's

History als gendered discourse bezeichnet:4 ein Reden über Politik, bei dem Aussagen

über das Geschlechterverhältnis mitschwingen, ohne dass diese explizit gemacht

werden müssen. Nun war der bernische Liberale gewiss nicht originell, wenn er sich

einer in dieser Weise geschlechtsspezifisch konnotierten politischen Sprache
bediente. Er griff vielmehr auf eine Metaphorik zurück, die in seiner Zeit durchaus

gängig war und die im wesentlichen das Resultat von Auseinandersetzungen des

18. Jahrhunderts über dieAusgestaltung des gesellschaftlichen Lebens und über das

Verhältnis der Geschlechter war.

Diese Auseinandersetzungen sollen im Folgenden beleuchtet werden. Zum einen soll

nach der gesellschaftlichen Rolle der Frauen und nach ihrer Bedeutung in der patrizi-
schen Gesellschaft der schweizerischen Stadtrepubliken des 18. Jahrhunderts gefragt
werden. Ich werde dabei in erster Linie das Beispiel Berns im Auge haben, weil sich

hier die Tendenz zur Ausbildung einer aristokratischen Herrschaftsform am deutlichsten

manifestierte.5 Zum andern soll auf der diskursiven Ebene der Überlagerung der

Staats- und gesellschaftspolitischen Konzepte mit geschlechtsspezifischen Konnotationen

nachgespürt werden. Dabei werde ich einen Blick auf den Diskurs über das

gesellschaftliche Leben und die Rolle der Frauen werfen.

Seit dem späten 17. und vor allem im 18. Jahrhundert hat sich in den Städten Europas

jene vielfältige Geselligkeits- und Kommunikationskultur entwickelt, deren

historische Dynamik Jürgen Habermas in seiner grundlegenden Arbeit über den Struktur-

164



wandel der Öffentlichkeit6 auf den Begriff gebracht hat und die in der Zwischenzeit

auch in einer Vielzahl von Einzelstudien7 untersucht worden ist. Wenig Interesse

fanden indessen in der bisherigen Sozietätenforschung Fragen nach der Rolle der

Frauen und nach dem Verhältnis der Geschlechter im Entstehungsprozess der bürgerlichen

Öffentlichkeit.8 Das ist zunächst sicher eine Folge der bekannten Tatsache,

dass sich die Historiographie nach wie vor schwer tut, die Kategorie «Geschlecht» in

ihre Fragestellungen zu integrieren. Im vorliegenden Fall wird der Blick auf die

Zusammenhänge zwischen dem Strukturwandel der Öffentlichkeit und dem Wandel

der Geschlechterverhältnisse allerdings zusätzlich dadurch versperrt, - und vermutlich

hat auch das etwas mit der fehlenden Reflexion der Bedeutung der Kategorie
«Geschlecht» zu tun9 - dass die Soziabilitätsforschung ihren Blick auf die Sozietäten-

und Vereinsbewegung im engeren Sinne begrenzt.10 Gerade fürs 18. Jahrhundert

lassen sich indessen Gesellschaften und Sozietäten nicht isoliert von jenen
Sozialformen verstehen, welche etwa als «Geselligkeit» oder «geselliges Leben» umschrieben

werden und die dem privaten Bereich zugerechnet und implizit oder explizit aus

dem Blickfeld der Historiographie verbannt werden.11 Wie problematisch eine strikte

Trennung zwischen «öffentlicher», formalisierter Soziabilität und «privater»
informeller Geselligkeit namentlich für das 18. Jahrhundert ist, zeigt sich etwa daran, dass

die zeitgenössische Sprache zwischen Sozietäten im Sinne der Vereins- und Sozietätenforschung

und «privaten» Sozietäten nicht unterscheidet. «Sozietät» wird, ebenso

wie das französische «societe», in den Texten des 18. Jahrhunderts gleichermassen

für die patriotischen, ökonomischen, vaterländischen oder helvetischen Gesellschaften

wie für die weitgehend informellen privaten Zusammenkünfte verwendet, zu

denen sich bestimmte Personen- und Freundeskreise zur Pflege der Geselligkeit, zu

Spiel, Musik und Tanz, zu Konversation und Räsonnement zusammenfanden.12 Es ist

also davon auszugehen, dass zumindest im 18. Jahrhundert die Übergänge zwischen

«formeller» und «informeller» Geselligkeit fliessend waren. Ich meine daher, dass

eine Untersuchung des «Strukturwandels der Öffentlichkeit» im 18. Jahrhundert

beide Formen ins Auge fassen muss und nach den gegenseitigen Beziehungen zu

fragen hat.

Der Formen- und Strukturwandel der Öffentlichkeit im 18. Jahrhundert war von

Veränderungen im Geschlechterverhältnis begleitet, welche diesen in einem nicht

unwesentlichen Mass mitprägten. Umgekehrt wurde das Geschlechterverhältnis durch

die neuen Grenzziehungen zwischen Öffentlichkeit und Privatheit und durch die

dadurch neu definierten soziokulturellen Muster ebenfalls in folgenschwerer Weise

beeinflusst.13 Der Strukturwandel der Öffentlichkeit und die Veränderungen des

165



Geschlechterverhältnisses waren in dieser Sattelzeit zwischen feudal-ständischer und

bürgerlich-industrieller Gesellschaft in dialektischer Weise miteinander verschränkt.

Dies soll im folgenden am Beispiel Berns aufgezeigt werden.

Strukturwandel der Geselligkeit

Nur zwei Jahre bevor Karl Kasthofer im bernischen Grossen Rat das Gespenst der

aristokratischen Weiberherrschaft beschwor, verfasste sein Landsmann, der greise

Franz Sigmund von Wagner (1759-1835), Bernburger wie Kasthofer, im Unterschied

zu diesem aber ein Verehrer der vorrevolutionären Verhältnisse, am Ende seines

Lebens einen wehmütigen Rückblick auf die vergangene Zeit des Ancien regime,

auf das «Goldene Zeitalters Berns». Darin schildert er ausführlich und detailreich

das gesellige Leben derbeau-monde, der Schicht der gesellschaftlich und politisch
führenden Familien des Patriziats. Wagners Text ist in mehrfacher Hinsicht aufschlussreich.

Zum einen äussert sich derAutor ausführlich zur Rolle der Frauen und zum
Verhältnis zwischen den Geschlechtern, zum andern scheint er ein besonderes Interesse

für Umbrüche und Veränderungen in diesem Bereich des sozialen Lebens zu

haben.

Einen ersten solchen Umbruch sieht er im ausgehenden 17. Jahrhundert. Bis zur
dieser Zeit spielte sich das gesellige Leben in Bern weitgehend nach Geschlechtern

getrennt ab. «Die Männer besuchten im Sommer am Abend meistentheils die Schüzenmatt,

[...] [es] ward in den Säälen oder aussenher dem Schüzenhaus im Schatten der Bäume

gegessen und getrunken und dabei über innere oder äussere Kriegs- und

Staatsangelegenheiten gekannengiessert [...]. Im Winter versammelten sich die meisten

Männer auf den vielen Zunfthäusern, in den geräumigen sogenannten Gesellschaftssäälen,

wo oft hundert oder mehr Personen um die langen eichenen Tische herum sassen und

bei grossen Humpen voll Methwein oder auch bei Malvasier freundschaftlich sich

unterhielten oder aber mit allerhand kleinen Karten-, Brett- und anderen Spielen sich

belustigten.» Von dieser Welt der Schützenhäuser und Zunftstuben klar abgegrenzt

war die auf den häuslichen Kreis bezogene Geselligkeit der Frauen und Kinder:

«Während die Männer ihre Abende auf solche Weise zubrachten, giengen die Frauen

und Mädchen im Sommer bei schöner Witterung vor das Thor in ihre zahlreichen

kleinen Gärten, Baumgärten, Beunden, deren beinahe jede Familie einen mit einem

kleinen Gartenhäuschen besass. Hier pflegten sie ihre Blumen und die Lieblings-
bäumchen [...]. Bei Regentagen und im Winter blieb in der Regel die ganze weibliche

166



Welt bei Hause [...]. Da war denn alles im gleichen geräumigen und mit einem

grossen, guten meist grüngefärbten Kachelofen [...] versehenen warmen
Wohnzimmer beisammen. Die Grossmutter und Mutter spannen, die Töchter nähten oder

strikten, die kleinen Mädchen und Knaben besahen Helgenbögen oder machten sonst

auch kleine Spiele, die Hausmagd besorgte oder schaukelte in der Wiege die Kleinsten,

oder sang ihnen Kinderlieder vor, worin denn oft die ganze Gesellschaft anfangs

nur leise, bald aber lauter einstimmte.»14 Was jenseits der biedermeierlichen Verklärung15

in diesen weitschweifigen Schilderungen Wagners sichtbar wird, ist eine

geschlechtsspezifische Segmentierung der Geselligkeit. In der Stadtrepublik Bern des

17. Jahrhunderts scheint sich das gesellschaftliche Leben der Männer aus der

Stadtbürgerschaft weitgehend im Umkreis der städtisch-zünftischen und städtisch-republikanischen

Institutionen abgespielt zu haben, während dasjenige der Frauen eng in den

familiären Kontext von Kindern und Alten eingebunden und an den hausmütterlichen

Wirkungskreis (Garten im Sommer, Handarbeiten im Winter) geknüpft war.

Diese Beschreibung Wagners wird durch die Zeugnisse ausländischer Beobachter

bestätigt. So wunderte sich der Engländer Gilbert Burnet 1685 bei seinem Besuch der

Schweiz über die häusliche Eingezogenheit der Bernerinnen: «Männer und Frauen

pflegen unter sich nicht Geselligkeit. Die Frauen finden so viel Befriedigung im
Haushalt und lassen sich so wenig auf Liebeshändel ein, dass unter ihnen, wie mir ein

bedeutender Arzt versicherte, die anderswo üblichen Vapeurs, die er dem Müssiggang

und den Liebeleien zuschrieb, unbekannt sind.» Das gleiche Muster beobachtete

er übrigens auch in Zürich; dort «verkehren die Frauen nicht mit den Männern,

ausgenommen mit solchen aus ihrer nahen Verwandtschaft.»16 Die gesellschaftliche

Kommunikation innerhalb der führenden Schichten fand demnach in zwei nach

Geschlechtern weitgehend getrennten Sphären statt, zwischen denen die gleiche Grenzlinie

verlief wie zwischen den Zuständigkeitsbereichen der Männer (Politik und Militär)
und denjenigen der Frauen (Hausökonomie und Kinder).17

Diese klare Ordnung begann sich nun gegen Ende des 17. Jahrhunderts aufzulösen. In

Wagners Darstellung ist dieser Wandel an ein konkretes Ereignis geknüpft: «Im Jahre

1693», so berichtet er, «hatte ein Berner Vinzenz Stürler, Brigadier in holländischen

Diensten eine vornehme Holländerin Namens Marguerite de Tallon von Hellenegg,
deren Mutter eine Französin Namens de la Nore war, geheirathet und bald darauf nach

Bern gebracht. Da derselben die damalige bernische Lebensart bald zu altvaterisch

und langweilig vorkam, so suchte sie unter ihren neuen Verwandten und Bekannten

Personen beiderlei Geschlechts [...] zusammen, welche nach dem bei ihr und in

Frankreich gewohnten gesellschaftlichen Ton, eine reguläre Abendgesellschaft zu

167



bilden geneigt wären. Leicht fand sie bald eine genügsame Anzahl um 4 bis 6 Parthien,

vorerst nur an Sonntag Abenden in Aktivität setzen zu können.»18

Frau Stürler, die Holländerin mit der französischen Kultur, war es also, die, wollen wir

Wagner Glauben schenken, in der Stadtrepublik Bern die traditionelle Trennung der

Geschlechter durchbrach und eine eigentliche Revolution der gesellschaftlichen Sitten

in Gang setzte, eine Revolution, welche die «oberen Klassen der Gesellschaft»

veranlasste, sich von ihrem alten, frugalen Leben abzuwenden und statt dessen eine

verfeinerte Lebensart nach französischem Vorbild zu pflegen. «Nach holländischer

Art ward daselbst nur Thee, Butter und feines Backwerk serviert und nachher auch

Tarok gespielt [...]. Als diese neu eingeführte Art die Abende zuzubringen in kurzem

zuerst in der Nachbarschaft, dann nach und nach von Haus zu Haus in der Stadt

bekannt wurde, so erschrak manche fromme Seele über diese Neuerung und prophezeite

allerhand Böses. Warum den Apothekertrank statt gesunden Weins, fragte man

sich, warum das luftige, geschmaklose Backwerk gegen unsere bisherigen soliden

und schmakhaften Kuchen und Turten? Was kann man zu Dutzzenden [sie] den

ganzen Abend über mit bunten Tarokkarten einander erzählen und zusammen

verhandeln, heisst das nicht die Zeit tödten, den Magen verderben und die Gesundheit

ruinieren. Aber die Neuerung blieb nicht nur bei Essen und Trinken. Bald langten von
Paris grosse Kisten vor dem Hause an, und gepolsterte Sofas und Kanapees, Fauteuils

und Sessel alles mit Seide überzogen, wurden ausgepakt und ins Haus hinaufgetragen.

Die eichenen schweren Stühle, die Fenster- und Wandbänke wurden unter grossem

Klopfen und Lärm weggesetzt, neue Fenster mit hellen gevierten Glastafeln, statt der

bisherigen kleinen, runden und trüben Scheibchen eingesetzt».

Was Wagner hier schildert, sind Veränderungen des soziokulturellen Habitus der

bernischen Gesellschaft. Das Patriziat, das sich spätestens seit der zweiten Hälfte des

17. Jahrhunderts als quasigeburtsständische Herrschaftsschicht etabliert hatte, entwik-

kelte nun immer aufwendigere Formen der Selbstdarstellung. Dazu gehörten die

Übernahme von Elementen eines barock-höfischen beziehungsweise urban-aristo-

kratischen Lebensstils nach französischem Vorbild und die Inszenierung eines

entsprechenden geselligen Lebens.19 Der neue Lebensstil und die neuen Verkehrsformen

dienten dem sich abschliessenden Herrschaftsstand zur Distinktion und zur Repräsentation

seiner ständischen Position, und sie trugen zu einer sozialen Ausdifferenzierung
bei. Wer die alten eichenen Stühle und Bänke durch gepolsterte Sofas und Kanapees,

Fauteuils und Sessel ersetzte, bewies nicht nur feinen, französischen Geschmack,

sondern pflegte einen aristokratischen Lebensstil und hob sich damit demonstrativ

von den andern Stadtbürgern ab. Die Soireen und Sozietäten in den patrizischen

168



Häusern, wo sich Männer und Frauen zu Musik und Tanz, zu Gesprächen, Kartenspiel
und allerlei Lustbarkeiten einfanden, waren sozial weit exklusiver als die alten

Zusammenkünfte der Männer in den Zunftstuben und Schützenhäusenf.0

Die sozialgeschichtliche Bedeutung dieser neuen Formen der Geselligkeit ist indessen

widersprüchlich: Obwohl sie auf der einen Seite zur Verfestigung eines patrizischen

Herrschaftsstandes beitrugen, so entfalteten sich doch andererseits in ihrem Rahmen

jene gesellschaftlichen Strukturen, die schliesslich für die bürgerliche Gesellschaft

konstitutiv werden sollten. Die Salons der patrizischen Häuser gehörten zu den

sozialen Räumen, in denen sich zunächst das kulturelle Leben des Ancien regime und

dann der intellektuelle Diskurs der Aufklärung entfalteten. Während einerseits eine

immer deutlichere Abgrenzung gegenüber dem traditionellen zünftisch-handwerklichen

Stadtbürgertum stattfand, erfolgte andererseits eine mehr oder weniger zaghafte

Öffnung gegenüber einer neuen, durch Bildung qualifizierten Schicht aus Pfarrherren,

Ärzten und Professoren. So begann sich im Kern der aristokratischen Geselligkeit

jene neue Öffentlichkeit zu konstituieren, welche schliesslich die ständische Ordnung

sprengen sollte.

Dieser Wandel der Sozialformen nun war geprägt von einer markanten Verschiebung

im Geschlechterverhältnis. Hatte sich im 17. Jahrhundert das gesellschaftliche Leben

- eng verknüpft mit der traditionellen republikanischen Herrschaftsausübung - noch

als rein männliche Geselligkeit abgespielt,21 so war die räumliche Verlagerung in die

repräsentativen Salons der herrschaftlichen Häuser zu Beginn des 18. Jahrhunderts

mit einer Aufwertung der Rolle der Frauen verbunden: Sie waren nun im wörtlichen

Sinne mit von der Partie, als Dame des Hauses in der zentralen Position der Gastgeberin,

als Besucherinnen eingebunden in das kommunikative Gefüge der Gesellschaft.

Darüber hinaus dominierte in den Salons eine weiblich konnotierte Kultur: Tee und

Kaffee statt Wein, feine Patisserien statt der derben Kuchen, weiche Sofas statt

Eichenbänke, Galanterie statt Kannegiessereien.

Zitieren wir dazu abschliessend Alfred Zesiger, der in seiner Berner Zunftgeschichte

von 1911 diesen Wandel sowohl als einen Prozess der sozialen Differenzierung als

auch als eine Verweiblichung schildert, und zwar in Worten, die nicht nur über

die Sache selbstAuskunft geben, sondern zugleich den gendered discourse einer

bestimmten Historiographie vor Augen führen: «Das XVIII. Jahrhundert sah die

währschaften Zecher des XVII. am Aussterben, an ihre Stelle traten feine Herrchen

mit Haarbeutel und Jabot. Diese konnten unmöglich Freude an Riesenbechern voll
Rebensaft haben; naserümpfend rückten sie auf der Stube von den biedern Handwerksmeistern

weg, deren schwielige Tatzen gar unfein neben ihren gepflegten Händchen

169



aussahen. Abends traf man sich jetzt im Cafe oder in der Sozietät, oder hatte Hausball

oder Spielabend. Die alten Stuben verödeten, höchstens die Meister und Gesellen

trafen sich noch dort; die Herren hielten sich abseits und vergnügten sich im Äussern

Stand oder mit galanter Weiblichkeit.»22

Zusammenfassend lässt sich dieser Strukturwandel der Geselligkeit im ausgehenden

17. Jahrhundert auf drei Punkte fokussieren: Zum einen emanzipierte sich die neue

Soziabilität aus der unmittelbaren Nähe zum staatlich-politischen und militärischen

Bereich der Männer und aus dem Umkreis der hausmütterlichen Geschäfte der Frauen

und verlagerte sich in die sich formierende gesellschaftliche Sphäre, in die societe

civile. Zum zweiten löste sich der enge Zusammenhang zu den alten republikanischen
Institutionen auf und wurde durch aristokratisch-höfische Sozialformen ersetzt. Gleichzeitig

manifestierte sich im gesellschaftlichen Leben eine Ausdifferenzierung der

sozialen Hierarchie. Zum dritten schliesslich hatten sich die gesellschaftlich einflussreichen

Sphären des sozialen Lebens im Vergleich zu früher sowohl in bezug auf

ihre Zusammensetzung wie auch in ihrem Habitus grundlegend verweiblicht.

Der Prozess der Verfeinerung und der Ausdifferenzierung des gesellschaftlichen
Lebens nahm in den folgenden Jahrzehnten seinen Fortgang und erreichte in der

Rokokokultur der ausgehenden 50er und beginnenden 60er Jahre einen Höhepunkt.
Es war die Zeit, in der die gebildete Berner femme de lettre Julie Bondeli in ihrem

Salon nicht nur die reformfreudigen Patrizier Berns, sondern auch aufgeklärte
Intellektuelle aus der übrigen Schweiz und aus Europa empfing.23 Julie Bondelis Salon -
das Vorbild der Pariser Salonkultur aufnehmend - bildete das eigentliche Zentrum des

aufgeklärten Geistes Berns. Hier fanden sich die Exponenten der bernischen Aufklärung

ein, Tscharner, Tschiffeli, Fellenberg, Kirchberger, Stapfer und andere, aber auch

Julies geistreichen Freundinnen, allen voran Marianne Fels, und diskutierten unter der

Leitung der Gastgeberin über Religion und Moral, über Literatur und Kunst. Einen

Eindruck von der Atmosphäre dieser Zusammenkünften vermitteln die Tagebucheinträge

des jungen Zürcher Theologen und nachmaligen Mitherausgebers der

«Correspondance litteraire» Henri Meister, der 1764 Bern besuchte. Er notierte am 6.

Juni: «Alle ä Koenitz [Julie Bondelis Sommersitz] oü je passai toute l'apres-dinee.
Conversation variee sur nos auteurs modernes, sur 1'influence de la musique dans la

morale. [...] Conversation raisonnee sur l'amour de l'ordre, comme le principe de

toutes nos actions morales. Cette femme a un goüt fort fin pour tous les beaux arts

[...]. Elle goüte aussi les ouvrages de Gessner. Elle en fut un soir si enthusiasmee [sie]

en presence de Wieland, que Wieland lui dit: Ah, vous voulez me rendre malheureux!

Vous voulez que j'aille tuer Gessner comme Cäin tua Abel!»24 Die räsonnierende

170



Konversation über eine Vielzahl unterschiedlicher Themen, Ernsthaftigkeit und

Enthusiasmus gemischt mit spielerischer Heiterkeit und freundschaftlicher Galanterie

machten offensichtlich den Charme von Julie Bondelis Salon - und dieser Form der

Geselligkeit überhaupt - aus. Aber er spielte nicht nur als Ort der charmanten

Begegnungen und des geistvollen Räsonnements eine wichtige Rolle. Hier entstand auch

das kommunikative Netz, das die aufklärerisch gesinnten Persönlichkeiten

unterschiedlichen Standes durch die gemeinsame Teilhabe an Werten wie Geist, Vernunft

und Moral zur aufklärerischen Elite, zur Öffentlichkeit im Habermasschen Sinne

verband. Der gleiche Personenkreis nämlich, der sich bei Julie Bondeli im informellen

Rahmen traf, schloss sich in genau dieser Zeit ebenfalls in einer ganzen Anzahl von
Gesellschaften und Sozietäten mit unterschiedlicher Zielsetzung zusammen: 1759

wurde die ökonomische Gesellschaft gegründet, 1760 das Cafe litteraire, 1762 die

Societe des Citoyens und 1764 die Societe morale, und in all diesen Gesellschaften

finden wir jedesmal in etwa die gleichen Namen als Mitglieder: Tscharner und

Tschiffeli, Kirchberger und Fellenberg, Stapfer und Wilhelmi.25

Diese neue Sozietäten- und Vereinskultur, obwohl von ihrem sozialen Ursprung und

ihrer Entstehung her eng mit der Salonkultur verknüpft, unterschied sich in signifikanter

Weise von dieser. War die Geselligkeit in den patrizischen oder aufgeklärten
Salons - trotz einer gewissen Regelmässigkeit - im wesentlichen informell gewesen,

so gaben sich die neuen Sozietäten immer ausgeprägtere Formen und Regeln. Zudem

waren sie - anders als die patrizischen Salons, wo nicht zuletzt ständische Positionen

repräsentiert wurden - in ihrem Selbstverständnis überständisch beziehungsweise

ständeübergreifend. Ihre interne Organisation folgte republikanischen Prinzipien.26

Im Gegensatz zum elitären aristokratischen Lebensstil des Salons zeichneten sie sich

durch einen bürgerlichen, teilweise auch antiaristokratischen Habitus aus. Hatten

Salon und private Gesellschaften gegenüber der Politik eine gewisse Distanz bewahrt,

so rückten die Sozietäten mit ihrem Diskurs über öffentliches Wohl, vaterländische

Geschichte und patriotische Tugenden und mit ihren auf praktische Verbesserungen

gerichteten Zielsetzungen wiederum nahe an die politische Sphäre heran. Und schliesslich

die augenfälligste Differenz: Frauen, die im Rahmen der «privaten» Geselligkeit eine

bedeutende Funktion gehabt hatten, die den Ton angaben und die sozialen Beziehungen

knüpften, sie hatten zur neuen Welt der Reformsozietäten und Gesellschaften in

aller Regel keinen Zugang.27

Kurz nach der Jahrhundertmitte gab es in Bern somit eine ausgedehnte informelle

Geselligkeit, die von den Soireen, Bällen und Abendgesellschaften in den Häusern

an der Junkerngasse bis zu den geistvollen Konversationen in Julie Bondelis Salon

171



reichte, die nun aber zunehmend von einer neuen Struktur formalisierter Organisationen

- den Gesellschaften und Sozietäten - überlagert wurde. Diese begann die

informelle Geselligkeit in ihrer Bedeutung für die Konstituierung der neuen
Öffentlichkeit rasch zu überflügeln. Die Sozietäten, Vereine und Clubs, die Logen und

Geheimgesellschaften, die im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts in ganz Europa in

grosser Zahl entstanden, entwickelten sich zu den entscheidenden Kristallisationspunkten

des gesellschaftlichen Wandels und spielten eine zentrale Rolle für die

Emanzipation des Bürgertums. Männlichkeit, republikanisch-bürgerliches Selbstverständnis

und ausdrückliche Hinwendung zu den öffentlichen Angelegenheiten sind

Charakteristiken, die nicht nur die bernischen Aufklärungsgesellschaften, sondern die

Sozietätenbewegung in ganz Europa und über das 18. Jahrhundert hinaus auszeichnen.

Ihr Vordringen und der damit einhergehende Bedeutungsverlust des Salons als Ort

aufklärerischer Geselligkeit markieren aus geschlechtergeschichtlicher Perspektive

die zweite entscheidende Bruchstelle im Strukturwandel der Öffentlichkeit: Die

Verbürgerlichung der Öffentlichkeit - so kann der beschriebeneWandel zusammenfassend

bezeichnet werden - führte zur Ausgrenzung der Frauen aus der gesellschaftlichen

Sphäre, zu ihrem Ausschluss aus dem Zwischenbereich zwischen häuslicher

Privatheit und staatlich-politischer Öffentlichkeit und zu einer zunehmenden sozialen

Segregation der Geschlechter. Lassen wir dazu noch einmal Sigmund von Wagner zu

Wort kommen. Nachdem er die bernischen Sozietäten geschildert hat, schliesst er mit
der rhetorischen Frage: «Ob die Gesellschaftlichkeit durch diese vielen Gesellschaften

gewonnen? - ob besonders der Umgang der beiden Geschlechter, die durch die nach

und nach eingerissene, beinahe gänzliche Trennung im gesellschaftlichen Leben

derselben, an Liebenswürdigkeit und geistreicher Unterhaltung gewonnen habe!»28

Kritik an der weiblichen Präsenz in der Gesellschaft

Parallel zum Prozess der Geschlechtersegregation und des Ausschlusses der Frauen

aus dem Gesellschaftsleben in der sozialen Realität lässt sich eine entsprechende

Ausgrenzung der Frauen auf der Ebene des Diskurses aufzeigen.

Die Kritik an der weiblichen Präsenz im gesellschaftlichen Leben setzte praktisch

gleichzeitig mit der Entfaltung der geschlechtergemischten Geselligkeit in den aristo-

kratisch-patrizischen Schichten ein. Das gilt für die preziöse Salonkultur im Paris des

17. Jahrhunderts29 genau so wie für das sich am französischen Vorbild orientierende

Berner Patriziat. Dabei manifestierte sich diese Kritik an der geselligen Durchmischung

172



der Geschlechter mit Vorliebe als Zivilisationskritik, galten doch der Zugang der

Frauen zum gesellschaftlichen Leben und die angeblich damit verbundene Eleganz

und Raffinesse des Lebensstils als eigentliche Kennmarken einer hochentwickelten

und verfeinerten Zivilisation.30 Diesen Typus einer hochzivilisierten Lebensform

sahen die Zeitgenossen des 18. Jahrhunderts in erster Linie in Frankreich realisiert, in

der vornehmen Gesellschaft von Versailles und mehr noch in den eleganten Kreisen

der Pariser Salons, die man in Bern und anderswo in Europa zu imitieren suchte.

Einer der ersten, der den französischen Lebensstil und dessen Imitation durch das

bernische Patriziat kritisierte, war der Berner Beat Ludwig von Muralt.31 Er stellte in
seinen 1725 veröffentlichten, aber bereits vor 1700 verfassten «Lettres sur les Anglois
et les Francois» einen Vergleich zwischen der französischen und der englischen

Zivilisation an, den er klar zugunsten der letzteren ausgehen liess. Dieses Urteil und

seine Begründung erregten nicht nur unter den Zeitgenossen grosses Aufsehen,
sondern wirkten noch während des ganzen Jahrhunderts stark nach. Betrachten wir seine

Schilderungen des gesellschaftlichen Lebens in der französischen Metropole, so

sehen wir, dass das Verhältnis zwischen den Geschlechtern in seiner Wahrnehmung

einen ganz zentralen Platz einnimmt.

«Le Beau-monde» so schreibt er im zweiten Brief über die Franzosen «se fait valoir et

s' eloigne de la foule, non-seulement par le Rang que les personnes qui le composent

peuvent avoir naturellement, mais aussi par celui que ce train de vie distingue lui

donne; par la Depense qu'on y fait, et qui ne doit pas etre trop calculee; par le Plaisir

qu'on se procure de jour ä l'autre, et dont on joüit plus delicatement que la foule.

Mais, surtout, le train de vie du Beau-monde se soutient par le Melange d'Hommes et

de Femmes, qui en est comme le fondement et le lien. C'est ce qui donne lieu au

Savoir-vivre, et ä la Galanterie Francoise de s'etaler.»32

Von Muralt beschreibt hier die Durchmischung der Geschlechter nicht nur als

Begleiterscheinung einer luxuriösen Lebensführung, sondern als eigentliches Kennzeichen

der Kultur der gehobenen Gesellschaft, als zentrales Distinktionsmerkmal, mit dem

sich diese nach unten abgrenzt. Gleichzeitig liegt in dieser «extreme Liberte que les

Femmes ont en France» und dem «commerce frequent et libre entre les deux Sexes»33

einer der hauptsächlichen Gründe für sein Unbehagen gegenüber der französischen

Kultur, leisteten doch die Freiheit der Frauen und der freie Umgang der Geschlechter

in seinen Augen dem Laster Vorschub: «Disons, qu'il y a peut-etre cent fois plus de

corruption, plus de P***nisme [sie], en France, parmi le Beau-monde, qu'il ne s'en

trouve dans d'autres Päis, oü les Femmes n'ont pas la liberte de voir les Hommes.»34

Die Kritik an den galanten Umgangsformen zwischen den Geschlechtern und ins-

173



besondere an der starken weiblichen Präsenz in der Öffentlichkeit entwickelte sich in

der Folge zu einem zentralen Argument in den gesellschaftspolitischen

Auseinandersetzungen des 18. Jahrhunderts. Dabei überlagerten sich zwei Stossrichtungen: die

ständische Konfrontation mit einer höfischen beziehungsweise urbanen aristokratischen

Lebensweise auf der einen Seite und die quereile des femmes, der Streit um

Rolle und Status der Frauen in der Gesellschaft auf der anderen Seite. Aus dieser

Perspektive, die antiaristokratische mit antifeministischer Kritik verband, wurden die

Verweiblichung der Gesellschaft als Verweichlichung, der verfeinerte Lebensstil als

Hang zu Luxus und zu Verschwendung und weiblicher Einfluss als Intrige disqualifiziert.

Prominentester und einflussreichster Vertreter dieser Position war zweifellos Jean

Jacques Rousseau, übrigens ein grosser Verehrer von Muralts und ein eifriger Leser

seiner «Lettres». Die Ablehnung einer freien Durchmischung der Geschlechter in der

Öffentlichkeit, wie sie die urbane und höfische Kultur Frankreichs verkörperte, ist

fundamentaler Punkt in Rousseaus Zivilisationskritik. Er sieht darin eine wesentliche

Ursache für die Dekadenz der französischen Gesellschaft des Ancien regime. Der

Salon als Prototyp einer in der aristokratischen Kultur verwurzelten und um Frauen

zentrierten Geselligkeit war von dieser Kritik zentral betroffen. Er wurde zunehmend

verdächtig: als Ort weiblicher Kabale, als Milieu aristokratischer Libertinage, als

effeminierte und effeminierende Form der Geselligkeit. Der Verlust von Moral und

Männlichkeit sei die Folge der Durchmischung der Geschlechter im öffentlichen

Raum, so Rousseau in seiner Auseinandersetzung mit d'Alembert über das kulturelle

und gesellschaftliche Leben in der Republik Genf: «Elles [d. h. die Frauen] n'y
perdent que leurs moeurs, et nous y perdons ä la fois nos Moeurs et notre Constitution»,

so seine Befürchtung, und weiter über den unheilvollen Einfluss der Frauen, «ne

voulant plus souffrir de Separation, faute de pouvoir se rendre hommes, les femmes

nous rendent femmes.»35

Der amoralischen und effeminierten Gesellschaft stellt Rousseau das Gegenmodell

einer geschlechtersegregierten Soziabilität gegenüber, das er in den Genfer cercles

realisiert sieht: «Nos cercles conservent encore parmi nous quelque image des moeurs

antiques. Les hommes entre eux, dispenses de rabaisser leurs idees ä la portee des

femmes et d'habiller galamment la raison, peuvent se livrer ä des discours graves et

serieux sans crainte du ridicule. On ose parier de patrie et de vertue sans passer pour
rabächeur, on ose etre soi-meme sans s'asservir aux maximes d'une caillette. [...]
Enfin ces honnetes et innocentes institutions rassemblent tout ce qui peut contribuer ä

former dans les memes hommes des amis, des citoyens, des soldats, et par consequent

174



tout ce qui convient le mieux ä un peuple libre.»36

Geschlechtersegregation also, damit in den Zirkeln der Männer nicht nur ernsthafte

Kommunikation, Tugendhaftigkeit und Vaterlandsliebe entstehen können, sondern

auch damit das männliche Individuum endlich ohne Zwang zur Verstellung zu sich

selbst finden und, die Rollen des Freundes, des Staatsbürgers und des Soldaten in sich

vereinigend, zum bürgerlichen Subjekt werden kann.

Es ist kein Zufall, dass Rousseau dieses Ideal einer virilen Geselligkeit in der Republik

Genf verortet. Die republikanische Gesellschaft erscheint im Diskurs der

Aufklärer nicht nur in ihrer politischen, sondern insbesondere auch in ihrer sozialen

Verfassung vorbildlich, geprägt durch die Strenge und Einfalt ihrer Sitten, durch eine

relative Gleichheit der Bürger und schliesslich durch die Keuschheit, Tugendhaftigkeit

und häusliche Zurückgezogenheit der Frauen. Montesquieu formuliert dies fol-

gendermassen: «Dans les Republiques, les femmes sont libres par les lois, et captivees

par les moeurs; le luxe en est banni, et avec lui la corruption et les vices».37

Als idealtypische Verkörperungen republikanischer Sittlichkeit und Tugend galten

neben den antiken Republiken Griechenland und Rom auch die schweizerischen

Alpenrepubliken - allen voran Genf, wo sich republikanische mit kalvinistischer

Sittenstrenge verband,38 dann aber auch mehr oder weniger imaginäre bäuerlichländliche

Gemeinschaften, etwa nach dem Bild, das Albrecht von Haller von den

alpinen Hirtenvölkern gemalt hatte.

Der Rückbezug auf die alten republikanischen Tugenden spielte für das keimende

helvetische Nationalbewusstsein eine sehr wichtige Rolle. In vielen der neuen Sozietäten,

von Bodmers «Gesellschaft auf der Gerwe» bis zur Helvetischen Gesellschaft,

befasste man sich mit vaterländischer Geschichte, mit den ursprünglichen, unverderbten

Sitten der Alten. Das idealisierte Bild der Schweizer Republiken, das so entstand,

umfasste neben den männlich konnotierten Konzepten der Freiheit, der Wehrhaftigkeit
und des Heldentums auch Vorstellungen einer häuslich-eingekehrten, ländlich-genügsamen

Lebensform, die sich hauptsächlich auf die Frauen bezogen. Diese Bestandteile

einer nationalen Identität, welche überdies eine ausgeprägte antiaristokratische

Komponente hatte, führten dazu, dass das Ideal einer geschlechtersegregierten
Gesellschaft in den aufklärerischen Eliten der Schweiz besonders populär war. Die

Tscharner, Tschiffeli und Kirchberger, die Zimmermann, Lavater und Usteri, die bei

Julie Bondeli verkehrten oder mit ihr korrespondierten, waren alle mehr oder weniger

glühende Verehrer Rousseaus, applaudierten in den Salongesprächen seiner Zivilisationskritik

und lobten in ihren Sozietäten die frugalen Sitten und die republikanische

Strenge der Vorväter. In moralischen Wochenschriften und pädagogischen Traktaten

175



wurden die leichtsinnigen, eitlen und putzsüchtigen Frauen getadelt, die, den französischen

Moden nacheifernd, ihr Hauswesen ökonomisch und moralisch ruinierten, statt

sich nach dem Vorbild der traditionellen Weiblichkeit ihrer Mütter zu richten, nach

den «Frauenzimmern von dem Schrot und Korn früherer Jahrhunderte», bei welchen

«Eingezogenheit und haushälterisches Wesen [...] manche andre glänzende Eigenschaft

aufwäge».39 Dem virilen Heldenideal republikanischer Männlichkeit wurde so

ein Ideal republikanischer Weiblichkeit zur Seite gestellt, das Einfalt, Arbeitsamkeit

und Bescheidenheit hochhielt.

Fast schon idealtypisch auf den Begriff gebracht wird diese Verschränkung von
helvetischem Bewusstsein und antiaristokratisch gewendetem Geschlechterideal durch

Johann Caspar Lavater in seinen «Schweizer Liedern», jener im Auftrag der Helvetischen

Gesellschaft verfassten Liedersammlung, welche die patriotischen Ideale der

helvetischen Elite unter das Volk bringen sollte. Inmitten der Hymnen auf die alten

Helden der Nation und ihre Schlachten und der Loblieder auf den Heldenmut, die

Freiheitsliebe und die Tugenden der Vorväter findet sich das «Lied für Schweizer

Mädchen». Darin wird eine ländlich-bäuerliche Form weiblicher Lebensart als wahre

Schweizer Weiblichkeit idealisiert und systematisch und polemisch gegen ein urban-

patrizisches Modell abgesetzt. In einem «Vorbericht», den er dem eigentlichen Lied
als eine Art Rahmenerzählung voranstellt, exponiert Lavater diese Gegenüberstellung

zweier weiblicher Lebensformen. Das Lied für Schweizer Mädchen sei ihm, so

berichtet er, von einer «Gesellschaft junger Schweizerinnen» übergeben worden, «die

des Stadtlebens und der so beliebten Üppigkeit überdrüssig, sich in diejenigen Gegenden

der Schweiz geflüchtet haben, wo Einfalt, Arbeitsamkeit und Ruhe wohnen». Dieses

Lied sei «ein Glaubensbekenntnis, welches wir als das Muster unsrer Denkens- und

Lebensart ansehen», beteuern die angeblichen Verfasserinnen, und sie unterstreichen

die fast schon sakrale Bedeutung der nachstehenden Zeilen, indem sie geloben: «Und

wir wollen diesen Gesinnungen mit GOttes Hülfe treu bleiben, so lange wir leben,

was auch etwa der verderbte Geschmack verzärtelter Leute dazu sagen mag.» Die

Absetzung von den «verzärtelten» Repräsentantinnen städtischer Lebensweise wird
in der Folge noch verstärkt: «Wir können auch nur für ächte Schwestern halten, die

diesen Gesinnungen von Herzen hold sind, [...] wenn sie nur Pracht, Üpigkeit,

Weichlichkeit und überhaubt alles kindische Wesen hassen. Oder sollten das auch

Schweizerinnen seyn, die ihre ganze Lebenszeit mit Ankleiden, Spielen, Klatschen,

Verleumden, Müssiggehen, Buhlen und Bethliegen zubringen?» Das Negativstereotyp

unschweizerischerWeiblichkeit, das hier gezeichnet wird, zielt genau auf den

Typus der patrizisch-aristokratischen Frau, der sich in einem urbanen Milieu der

176



Pflege von Geselligkeit und ständischer Repräsentation widmet, was in der Perspektive

dieser - am Konzept einer ländlichen Urspünglichkeit orientierten -
Zivilisationskritik nur noch als Eitelkeit, Müssiggang, Intriganz und buhlerische Frivolität
erscheint.

Der Gegensatz zwischen den beiden Lebensformen durchzieht ebenfalls den ganzen
Liedtext:

«Schweizermädchen, singt in Chören,

Dass es alle Schweizer hören,

Eurem Vaterland zu Ehren!

Singet von den Lustbarkeiten

Aller Mädchen aller Zeiten,

Die Vernunft und Freyheit leiten!

Singt und lacht der tausend neuen

Frauenzimmerkindereyen!»

So beginnt die erste Liedstrophe und knüpft gleich zu Beginn die «Lustbarkeiten aller

Mädchen aller Zeiten» - abgegrenzt gegen die «Frauenzimmerkindereyen» - an die

aufklärerischen Kardinalbegriffe der Vernunft und Freiheit einerseits und an die Ehre

des Vaterlandes als zweiter, nationaler Orientierungsachse andererseits. Und dann

folgt die polemische Abgrenzung vom Gegenmodell:

«Reiche Müssiggängerinnen,

weichliche Pariserinnen

Mögen nur auf Moden sinnen,

Mögen unsrer Einfalt lachen,

Hunderttausend närr'sche Sachen

Täglich sich zur Freude machen:

Arbeit ist für uns gesünder:

Auch wir Mädchen sind nicht minder

Als die Knaben Heldenkinder!

Fliesst nur unter Wamms und Hut -
Nein! in uns auch - Schweizerblut?»

Nach der Distanzierung von einem Weiblichkeitsstereotyp, das in der Figur der

«Pariserin» die Elemente Reichtum, Müssiggang, Weichlichkeit und Eitelkeit als

negative Charakteristiken bündelt, kann von den Frauen nun auch der Anspruch
formuliert werden, als Heldentöchter in den Kreis der Patrioten aufgenommen zu

177



werden. Der Liedtext fährt fort, in diesem dichotomischen Muster die ursprüngliche,
ländliche Lebensweise der echten Schweizer Mädchen mit der verderbten Welt der

städtischen Salons zu kontrastieren.

«Lasst doch hinter Chalousieen

Augen die von Wollust glühen,

Herrchenaugen auf sich ziehen;

Eure Liqueurs mögt ihr trinken,

Euch zur Rechten und zur Linken

Mag Lavändelwasser stinken;

Spiegel, Uhren, goldne Ketten,

Puder, Schminke, Toiletten

Das ist Waare für Coquetten;

Blumen nur sind unsre Zier;

Milch und Wasser trinken wir.

Wenn sie sich mit weicher Seiden

Halbe Tageslängen kleiden,

Und den Strahl der Sonne meiden,

Wenn Sie bey den wärmsten Tagen

In dem Zimmer Handschuh tragen,

Und doch über Hize klagen,

Wollen wir auf unsre Höhen

Gern im rauhen Zwillich gehen,

Herzhaft an der Sonne stehen

Schwestern! bis vom Feldebaun

Unsre Wangen werden braun.

Wenn sie an den Lekkertischen

uns verleumden, uns auszischen,

Künstlich Kartenblätter mischen,

Baasen ihren Baasen krazzen,

Und von Hündchen und von Kazzen

Manchen langen Abend schwazzen,

Sizzen wir, wir Schweizerinnen,

Schaarenweis mit muntern Sinnen,

Bey der Kunkel, - singen, spinnen

Dapfer bey der Lampe Schein

178



Tief bis in die Nacht hinein.

Hier finden sich all die Elemente der Kritik wieder, die schon bei von Muralt und

vor allem bei Rousseau vogebracht worden waren: Unsittlichkeit und Libertinage,
Luxus und Verschwendung, Künstlichkeit und Verstellung, Intrige und Verleumdung,

¥rweichlichung und Effeminierung. Und auf der anderen Seite wird der

bekannte Ugendkanon gezeichnet: Natürlichkeit, Einfachheit, Genügsamkeit, Fleiss

und Arbeitsfreude. Dass damit indessen nicht klösterliche Tugendhaftigkeit gemeint

ist, wird am Schluss des Liedes klar. Die blumengeschmückten und sonnengebräunten

Schönheiten mit den starken Armen wünschen sich Lebensgefährten; keine reichen

Herrensöhnchen mit goldenen Tabatieren und Jungfernangesicht allerdings sollen es

sein, sondern echte Schweizer Helden:

«Nur zu arbeitrohen Händen,

Breiten Schultern, starken Lenden

Soll sich unser Auge wenden;

Nur zu unschuldsvollen Herzen,

Die mit Tapferkeit und Schmerzen

Ruhig, als mit Freunden scherzen.

Nicht zu Reichen, nur zu Treuen;

Nicht zu Edeln, nur zu Freyen;

Die dem Vaterland sich weihen;

Redlich, klug, bescheiden, still

Sey, wer uns gefallen will.

Pracht und Stolz sey, Heldentöchter!

(Hört's ihr künftigen Geschlechter!)

Ewig unser Hohngelächter

Spinnt und näht und weidet Heerden

Und lasst auf der ganzen Erden

Uns die besten Frauen werden,

Töchtern die die Wollust fliehn,

Söhne, die von Freyheit glühn;

Die Helvetien erziehn,

Schwestern, die ihr mit uns singt,

Das ists, was uns Ehre bringt!»40

Als Schäferinnen und Spinnerinnen, als Hausfrauen und als Mütter von Helvetiens

Söhnen und Töchtern, aller Pracht und allem Stolz abhold, sollten die Schweizerinnen

179



sich selbst und ihrem Vaterland Ehre machen.

Dieses von Lavater und seinen Freunden in der Helvetischen Gesellschaft gefeierte

Weiblichkeitsideal, das Rollenelemente der traditionellen Hausmutter (im Sinne der

alten Hausökonomie) mit einer Hypostasierung ländlicher Ursprünglichkeit verband,

erwies sich als ebenso erfolgreich wie zukunftsträchtig. Der Rückzug der Frauen in
die Häuslichkeit und ins Private wurde zum Kernstück vaterländischer weiblicher

Tugend, idealtypisch verkörpert etwa durch Pestalozzis Gertrud, deren häusliches

Wirken als Gattin, als Mutter und als Hausfrau sich schliesslich nicht nur für die Ihren,

sondern auch gerade für die Gemeinschaft als segensreich erweist. Dieses Weiblichkeitskonzept

indessen war nicht nur weit entfernt vom Ideal der gebildeten, Kultur und

Geselligkeit pflegenden salonniere, sondern es trug mit seiner antiurbanen und

antiaristokratischen Einfärbung erheblich zur Ausgrenzung und Diffamierung des Typus

einer an der aufgeklärten Öffentlichkeit partizipierenden femme de lettres bei.

Republikanismus und echter Schweizer Geist vertrugen sich fortan nicht mehr mit der

Anwesenheit von Frauen, die in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit ihren Einfluss

ausübten. Und diesen Republikanismus beschwor Kasthofer, als er 1837 gegenüber

seinen Ratskollegen die demokratischen Verfassungsprinzipien als Garantien gegen
die heimlich-unheimliche Weibermacht pries.

Anmerkungen

1 Verhandlungen des Grossen Rathes der Republik Bern, Jg. 1837, Ordentliche Wintersitzung
1837, 2. Sitzung, S. 10. Ich danke Regula Ludi für den Hinweis auf diese Textstelle.

2 Zur Metapher der Weiberherrschaft als verkehrte Ordnung vgl auch Susanna Burghartz in
diesem Band

3 Verhandlungen des Grossen Rathes (wie Anm. 1).

4 Vgl. Joan W. Scott, Gender: A Useful Category of Historical Analysis, in: American Historical
Review 91 (1986), S 1053-1075.

5 Die Verhältnisse in den anderen Schweizer Städten, etwa in Zürich und Basel, unterscheiden
sich von Bern insofern, als dass sie - als Handelsstädte mit einer kaufmännischen Herrschaftsschicht

- gegenüber der Übernahme aristokratischer Formen zurückhaltender waren. Dennoch

gelten die nachfolgenden Überlegungen, entsprechend modifiziert, zumindest in Teilen auch

für andere Schweizer Orte.

6 Jürgen Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der

bürgerlichen Öffentlichkeit, 1. Aufl., Neuwied/Berlin 1962, letzte Aufl., Frankfurt a. M. 1990.

7 Es würde zu weit führen, die fast unübersehbare Literatur zu Sozietäten, Gesellschaften,
Freimaurerei und anderen Formen von Öffentlichkeit im 18 Jahrhunderts hier anzuführen.

Hingewiesen sei lediglich auf eimge die Schweiz betreffende Arbeiten: Ulrich Im Hof, Das

gesellige Jahrhundert, Gesellschaft und Gesellschaften im Zeitalter der Aufklärung, München

180



1982; Ulrich Im Hof und Francois de Capitani, Die Helvetische Gesellschaft. Spätaufklärung
und Vorrevolution in der Schweiz, 2 Bde., Frauenfeld/Stuttgart 1983; Emil Erne, Die schweizerischen

Sozietäten. Lexikalische Darstellung der Reformgesellschaften des 18. Jahrhunderts in
der Schweiz, Zürich 1988.

8 Habermas selbst meint im Vorwort zur 1990 erschienenen Neuauflage seines Werks, er habe

die Geschlechterfrage in ihrer Bedeutung falsch eingeschätzt, vgl. Habermas (wie Anm. 6),
S. 18 ff.

9 Vgl. dazu Gianna Pomata, Die Geschichte der Frauen zwischen Anthropologie und Biologie, in:
Feministische Studien 2 (1983), S. 113-127.

10 Für eine Begrenzung auf vereinsartige Soziabilität plädiert namentlich Hans Ulrich Jost, Sociabilite,
faits associatifs et vie politique en Suisse au 19eme siecle, in: Ders. und A. Tanner (Hg.),
Geselligkeit, Sozietäten und Vereine. Sociabilite et faits associatifs (Schweizerische Gesellschaft

für Wirtschafts- und Sozialgeschichte, Heft 9, 9. Jg.), S. 7 und passim.
11 So wiederum Jost, der den Begriff der Soziabilität von den «interactivites communicationnelles

propres aux structures anthropologiques» abgrenzt und damit nahelegt, dass es sich hierbei
nicht um einen historischen, sondern um einen anthropologischen Gegenstand handelt, Jost/

Tanner (wie Anm. 10), S. 8; zur Kritik an dieser Trennung zwischen Geschichte und Anthropologie

vgl. Pomata (wie Anm. 9).
12 Vgl. etwa die Begrifflichkeit im untenstehenden Zitat Wagners, wo von einer «regulären

Abendgesellschaft» die Rede ist; die prinzipielle Breite des Terminus Sozietät bzw. Gesellschaft

wird auch deutlich, wenn sich Aufklärungsgesellschaften selbst als «eine Gesellschaft

von Freunden» bezeichnen, vgl. Ulrich Im Hof, Zur Rolle der Sozietäten im 18. Jahrhundert

zwischen Utopie, Aufklärung und Reform, in: Erne (wie Anm. 7), S.U.
13 Vgl. Karin Hausen, Die Polarisierung der «Geschlechtscharaktere». Eine Spiegelung der Disso¬

ziation von Erwerbs- und Familienleben, in: W. Conze (Hg.): Sozialgeschichte der Familie
Europas, Stuttgart 1976, S. 363-393.

14 Sigmund von Wagner, Novae Deliciae Urbis Bernae oder das goldene Zeitalter Berns, Ms. 1835,

abgedr. in: Neues Berner Taschenbuch 1916, 226-285; 1918, 189-246; 1919, 126-177; die

folgenden Zitate: ebd., 1916, S. 228, 230, 231.

15 Auch wenn Wagners Text mit einiger quellenkritischer Vorsicht zu gemessen ist, scheint er
doch dieses Muster von Soziabilität einigermassen zuverlässig zu beschreiben.

16 Gilbert Burnet, Some letters containing an Account of Switzerland, Italy and some parts of
Germany, London 1924, S. 21, 51, zit. nach Ulrich Im Hof, Das Europa der Aufklärung,
München 1993, S. 214.

17 Wagner erwähnt auch Abweichungen von diesem Muster, z. B. die Sonntage, die gegenseitigen
Verwandtenbesuchen vorbehalten waren und an denen auch die Männer teilnahmen. Doch sind
dies eben Ausnahmen, welche die Regel bestätigen.

18 Dieses und die nachfolgenden Zitate vgl. Wagner (wie Anm. 14), 1916, S. 241 ff.
19 Die Orientierung an französischer Lebensart und Kultur war im bernischen Patriziat ausgepräg¬

ter und früher als in den Herrschaftsständen anderer Schweizer Orte. Doch können ähnliche
Tendenzen auch andernorts ausgemacht werden, vgl. z. B. Paul Burckhardt, Geschichte der
Stadt Basel, Basel 1942; C. Ulrich, Geselligkeit und Gesellschaften, in: Hans Wysling (Hg.),
Zürich im 18. Jahrhundert, Zürich 1983, S. 51. Wohl noch ausgeprägter als in Bern war die

Orientierung an Frankreich im bernischen Lausanne, wo sich durch die Anwesenheit
zahlreicher Vertreter des europäischen Adels die höfischen Verkehrsformen besonders gut entwik-
keln konnten, vgl. dazu W. de Severy, La Vie de Societe dans le Pays de Vaud ä la fin du dix-
huitieme siecle. Salomon et Catherine de Charriere de Severy et leurs amis, 2 vol. Lausanne,

181



Paris 1911.

20 Auf die schichtübergreifende Breite der Verkehrsformen im Rahmen der traditionellen Gesel¬

ligkeit der Zunftstuben weisen zahlreiche Darstellungen hin, so etwa Rudolf Wyss, Die alten
Stuben- und Spiessgesellschaften der Stadt Bern, in: Berner Taschenbuch 1854, S. 146, der über
das gesellschaftliche Leben des alten Bern schreibt: «Dieses bestund seit dem Mittelalter und
bis ins vorige Jahrhundert darin, dass die Stubengesellen aus allen Klassen der Bürgerschaft
sich des Abends auf ihren Trinkstuben zusammenfanden, um den Schluss des Tages miteinander
in heiterem Gespräche bei einem Glase Wein zuzubringen. [... ] Diese abendlichen Vereinigungen

auf den Stuben trugen nicht wenig dazu bei, unter allen Klassen der Bürgerschaft ein gutes,
freundliches Vernehmen zu erhalten, auf dass man, wie es in Republiken sein sollte»; ähnlich
auch Hans Blösch, Die Blütezeit der bernischen Aristokratie, BZGH, 1953, S. 111: «Mit dem

Einzug der neuen Sitten vollzog sich aber auch die Trennung der sozialen Schichten. Während
sich ehemals der Ratsherr unbedenklich neben den ehrsamen Handwerker an den Tisch gesetzt
hatte, fanden sich nun nur noch die unteren Schichten in den Kellern zusammen, [...]. Die
vornehme Klasse schloss sich in Leisten und Sozietäten von den anderen ab und vergnügte sich

in häufigen Gesellschaften in den Salons, die zu einem wesentlichen Teil der neuen Wohnung
wurden. Man vereinigte sich zu Spiel und Tanz, zu geistreichem Geplauder und zu gemeinsamen

Landpartien, wobei auch die Weiblichkeit eine dominierende Rolle spielte.»
21 Richard Feller bringt diese Situation auf die kurze Formel: «Die Geselligkeit war am Ende des

17. Jahrhunderts durchaus männlich.» Geschichte Berns, Bd. III, Bern 1955, S. 710.

22 A. Zesiger, Das bernische Zunftwesen, Bern 1911, S. 151.

23 Zu Julie Bondeli vgl. J. J. Schädelin, Julie Bondeli, die Freundin Rousseaus und Wielands, Bern
1838; Eduard Bodemann, Julie von Bondeli und ihr Freundeskreis, Hannover 1874; Lilli Haller

(Hg.), Die Briefe von Julie Bondeli an Johann Georg Zimmermann und Leonhard Usteri,
Frauenfeld 1930; Angelica Baum und Brigitte Schnegg, Julie Bondeli. Ein Porträt, in: Passagen
10 (1991).

24 Paul Usteri, Heinrich Meisters Mitteilungen über Bern aus dem Jahre 1764, in: Neues Berner
Taschenbuch auf das Jahr 1904, S. 74 f.

25 Erne (wie Anm. 7), S. 164-214
26 Vgl. dazu Im Hof (wie Anm. 7), S. 216 ff.
27 Vgl. Richard van Dülmen, Die Gesellschaft der Aufklärer. Zur bürgerlichen Emanzipation und

aufklärerischen Kultur in Deutschland, Frankfurt a. M. 1986, S. 121; Im Hof (wie Anm. 7),
S. 224 f.

28 Wagner (wie Anm. 14), 1918, S. 233.

29 Vgl. dazu Carolyn C. Lougee, Le Paradis des Femmes: Women, Salons, and the Social

Stratification in Seventeenth-Century France, Princeton (N. J.) 1976.

30 Sylvana Tomaselli, The Enlightenment Debate on Women, in: History Workshop 20 (1985),
S. 101-124.

31 Zu Beat Ludwig von Muralt und seiner Wirkung vgl. Janos Riesz, Muralts «Lettres sur les

Anglais et les Francais et sur les Voyages» und ihre Rezeption. Eine literarische «Querelle» der

französischen Frühaufklärung, München 1979.

32 Beat Ludwig von Muralt, Lettres sur les Anglois et les Francois et sur les voiages, o. O. 1725,
S. 228 f.

33 Ebd., S. 233.

34 Ebd., S. 237 f.
35 Jean-Jacques Rousseau, Lettre ä d'Alembert, ed. etablie et presentee par Jean Varloot, Paris

1987, S. 266.

182



36 Ebd., S. 271 f.
37 Montesquieu, De l'esprit des lois, Livre VII, Chap. IX; als Kontrast dazu das Bild der Monar¬

chie: «Les femmes ont peu de retenue dans les monarchies, parce que la distinction des rangs les

appelant ä la cour, elles y vont prendre cet esprit de liberte qui est ä peu pres le seul qu'on y
tolere. Chacun se seit de leurs agrements et de leurs passions pour avancer sa fortune; et comme
leur faiblesse ne leur permet pas l'orgueil, mais la vanite, le luxe y regne toujours avec elles.»

38 E. William Monter, Women in Calvinist Geneva (1550-1800), in: SIGNS, 6. 2. 1980, hat für
Genf den Einfluss des Republikanismus auf das Geschlechterverhältnis untersucht und ist zum
Schluss gekommen, dass er die Position der Frauen geschwächt habe, im Unterschied zum
Kalvinismus, der eher im Sinne einer Geschlechteregalität gewirkt habe.

39 Moralische Schilderung des ehemals altfränkischen, itzt artigen Frauenzimmers. Von einem
altvaterischen aber redlich denkenden Patrioten entworfen, An. 1740, in: Schweizerisches

Museum, achtes Stück 1784, S. 740-752, hier S. 741

40 Johann Caspar Lavater, Schweizer Lieder. Von einem Mitgliede der helvetischen Gesellschaft

zu Schinznach, Bern 1767.

183




	Soireen, Salons, Sozietäten : geschlechtsspezifische Aspekte des Wandels städtischer Öffentlichkeit im Ancien régime am Beispiel Berns

