Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft fur Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 11 (1993)

Artikel: Soireen, Salons, Sozietaten : geschlechtsspezifische Aspekte des
Wandels stadtischer Offentlichkeit im Ancien régime am Beispiel Berns

Autor: Schnegg, Brigitte

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-871738

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-871738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BRIGITTE SCHNEGG

Soireen, Salons, Sozietiten

Geschlechtsspezifische Aspekte des Wandels stidtischer Offentlichkeit
im Ancien régime am Beispiel Berns

Karl Kasthofer, der berithmte Forstfachmann und altliberale bernische Regierungsrat,
meldete sich in der ordentlichen Wintersession des bernischen Grossen Rates vom
14. Februar 1837, an der iiber die Frage der Ofentlichkeit der Sitzungen des Regierungs-
rates diskutiert wurde, mit der folgenden Anekdote zu Wort: «Vor ungefiahr 20 Jahren
hat in der Republik Bern eine geistreiche Frau Rathsherrin gelebt, diese hat, wie man
sagte, den Herrn Rathsherrn geleitet; dieser war Mitglied des geheimen Rathes, der
geheime Rath beherrschte den Kleinen Rath, und der Kleine Rath beherrschte den
Grossen Rath, und der Grosse Rath leitete und beherrschte die Ganze Eidgenossen-
schaft; also hat in aufsteigender Linie die Frau Rathsherrin die ganze Eidgenossen-
schaft geleitet und beherrscht.»'

Was Kasthofer 1837 dem bernischen Grossrat als kleines politisches Lehrstiick vor-
fiihrte, wollte er zweifellos — auch wenn es sich auf die Restaurationsjahre bezieht
— stellvertretend fiir das soziopolitische System des Ancien régime verstanden wissen.
Der Fall der angeblich so einflussreichen «Frau Rathsherrin» diente ihm als Beleg fiir
die Schwichen der alten, vorrevolutiondren Staatsverfassung. Kasthofers Kritik zielte
in erster Linie auf die mangelnde Transparenz und Legitimation der Machtausiibung.
In seiner Darstellung allerdings liegt das eigentliche Skandalon in der Tatsache, dass
dieses System es einer Frau ermoglichte, hinter den Kulissen, von ihrer Stube, oder
gar von ihrem Boudoir aus — gewissermassen als bernische Madame Pompadour — die
ganze bernische und dariiber hinaus die eidgendssische Politik zu lenken.

Die erzihlerische Gestalt von Kasthofers Argumentation zeigt, in welcher Weise den
politischen Begrifflichkeiten und Konzepten des 18. und frithen 19. Jahrhunderts
geschlechtsspezifische Konnotationen eingelagert sind. Es werden zwei offensicht-
lich negativ konnotierte Begriffsfelder miteinander verbunden, die sich durch diese
Verbindung je gegenseitig zusdtzlich diskreditieren: das aristokratische Regime mit
seiner Arkanpolitik einerseits und die Weiberherrschaft andererseits, die sich im

163



undurchsichtigen Milieu aristokratischer Kliingelei entfaltet und die ihrerseits durch
Intrigen und Kabalen diese Undurchsichtigkeit verstiarkt. Weiberherrschaft steht hier
fiir die verkehrte Ordnung schlechthin.?

Im zweiten Teil seiner Rede stellte Kasthofer dieser Weiberherrschaft das Gegenmodell
einer demokratischen Ordnung gegeniiber. Auf die rhetorische Frage: «Was folgt
daraus?» antwortet er: «dass wir alles Geheimthun im Regierungsrathe vermeiden
miissen, und zwar dadurch, dass der Grosse Rath strenge Kontrolle fiihre iiber den
Regierungsrath und dass wir die Pressfreiheit heilig halten und gewissenhaft benut-
zen. Stiarken wir darum hier die Opposition, und halten wir den Regierungsrath in
Ordnung, so werden wir keine neue Aristokratie bekommen und haben die Offentlich-
keit des Regierungsrathes nicht notig.»* Das Vermeiden von Geheimtun, eine strenge
Kontrolle der Exekutive, Pressefreiheit und eine starke Opposition, dies alles wird
nach Kasthofers Uberzeugung die Gefahr eines Riickfalls in die weiblich-weibische
Intrigenherrschaft des Ancien régime bannen. Die liberale Mannerdemokratie als
Bollwerk gegen die Weiberherrschaft also.

Was uns in Kasthofers Votum entgegentritt, wird in der angelsidchsischen Women'’s
History als gendered discourse bezeichnet:* ein Reden iiber Politik, bei dem Aussagen
iiber das Geschlechterverhéltnis mitschwingen, ohne dass diese explizit gemacht
werden miissen. Nun war der bernische Liberale gewiss nicht originell, wenn er sich
einer in dieser Weise geschlechtsspezifisch konnotierten politischen Sprache be-
diente. Er griff vielmehr auf eine Metaphorik zuriick, die in seiner Zeit durchaus
gangig war und die im wesentlichen das Resultat von Auseinandersetzungen des
18. Jahrhunderts iiber dieAusgestaltung des gesellschaftlichen Lebens und iiber das
Verhiltnis der Geschlechter war.

Diese Auseinandersetzungen sollen im Folgenden beleuchtet werden. Zum einen soll
nach der gesellschaftlichen Rolle der Frauen und nach ihrer Bedeutung in der patrizi-
schen Gesellschaft der schweizerischen Stadtrepubliken des 18. Jahrhunderts gefragt
werden. Ich werde dabei in erster Linie das Beispiel Berns im Auge haben, weil sich
hier die Tendenz zur Ausbildung einer aristokratischen Herrschaftsform am deutlichs-
ten manifestierte.’ Zum andern soll auf der diskursiven Ebene der Uberlagerung der
staats- und gesellschaftspolitischen Konzepte mit geschlechtsspezifischen Konnota-
tionen nachgespiirt werden. Dabei werde ich einen Blick auf den Diskurs iiber das
gesellschaftliche Leben und die Rolle der Frauen werfen.

Seit dem spéten 17. und vor allem im 18. Jahrhundert hat sich in den Stadten Europas
jene vielfdltige Geselligkeits- und Kommunikationskultur entwickelt, deren histo-
rische Dynamik Jiirgen Habermas in seiner grundlegenden Arbeit iiber den Struktur-

164



wandel der Offentlichkeit® auf den Begriff gebracht hat und die in der Zwischenzeit
auch in einer Vielzahl von Einzelstudien’ untersucht worden ist. Wenig Interesse
fanden indessen in der bisherigen Sozietdtenforschung Fragen nach der Rolle der
Frauen und nach dem Verhiltnis der Geschlechter im Entstehungsprozess der biirger-
lichen Offentlichkeit.® Das ist zunichst sicher eine Folge der bekannten Tatsache,
dass sich die Historiographie nach wie vor schwer tut, die Kategorie «Geschlecht» in
ithre Fragestellungen zu integrieren. Im vorliegenden Fall wird der Blick auf die
Zusammenhinge zwischen dem Strukturwandel der Offentlichkeit und dem Wandel
der Geschlechterverhiltnisse allerdings zusétzlich dadurch versperrt, — und vermut-
lich hat auch das etwas mit der fehlenden Reflexion der Bedeutung der Kategorie
«Geschlecht» zu tun’ — dass die Soziabilititsforschung ihren Blick auf die Sozietiten-
und Vereinsbewegung im engeren Sinne begrenzt.' Gerade fiirs 18. Jahrhundert
lassen sich indessen Gesellschaften und Sozietdten nicht isoliert von jenen Sozial-
formen verstehen, welche etwa als «Geselligkeit» oder «geselliges Leben» umschrie-
ben werden und die dem privaten Bereich zugerechnet und implizit oder explizit aus
dem Blickfeld der Historiographie verbannt werden.!' Wie problematisch eine strikte
Trennung zwischen «offentlicher», formalisierter Soziabilitdt und «privater» infor-
meller Geselligkeit namentlich fiir das 18. Jahrhundert ist, zeigt sich etwa daran, dass
die zeitgendssische Sprache zwischen Sozietdten im Sinne der Vereins- und Sozietiten-
forschung und «privaten» Sozietdten nicht unterscheidet. «Sozietdt» wird, ebenso
wie das franzosische «société», in den Texten des 18. Jahrhunderts gleichermassen
fiir die patriotischen, 6konomischen, vaterlandischen oder helvetischen Gesellschaf-
ten wie fiir die weitgehend informellen privaten Zusammenkiinfte verwendet, zu
denen sich bestimmte Personen- und Freundeskreise zur Pflege der Geselligkeit, zu
Spiel, Musik und Tanz, zu Konversation und Rasonnement zusammenfanden. '? Es ist
also davon auszugehen, dass zumindest im 18. Jahrhundert die Ubergiinge zwischen
«formeller» und «informeller» Geselligkeit fliessend waren. Ich meine daher, dass
eine Untersuchung des «Strukturwandels der Offentlichkeit> im 18. Jahrhundert
beide Formen ins Auge fassen muss und nach den gegenseitigen Beziehungen zu
fragen hat.

Der Formen- und Strukturwandel der Offentlichkeit im 18. Jahrhundert war von
Verdanderungen im Geschlechterverhiltnis begleitet, welche diesen in einem nicht
unwesentlichen Mass mitpragten. Umgekehrt wurde das Geschlechterverhaltnis durch
die neuen Grenzziehungen zwischen Offentlichkeit und Privatheit und durch die
dadurch neu definierten soziokulturellen Muster ebenfalls in folgenschwerer Weise
beeinflusst.”” Der Strukturwandel der Offentlichkeit und die Verinderungen des

165



Geschlechterverhiltnisses waren in dieser Sattelzeit zwischen feudal-standischer und
biirgerlich-industrieller Gesellschaft in dialektischer Weise miteinander verschrénkt.
Dies soll im folgenden am Beispiel Berns aufgezeigt werden.

Strukturwandel der Geselligkeit

Nur zwei Jahre bevor Karl Kasthofer im bernischen Grossen Rat das Gespenst der
aristokratischen Weiberherrschaft beschwor, verfasste sein Landsmann, der greise
Franz Sigmund von Wagner (1759-1835), Bernburger wie Kasthofer, im Unterschied
zu diesem aber ein Verehrer der vorrevolutiondren Verhiltnisse, am Ende seines
Lebens einen wehmiitigen Riickblick auf die vergangene Zeit des Ancien régime,
auf das «Goldene Zeitalters Berns». Darin schildert er ausfiihrlich und detailreich
das gesellige Leben debeau-monde, der Schicht der gesellschaftlich und politisch
filhrenden Familien des Patriziats. Wagners Text ist in mehrfacher Hinsicht aufschluss-
reich. Zum einen dussert sich derAutor ausfiihrlich zur Rolle der Frauen und zum
Verhiltnis zwischen den Geschlechtern, zum andern scheint er ein besonderes Inter-
esse fiir Umbriiche und Veridnderungen in diesem Bereich des sozialen Lebens zu
haben.

Einen ersten solchen Umbruch sieht er im ausgehenden 17. Jahrhundert. Bis zur
dieser Zeit spielte sich das gesellige Leben in Bern weitgehend nach Geschlechtern
getrennt ab. «Die Manner besuchten im Sommer am Abend meistentheils die Schiizenmatt,
[...] [es] ward in den Sailen oder aussenher dem Schiizenhaus im Schatten der Biume
gegessen und getrunken und dabei iiber innere oder dussere Kriegs- und Staats-
angelegenheiten gekannengiessert [...]. Im Winter versammelten sich die meisten
Manner auf den vielen Zunfthdusern, in den geriumigen sogenannten Gesellschaftsséilen,
wo oft hundert oder mehr Personen um die langen eichenen Tische herum sassen und
bei grossen Humpen voll Methwein oder auch bei Malvasier freundschaftlich sich
unterhielten oder aber mit allerhand kleinen Karten-, Brett- und anderen Spielen sich
belustigten.» Von dieser Welt der Schiitzenhduser und Zunftstuben klar abgegrenzt
war die auf den hiuslichen Kreis bezogene Geselligkeit der Frauen und Kinder:
«Wihrend die Ménner ihre Abende auf solche Weise zubrachten, giengen die Frauen
und Médchen im Sommer bei schoner Witterung vor das Thor in ihre zahlreichen
kleinen Géarten, Baumgirten, Beunden, deren beinahe jede Familie einen mit einem
kleinen Gartenhduschen besass. Hier pflegten sie ihre Blumen und die Lieblings-
baumchen [...]. Bei Regentagen und im Winter blieb in der Regel die ganze weibliche

166



Welt bei Hause [...]. Da war denn alles im gleichen gerdumigen und mit einem
grossen, guten meist griingefarbten Kachelofen [...] versehenen warmen Wohn-
zimmer beisammen. Die Grossmutter und Mutter spannen, die Tochter ndhten oder
strikten, die kleinen Madchen und Knaben besahen Helgenbogen oder machten sonst
auch kleine Spiele, die Hausmagd besorgte oder schaukelte in der Wiege die Klein-
sten, oder sang ihnen Kinderlieder vor, worin denn oft die ganze Gesellschaft anfangs
nur leise, bald aber lauter einstimmte.»'* Was jenseits der biedermeierlichen Verkla-
rung” in diesen weitschweifigen Schilderungen Wagners sichtbar wird, ist eine
geschlechtsspezifische Segmentierung der Geselligkeit. In der Stadtrepublik Bern des
17. Jahrhunderts scheint sich das gesellschaftliche Leben der Manner aus der Stadt-
biirgerschaft weitgehend im Umkreis der stadtisch-ziinftischen und stadtisch-republi-
kanischen Institutionen abgespielt zu haben, wahrend dasjenige der Frauen eng in den
familidren Kontext von Kindern und Alten eingebunden und an den hausmiitterlichen
Wirkungskreis (Garten im Sommer, Handarbeiten im Winter) gekniipft war.

Diese Beschreibung Wagners wird durch die Zeugnisse auslandischer Beobachter
bestatigt. So wunderte sich der Engldnder Gilbert Burnet 1685 bei seinem Besuch der
Schweiz iiber die hidusliche Eingezogenheit der Bernerinnen: «Ménner und Frauen
pflegen unter sich nicht Geselligkeit. Die Frauen finden so viel Befriedigung im
Haushalt und lassen sich so wenig auf Liebeshédndel ein, dass unter ihnen, wie mir ein
bedeutender Arzt versicherte, die anderswo iiblichen Vapeurs, die er dem Miissig-
gang und den Liebeleien zuschrieb, unbekannt sind.» Das gleiche Muster beobachtete
er iibrigens auch in Ziirich; dort «verkehren die Frauen nicht mit den Méannern,
ausgenommen mit solchen aus ihrer nahen Verwandtschaft.»'® Die gesellschaftliche
Kommunikation innerhalb der fithrenden Schichten fand demnach in zwei nach
Geschlechtern weitgehend getrennten Sphéren statt, zwischen denen die gleiche Grenzlinie
verlief wie zwischen den Zustandigkeitsbereichen der Manner (Politik und Militér)
und denjenigen der Frauen (Hausokonomie und Kinder).!”

Diese klare Ordnung begann sich nun gegen Ende des 17. Jahrhunderts aufzulosen. In
Wagners Darstellung ist dieser Wandel an ein konkretes Ereignis gekniipft: «Im Jahre
1693», so berichtet er, «hatte ein Berner Vinzenz Stiirler, Brigadier in hollandischen
Diensten eine vornehme Holldnderin Namens Marguerite de Tallon von Hellenegg,
deren Mutter eine Franzosin Namens de la Nore war, geheirathet und bald darauf nach
Bern gebracht. Da derselben die damalige bernische Lebensart bald zu altviterisch
und langweilig vorkam, so suchte sie unter ihren neuen Verwandten und Bekannten
Personen beiderlei Geschlechts [...] zusammen, welche nach dem bei ihr und in
Frankreich gewohnten gesellschaftlichen Ton, eine reguldre Abendgesellschaft zu

167



bilden geneigt wiren. Leicht fand sie bald eine geniigsame Anzahl um 4 bis 6 Parthien,
vorerst nur an Sonntag Abenden in Aktivitit setzen zu konnen.»'®

Frau Stiirler, die Hollanderin mit der franzosischen Kultur, war es also, die, wollen wir
Wagner Glauben schenken, in der Stadtrepublik Bern die traditionelle Trennung der
Geschlechter durchbrach und eine eigentliche Revolution der gesellschaftlichen Sit-
ten in Gang setzte, eine Revolution, welche die «oberen Klassen der Gesellschaft»
veranlasste, sich von ihrem alten, frugalen Leben abzuwenden und statt dessen eine
verfeinerte Lebensart nach franzosischem Vorbild zu pflegen. «Nach hollédndischer
Art ward daselbst nur Thee, Butter und feines Backwerk serviert und nachher auch
Tarok gespielt [...]. Als diese neu eingefiihrte Art die Abende zuzubringen in kurzem
zuerst in der Nachbarschaft, dann nach und nach von Haus zu Haus in der Stadt
bekannt wurde, so erschrak manche fromme Seele iiber diese Neuerung und prophe-
zeite allerhand Boses. Warum den Apothekertrank statt gesunden Weins, fragte man
sich, warum das luftige, geschmaklose Backwerk gegen unsere bisherigen soliden
und schmakhaften Kuchen und Turten? Was kann man zu Dutzzenden [sic] den
ganzen Abend iiber mit bunten Tarokkarten einander erzihlen und zusammen ver-
handeln, heisst das nicht die Zeit todten, den Magen verderben und die Gesundheit
ruinieren. Aber die Neuerung blieb nicht nur bei Essen und Trinken. Bald langten von
Paris grosse Kisten vor dem Hause an, und gepolsterte Sofas und Kanapees, Fauteuils
und Sessel alles mit Seide iiberzogen, wurden ausgepakt und ins Haus hinaufgetragen.
Die eichenen schweren Stiihle, die Fenster- und Wandbidnke wurden unter grossem
Klopfen und Larm weggesetzt, neue Fenster mit hellen gevierten Glastafeln, statt der
bisherigen kleinen, runden und triiben Scheibchen eingesetzt».

Was Wagner hier schildert, sind Veranderungen des soziokulturellen Habitus der
bernischen Gesellschaft. Das Patriziat, das sich spatestens seit der zweiten Halfte des
17. Jahrhunderts als quasigeburtsstandische Herrschaftsschicht etabliert hatte, entwik-
kelte nun immer aufwendigere Formen der Selbstdarstellung. Dazu gehorten die
Ubernahme von Elementen eines barock-hofischen beziehungsweise urban-aristo-
kratischen Lebensstils nach franzosischem Vorbild und die Inszenierung eines ent-
sprechenden geselligen Lebens.!” Der neue Lebensstil und die neuen Verkehrsformen
dienten dem sich abschliessenden Herrschaftsstand zur Distinktion und zur Reprasen-
tation seiner stindischen Position, und sie trugen zu einer sozialen Ausdifferenzierung
bei. Wer die alten eichenen Stiihle und Banke durch gepolsterte Sofas und Kanapees,
Fauteuils und Sessel ersetzte, bewies nicht nur feinen, franzosischen Geschmack,
sondern pflegte einen aristokratischen Lebensstil und hob sich damit demonstrativ
von den andern Stadtbiirgern ab. Die Soireen und Sozietdten in den patrizischen

168



Héusern, wo sich Méanner und Frauen zu Musik und Tanz, zu Gespriachen, Kartenspiel
und allerlei Lustbarkeiten einfanden, waren sozial weit exklusiver als die alten
Zusammenkiinfte der Ménner in den Zunftstuben und Schiitzenhduserr?’

Die sozialgeschichtliche Bedeutung dieser neuen Formen der Geselligkeit ist indessen
widerspriichlich: Obwohl sie auf der einen Seite zur Verfestigung eines patrizischen
Herrschaftsstandes beitrugen, so entfalteten sich doch andererseits in ihrem Rahmen
jene gesellschaftlichen Strukturen, die schliesslich fiir die biirgerliche Gesellschaft
konstitutiv werden sollten. Die Salons der patrizischen Hduser gehorten zu den
sozialen Raumen, in denen sich zundchst das kulturelle Leben des Ancien régime und
dann der intellektuelle Diskurs der Aufkldrung entfalteten. Wéhrend einerseits eine
immer deutlichere Abgrenzung gegeniiber dem traditionellen ziinftisch-handwerkli-
chen Stadtbiirgertum stattfand, erfolgte andererseits eine mehr oder weniger zaghafte
Offnung gegeniiber einer neuen, durch Bildung qualifizierten Schicht aus Pfarrherren,
Arzten und Professoren. So begann sich im Kern der aristokratischen Geselligkeit
jene neue Offentlichkeit zu konstituieren, welche schliesslich die stindische Ordnung
sprengen sollte.

Dieser Wandel der Sozialformen nun war geprigt von einer markanten Verschiebung
im Geschlechterverhaltnis. Hatte sich im 17. Jahrhundert das gesellschaftliche Leben
— eng verkniipft mit der traditionellen republikanischen Herrschaftsausiibung — noch
als rein mannliche Geselligkeit abgespielt,”' so war die raumliche Verlagerung in die
reprasentativen Salons der herrschaftlichen Hauser zu Beginn des 18. Jahrhunderts
mit einer Aufwertung der Rolle der Frauen verbunden: Sie waren nun im wortlichen
Sinne mit von der Partie, als Dame des Hauses in der zentralen Position der Gastgebe-
rin, als Besucherinnen eingebunden in das kommunikative Gefiige der Gesellschaft.
Dariiber hinaus dominierte in den Salons eine weiblich konnotierte Kultur: Tee und
Kaffee statt Wein, feine Patisserien statt der derben Kuchen, weiche Sofas statt
Eichenbinke, Galanterie statt Kannegiessereien.

Zitieren wir dazu abschliessend Alfred Zesiger, der in seiner Berner Zunftgeschichte
von 1911 diesen Wandel sowohl als einen Prozess der sozialen Differenzierung als
auch als eine Verweiblichung schildert, und zwar in Worten, die nicht nur iiber
die Sache selbstAuskunft geben, sondern zugleich den gendered discourse einer
bestimmten Historiographie vor Augen fiihren: «Das XVIII. Jahrhundert sah die
wahrschaften Zecher des XVII. am Aussterben, an ihre Stelle traten feine Herrchen
mit Haarbeutel und Jabot. Diese konnten unmdglich Freude an Riesenbechern voll
Rebensaft haben; naseriimpfend riickten sie auf der Stube von den biedern Handwerks-
meistern weg, deren schwielige Tatzen gar unfein neben ihren gepflegten Hiandchen

169



aussahen. Abends traf man sich jetzt im Café oder in der Sozietit, oder hatte Hausball
oder Spielabend. Die alten Stuben verddeten, hochstens die Meister und Gesellen
trafen sich noch dort; die Herren hielten sich abseits und vergniigten sich im Aussern
Stand oder mit galanter Weiblichkeit.»*

Zusammenfassend ldsst sich dieser Strukturwandel der Geselligkeit im ausgehenden
17. Jahrhundert auf drei Punkte fokussieren: Zum einen emanzipierte sich die neue
Soziabilitdt aus der unmittelbaren Ndahe zum staatlich-politischen und militarischen
Bereich der Méanner und aus dem Umkreis der hausmiitterlichen Geschifte der Frauen
und verlagerte sich in die sich formierende gesellschaftliche Sphire, in die société
civile. Zum zweiten 16ste sich der enge Zusammenhang zu den alten republikanischen
Institutionen auf und wurde durch aristokratisch-hofische Sozialformen ersetzt. Gleich-
zeitig manifestierte sich im gesellschaftlichen Leben eine Ausdifferenzierung der
sozialen Hierarchie. Zum dritten schliesslich hatten sich die gesellschaftlich einfluss-
reichen Sphiren des sozialen Lebens im Vergleich zu friiher sowohl in bezug auf
ihre Zusammensetzung wie auch in ihrem Habitus grundlegend verweiblicht.

Der Prozess der Verfeinerung und der Ausdifferenzierung des gesellschaftlichen
Lebens nahm in den folgenden Jahrzehnten seinen Fortgang und erreichte in der
Rokokokultur der ausgehenden 50er und beginnenden 60er Jahre einen Hohepunkt.
Es war die Zeit, in der die gebildete Berner femme de lettre Julie Bondeli in ihrem
Salon nicht nur die reformfreudigen Patrizier Berns, sondern auch aufgeklarte Intel-
lektuelle aus der iibrigen Schweiz und aus Europa empfing.? Julie Bondelis Salon -
das Vorbild der Pariser Salonkultur aufnehmend — bildete das eigentliche Zentrum des
aufgeklarten Geistes Berns. Hier fanden sich die Exponenten der bernischen Aufkla-
rung ein, Tscharner, Tschiffeli, Fellenberg, Kirchberger, Stapfer und andere, aber auch
Julies geistreichen Freundinnen, allen voran Marianne Fels, und diskutierten unter der
Leitung der Gastgeberin iiber Religion und Moral, iiber Literatur und Kunst. Einen
Eindruck von der Atmosphire dieser Zusammenkiinften vermitteln die Tagebuchein-
traige des jungen Ziircher Theologen und nachmaligen Mitherausgebers der
«Correspondance littéraire» Henri Meister, der 1764 Bern besuchte. Er notierte am 6.
Juni: «Allé a Kcenitz [Julie Bondelis Sommersitz| ou je passai toute 1’apres-dinée.
Conversation variée sur nos auteurs modernes, sur I’influence de la musique dans la
morale. [...] Conversation raisonnée sur I’amour de I’ordre, comme le principe de
toutes nos actions morales. Cette femme a un gofit fort fin pour tous les beaux arts
[...]. Elle gofite aussi les ouvrages de Gessner. Elle en fut un soir si enthusiasmée [sic]|
en présence de Wieland, que Wieland lui dit: Ah, vous voulez me rendre malheureux!
Vous voulez que j’aille tuer Gessner comme Cain tua Abel!»** Die rdsonnierende

170



Konversation iiber eine Vielzahl unterschiedlicher Themen, Ernsthaftigkeit und En-
thusiasmus gemischt mit spielerischer Heiterkeit und freundschaftlicher Galanterie
machten offensichtlich den Charme von Julie Bondelis Salon — und dieser Form der
Geselligkeit iiberhaupt — aus. Aber er spielte nicht nur als Ort der charmanten Begeg-
nungen und des geistvollen Rdsonnements eine wichtige Rolle. Hier entstand auch
das kommunikative Netz, das die aufklarerisch gesinnten Personlichkeiten unter-
schiedlichen Standes durch die gemeinsame Teilhabe an Werten wie Geist, Vernunft
und Moral zur aufklirerischen Elite, zur Offentlichkeit im Habermasschen Sinne
verband. Der gleiche Personenkreis ndmlich, der sich bei Julie Bondeli im informellen
Rahmen traf, schloss sich in genau dieser Zeit ebenfalls in einer ganzen Anzahl von
Gesellschaften und Sozietiten mit unterschiedlicher Zielsetzung zusammen: 1759
wurde die okonomische Gesellschaft gegriindet, 1760 das Café littéraire, 1762 die
Société des Citoyens und 1764 die Société morale, und in all diesen Gesellschaften
finden wir jedesmal in etwa die gleichen Namen als Mitglieder: Tscharner und
Tschiffeli, Kirchberger und Fellenberg, Stapfer und Wilhelmi.?

Diese neue Sozietiten- und Vereinskultur, obwohl von ihrem sozialen Ursprung und
ihrer Entstehung her eng mit der Salonkultur verkniipft, unterschied sich in signifi-
kanter Weise von dieser. War die Geselligkeit in den patrizischen oder aufgeklérten
Salons — trotz einer gewissen Regelmissigkeit — im wesentlichen informell gewesen,
so gaben sich die neuen Sozietiten immer ausgepragtere Formen und Regeln. Zudem
waren sie — anders als die patrizischen Salons, wo nicht zuletzt stdndische Positionen
reprasentiert wurden — in ihrem Selbstverstindnis iiberstindisch beziehungsweise
standeiibergreifend. Ihre interne Organisation folgte republikanischen Prinzipien.?
Im Gegensatz zum elitidren aristokratischen Lebensstil des Salons zeichneten sie sich
durch einen biirgerlichen, teilweise auch antiaristokratischen Habitus aus. Hatten
Salon und private Gesellschaften gegeniiber der Politik eine gewisse Distanz bewahrt,
so riickten die Sozietidten mit ithrem Diskurs iiber offentliches Wohl, vaterlandische
Geschichte und patriotische Tugenden und mit ihren auf praktische Verbesserungen
gerichteten Zielsetzungen wiederum nahe an die politische Sphare heran. Und schliesslich
die augenfilligste Differenz: Frauen, die im Rahmen der «privaten» Geselligkeit eine
bedeutende Funktion gehabt hatten, die den Ton angaben und die sozialen Beziehun-
gen kniipften, sie hatten zur neuen Welt der Reformsozietiten und Gesellschaften in
aller Regel keinen Zugang.”’

Kurz nach der Jahrhundertmitte gab es in Bern somit eine ausgedehnte informelle
Geselligkeit, die von den Soireen, Billen und Abendgesellschaften in den Hausern
an der Junkerngasse bis zu den geistvollen Konversationen in Julie Bondelis Salon

171



reichte, die nun aber zunehmend von einer neuen Struktur formalisierter Organisatio-
nen — den Gesellschaften und Sozietdten — iiberlagert wurde. Diese begann die
informelle Geselligkeit in ihrer Bedeutung fiir die Konstituierung der neuen Offent-
lichkeit rasch zu iiberfliigeln. Die Sozietiten, Vereine und Clubs, die Logen und
Geheimgesellschaften, die im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts in ganz Europa in
grosser Zahl entstanden, entwickelten sich zu den entscheidenden Kristallisations-
punkten des gesellschaftlichen Wandels und spielten eine zentrale Rolle fiir die
Emanzipation des Biirgertums. Méannlichkeit, republikanisch-biirgerliches Selbstver-
standnis und ausdriickliche Hinwendung zu den offentlichen Angelegenheiten sind
Charakteristiken, die nicht nur die bernischen Aufklarungsgesellschaften, sondern die
Sozietatenbewegung in ganz Europa und iiber das 18. Jahrhundert hinaus auszeichnen.
Thr Vordringen und der damit einhergehende Bedeutungsverlust des Salons als Ort
aufklarerischer Geselligkeit markieren aus geschlechtergeschichtlicher Perspektive
die zweite entscheidende Bruchstelle im Strukturwandel der Offentlichkeit: Die
Verbiirgerlichung der Offentlichkeit — so kann der beschriebeneWandel zusammen-
fassend bezeichnet werden — fiihrte zur Ausgrenzung der Frauen aus der gesellschaft-
lichen Sphére, zu ihrem Ausschluss aus dem Zwischenbereich zwischen héuslicher
Privatheit und staatlich-politischer Offentlichkeit und zu einer zunehmenden sozialen
Segregation der Geschlechter. Lassen wir dazu noch einmal Sigmund von Wagner zu
Wort kommen. Nachdem er die bernischen Sozietidten geschildert hat, schliesst er mit
der rhetorischen Frage: «Ob die Gesellschaftlichkeit durch diese vielen Gesellschaften
gewonnen? — ob besonders der Umgang der beiden Geschlechter, die durch die nach
und nach eingerissene, beinahe génzliche Trennung im gesellschaftlichen Leben
derselben, an Liebenswiirdigkeit und geistreicher Unterhaltung gewonnen habe!»

Kritik an der weiblichen Prdsenz in der Gesellschaft

Parallel zum Prozess der Geschlechtersegregation und des Ausschlusses der Frauen
aus dem Gesellschaftsleben in der sozialen Realitdt ldsst sich eine entsprechende
Ausgrenzung der Frauen auf der Ebene des Diskurses aufzeigen.

Die Kritik an der weiblichen Prasenz im gesellschaftlichen Leben setzte praktisch
gleichzeitig mit der Entfaltung der geschlechtergemischten Geselligkeit in den aristo-
kratisch-patrizischen Schichten ein. Das gilt fiir die prezidse Salonkultur im Paris des
17. Jahrhunderts® genau so wie fiir das sich am franzosischen Vorbild orientierende
Berner Patriziat. Dabei manifestierte sich diese Kritik an der geselligen Durchmischung

172



der Geschlechter mit Vorliebe als Zivilisationskritik, galten doch der Zugang der
Frauen zum gesellschaftlichen Leben und die angeblich damit verbundene Eleganz
und Raffinesse des Lebensstils als eigentliche Kennmarken einer hochentwickelten
und verfeinerten Zivilisation.*® Diesen Typus einer hochzivilisierten Lebensform
sahen die Zeitgenossen des 18. Jahrhunderts in erster Linie in Frankreich realisiert, in
der vornehmen Gesellschaft von Versailles und mehr noch in den eleganten Kreisen
der Pariser Salons, die man in Bern und anderswo in Europa zu imitieren suchte.
Einer der ersten, der den franzosischen Lebensstil und dessen Imitation durch das
bernische Patriziat kritisierte, war der Berner Beat Ludwig von Muralt.*' Er stellte in
seinen 1725 veroffentlichten, aber bereits vor 1700 verfassten «Lettres sur les Anglois
et les Francois» einen Vergleich zwischen der franzosischen und der englischen
Zivilisation an, den er klar zugunsten der letzteren ausgehen liess. Dieses Urteil und
seine Begriindung erregten nicht nur unter den Zeitgenossen grosses Aufsehen, son-
dern wirkten noch wahrend des ganzen Jahrhunderts stark nach. Betrachten wir seine
Schilderungen des gesellschaftlichen Lebens in der franzosischen Metropole, so
sehen wir, dass das Verhiltnis zwischen den Geschlechtern in seiner Wahrnehmung
einen ganz zentralen Platz einnimmt.

«Le Beau-monde» so schreibt er im zweiten Brief iiber die Franzosen «se fait valoir et
s’éloigne de la foule, non-seulement par le Rang que les personnes qui le composent
peuvent avoir naturellement, mais aussi par celui que ce train de vie distingué lui
donne; par la Dépense qu’on y fait, et qui ne doit pas étre trop calculée; par le Plaisir
qu’on se procure de jour a l’autre, et dont on jouit plus délicatement que la foule.
Mais, surtout, le train de vie du Beau-monde se soutient par le Mélange d’Hommes et
de Femmes, qui en est comme le fondement et le lien. C’est ce qui donne lieu au
Savoir-vivre, et a la Galanterie Frangoise de s’étaler.»*

Von Muralt beschreibt hier die Durchmischung der Geschlechter nicht nur als Begleit-
erscheinung einer luxuriosen Lebensfithrung, sondern als eigentliches Kennzeichen
der Kultur der gehobenen Gesellschaft, als zentrales Distinktionsmerkmal, mit dem
sich diese nach unten abgrenzt. Gleichzeitig liegt in dieser «extréme Liberté que les
Femmes ont en France» und dem «commerce fréquent et libre entre les deux Sexes»*
einer der hauptsiachlichen Griinde fiir sein Unbehagen gegeniiber der franzosischen
Kultur, leisteten doch die Freiheit der Frauen und der freie Umgang der Geschlechter
in seinen Augen dem Laster Vorschub: «Disons, qu’il y a peut-étre cent fois plus de
corruption, plus de P***nisme [sic], en France, parmi le Beau-monde, qu’il ne s’en
trouve dans d’autres Pais, ot les Femmes n’ont pas la liberté de voir les Hommes.» 3
Die Kritik an den galanten Umgangsformen zwischen den Geschlechtern und ins-

173



besondere an der starken weiblichen Prisenz in der Offentlichkeit entwickelte sich in
der Folge zu einem zentralen Argument in den gesellschaftspolitischen Auseinan-
dersetzungen des 18. Jahrhunderts. Dabei iiberlagerten sich zwei Stossrichtungen: die
standische Konfrontation mit einer hofischen beziehungsweise urbanen aristokra-
tischen Lebensweise auf der einen Seite und die querelle des femmes, der Streit um
Rolle und Status der Frauen in der Gesellschaft auf der anderen Seite. Aus dieser
Perspektive, die antiaristokratische mit antifeministischer Kritik verband, wurden die
Verweiblichung der Gesellschaft als Verweichlichung, der verfeinerte Lebensstil als
Hang zu Luxus und zu Verschwendung und weiblicher Einfluss als Intrige disqualifi-
ziert.

Prominentester und einflussreichster Vertreter dieser Position war zweifellos Jean
Jacques Rousseau, iibrigens ein grosser Verehrer von Muralts und ein eifriger Leser
seiner «Lettres». Die Ablehnung einer freien Durchmischung der Geschlechter in der
Offentlichkeit, wie sie die urbane und hofische Kultur Frankreichs verkorperte, ist
fundamentaler Punkt in Rousseaus Zivilisationskritik. Er sieht darin eine wesentliche
Ursache fiir die Dekadenz der franzosischen Gesellschaft des Ancien régime. Der
Salon als Prototyp einer in der aristokratischen Kultur verwurzelten und um Frauen
zentrierten Geselligkeit war von dieser Kritik zentral betroffen. Er wurde zunehmend
verdachtig: als Ort weiblicher Kabale, als Milieu aristokratischer Libertinage, als
effeminierte und effeminierende Form der Geselligkeit. Der Verlust von Moral und
Minnlichkeit sei die Folge der Durchmischung der Geschlechter im offentlichen
Raum, so Rousseau in seiner Auseinandersetzung mit d’ Alembert iiber das kulturelle
und gesellschaftliche Leben in der Republik Genf: «Elles [d. h. die Frauen] n’y
perdent que leurs mceurs, et nous y perdons a la fois nos Mceurs et notre constitution»,
so seine Befiirchtung, und weiter iiber den unheilvollen Einfluss der Frauen, «ne
voulant plus souffrir de séparation, faute de pouvoir se rendre hommes, les femmes
nous rendent femmes.»¥

Der amoralischen und effeminierten Gesellschaft stellt Rousseau das Gegenmodell
einer geschlechtersegregierten Soziabilitit gegeniiber, das er in den Genfer cercles
realisiert sieht: «Nos cercles conservent encore parmi nous quelque image des moeurs
antiques. Les hommes entre eux, dispensés de rabaisser leurs idées a la portée des
femmes et d’habiller galamment la raison, peuvent se livrer a des discours graves et
sérieux sans crainte du ridicule. On ose parler de patrie et de vertue sans passer pour
rabacheur, on ose étre soi-méme sans s’asservir aux maximes d’une caillette. [...]
Enfin ces honnétes et innocentes institutions rassemblent tout ce qui peut contribuer a
former dans les mémes hommes des amis, des citoyens, des soldats, et par conséquent

174



tout ce qui convient le mieux a un peuple libre.»*

Geschlechtersegregation also, damit in den Zirkeln der Méanner nicht nur ernsthafte
Kommunikation, Tugendhaftigkeit und Vaterlandsliebe entstehen kdnnen, sondern
auch damit das ménnliche Individuum endlich ohne Zwang zur Verstellung zu sich
selbst finden und, die Rollen des Freundes, des Staatsbiirgers und des Soldaten in sich
vereinigend, zum biirgerlichen Subjekt werden kann.

Es ist kein Zufall, dass Rousseau dieses Ideal einer virilen Geselligkeit in der Repu-
blik Genf verortet. Die republikanische Gesellschaft erscheint im Diskurs der Auf-
kldarer nicht nur in ihrer politischen, sondern insbesondere auch in ihrer sozialen
Verfassung vorbildlich, gepriagt durch die Strenge und Einfalt ihrer Sitten, durch eine
relative Gleichheit der Biirger und schliesslich durch die Keuschheit, Tugendhaftig-
keit und hausliche Zuriickgezogenheit der Frauen. Montesquieu formuliert dies fol-
gendermassen: «Dans les Républiques, les femmes sont libres par les lois, et captivées
par les meeurs; le luxe en est banni, et avec lui la corruption et les vices».*

Als idealtypische Verkorperungen republikanischer Sittlichkeit und Tugend galten
neben den antiken Republiken Griechenland und Rom auch die schweizerischen
Alpenrepubliken — allen voran Genf, wo sich republikanische mit kalvinistischer
Sittenstrenge verband,*® dann aber auch mehr oder weniger imaginire béuerlich-
landliche Gemeinschaften, etwa nach dem Bild, das Albrecht von Haller von den
alpinen Hirtenvolkern gemalt hatte.

Der Riickbezug auf die alten republikanischen Tugenden spielte fiir das keimende
helvetische Nationalbewusstsein eine sehr wichtige Rolle. In vielen der neuen Sozie-
taten, von Bodmers «Gesellschaft auf der Gerwe» bis zur Helvetischen Gesellschaft,
befasste man sich mit vaterldndischer Geschichte, mit den urspriinglichen, unverderbten
Sitten der Alten. Das idealisierte Bild der Schweizer Republiken, das so entstand,
umfasste neben den méannlich konnotierten Konzepten der Freiheit, der Wehrhaftigkeit
und des Heldentums auch Vorstellungen einer hduslich-eingekehrten, ldndlich-gentig-
samen Lebensform, die sich hauptsdchlich auf die Frauen bezogen. Diese Bestandtei-
le einer nationalen Identitit, welche iiberdies eine ausgeprigte antiaristokratische
Komponente hatte, fithrten dazu, dass das Ideal einer geschlechtersegregierten Ge-
sellschaft in den aufklarerischen Eliten der Schweiz besonders populdr war. Die
Tscharner, Tschiffeli und Kirchberger, die Zimmermann, Lavater und Usteri, die bei
Julie Bondeli verkehrten oder mit ihr korrespondierten, waren alle mehr oder weniger
glithende Verehrer Rousseaus, applaudierten in den Salongespriachen seiner Zivilisations-
kritik und lobten in ihren Sozietiten die frugalen Sitten und die republikanische
Strenge der Vorviter. In moralischen Wochenschriften und piadagogischen Traktaten

175



wurden die leichtsinnigen, eitlen und putzsiichtigen Frauen getadelt, die, den franzosi-
schen Moden nacheifernd, ihr Hauswesen okonomisch und moralisch ruinierten, statt
sich nach dem Vorbild der traditionellen Weiblichkeit ihrer Miitter zu richten, nach
den «Frauenzimmern von dem Schrot und Korn fritherer Jahrhunderte», bei welchen
«Eingezogenheit und haushélterisches Wesen [...] manche andre glinzende Eigen-
schaft aufwige».* Dem virilen Heldenideal republikanischer Mannlichkeit wurde so
ein Ideal republikanischer Weiblichkeit zur Seite gestellt, das Einfalt, Arbeitsamkeit
und Bescheidenheit hochhielt.

Fast schon idealtypisch auf den Begriff gebracht wird diese Verschrinkung von
helvetischem Bewusstsein und antiaristokratisch gewendetem Geschlechterideal durch
Johann Caspar Lavater in seinen «Schweizer Liedern», jener im Auftrag der Helveti-
schen Gesellschaft verfassten Liedersammlung, welche die patriotischen Ideale der
helvetischen Elite unter das Volk bringen sollte. Inmitten der Hymnen auf die alten
Helden der Nation und ihre Schlachten und der Loblieder auf den Heldenmut, die
Freiheitsliebe und die Tugenden der Vorviter findet sich das «Lied fiir Schweizer
Maédchen». Darin wird eine landlich-bduerliche Form weiblicher Lebensart als wahre
Schweizer Weiblichkeit idealisiert und systematisch und polemisch gegen ein urban-
patrizisches Modell abgesetzt. In einem «Vorbericht», den er dem eigentlichen Lied
als eine Art Rahmenerzidhlung voranstellt, exponiert Lavater diese Gegeniiberstel-
lung zweier weiblicher Lebensformen. Das Lied fiir Schweizer Madchen sei ihm, so
berichtet er, von einer «Gesellschaft junger Schweizerinnen» iibergeben worden, «die
des Stadtlebens und der so beliebten Uppigkeit iiberdriissig, sich in diejenigen Gegenden
der Schweiz gefliichtet haben, wo Einfalt, Arbeitsamkeit und Ruhe wohnen». Dieses
Lied sei «ein Glaubensbekenntnis, welches wir als das Muster unsrer Denkens- und
Lebensart ansehen», beteuern die angeblichen Verfasserinnen, und sie unterstreichen
die fast schon sakrale Bedeutung der nachstehenden Zeilen, indem sie geloben: «Und
wir wollen diesen Gesinnungen mit GOttes Hiilfe treu bleiben, so lange wir leben,
was auch etwa der verderbte Geschmack verzirtelter Leute dazu sagen mag.» Die
Absetzung von den «verzirtelten» Reprasentantinnen stadtischer Lebensweise wird
in der Folge noch verstirkt: «Wir konnen auch nur fiir dchte Schwestern halten, die
diesen Gesinnungen von Herzen hold sind, [...] wenn sie nur Pracht, Upigkeit,
Weichlichkeit und iiberhaubt alles kindische Wesen hassen. Oder sollten das auch
Schweizerinnen seyn, die ihre ganze Lebenszeit mit Ankleiden, Spielen, Klatschen,
Verleumden, Miissiggehen, Buhlen und Bethliegen zubringen?» Das Negativstereo-
typ unschweizerischerWeiblichkeit, das hier gezeichnet wird, zielt genau auf den
Typus der patrizisch-aristokratischen Frau, der sich in einem urbanen Milieu der

176



Pflege von Geselligkeit und stindischer Repréasentation widmet, was in der Perspekti-
ve dieser — am Konzept einer ldndlichen Urspiinglichkeit orientierten — Zivilisa-
tionskritik nur noch als Eitelkeit, Miissiggang, Intriganz und buhlerische Frivolitit
erscheint.
Der Gegensatz zwischen den beiden Lebensformen durchzieht ebenfalls den ganzen
Liedtext:

«Schweizermiadchen, singt in Choren,
Dass es alle Schweizer horen,

Eurem Vaterland zu Ehren!

Singet von den Lustbarkeiten

Aller Médchen aller Zeiten,

Die Vernunft und Freyheit leiten!
Singt und lacht der tausend neuen
Frauenzimmerkindereyen!»

So beginnt die erste Liedstrophe und kniipft gleich zu Beginn die «Lustbarkeiten aller
Médchen aller Zeiten» — abgegrenzt gegen die «Frauenzimmerkindereyen» — an die
aufklarerischen Kardinalbegriffe der Vernunft und Freiheit einerseits und an die Ehre
des Vaterlandes als zweiter, nationaler Orientierungsachse andererseits. Und dann
folgt die polemische Abgrenzung vom Gegenmodell:

«Reiche Miissiggidngerinnen,
weichliche Pariserinnen

Mogen nur auf Moden sinnen,
Mogen unsrer Einfalt lachen,
Hunderttausend nérr’sche Sachen
Taglich sich zur Freude machen:
Arbeit ist fiir uns gesiinder:

Auch wir Madchen sind nicht minder
Als die Knaben Heldenkinder!
Fliesst nur unter Wamms und Hut —
Nein! in uns auch — Schweizerblut?»

Nach der Distanzierung von einem Weiblichkeitsstereotyp, das in der Figur der
«Pariserin» die Elemente Reichtum, Miissiggang, Weichlichkeit und Eitelkeit als
negative Charakteristiken biindelt, kann von den Frauen nun auch der Anspruch
formuliert werden, als Heldentochter in den Kreis der Patrioten aufgenommen zu

177



werden. Der Liedtext fahrt fort, in diesem dichotomischen Muster die urspriingliche,
landliche Lebensweise der echten Schweizer Madchen mit der verderbten Welt der
stadtischen Salons zu kontrastieren.

«Lasst doch hinter Chalousieen
Augen die von Wollust gliihen,
Herrchenaugen auf sich ziehen;
Eure Liqueurs mogt ihr trinken,
Euch zur Rechten und zur Linken
Mag Lavindelwasser stinken;
Spiegel, Uhren, goldne Ketten,
Puder, Schminke, Toiletten

Das ist Waare fiir Coquetten;
Blumen nur sind unsre Zier;
Milch und Wasser trinken wir.

Wenn sie sich mit weicher Seiden
Halbe Tagesldngen kleiden,

Und den Strahl der Sonne meiden,
Wenn Sie bey den wiarmsten Tagen
In dem Zimmer Handschuh tragen,
Und doch iiber Hize klagen,
Wollen wir auf unsre Hohen

Gern im rauhen Zwillich gehen,
Herzhaft an der Sonne stehen
Schwestern! bis vom Feldebaun
Unsre Wangen werden braun.

Wenn sie an den Lekkertischen

uns verleumden, uns auszischen,
Kiinstlich Kartenblatter mischen,
Baasen ihren Baasen krazzen,

Und von Hiindchen und von Kazzen
Manchen langen Abend schwazzen,
Sizzen wir, wir Schweizerinnen,
Schaarenweis mit muntern Sinnen,
Bey der Kunkel, — singen, spinnen
Dapfer bey der Lampe Schein

178



Tief bis in die Nacht hinein.

Hier finden sich all die Elemente der Kritik wieder, die schon bei von Muralt und
vor allem bei Rousseau vagebracht worden waren: Unsittlichkeit und Libertinage,
Luxus und Verschwendung, Kiinstlichkeit und Verstellung, Intrige und Verleum-
dung, ¥rweichlichung und Effeminierung. Und auf der anderen Seite wird der
bekannte Tgendkanon gezeichnet: Natiirlichkeit, Einfachheit, Geniigsamkeit, Fleiss
und Arbeitsfreude. Dass damit indessen nicht klosterliche Tugendhaftigkeit gemeint
ist, wird am Schluss des Liedes klar. Die blumengeschmiickten und sonnengebraunten
Schonheiten mit den starken Armen wiinschen sich Lebensgefihrten; keine reichen
Herrensohnchen mit goldenen Tabatieren und Jungfernangesicht allerdings sollen es
sein, sondern echte Schweizer Helden:

«Nur zu arbeitrohen Héanden,
Breiten Schultern, starken Lenden
Soll sich unser Auge wenden;
Nur zu unschuldsvollen Herzen,
Die mit Tapferkeit und Schmerzen
Ruhig, als mit Freunden scherzen.
Nicht zu Reichen, nur zu Treuen;
Nicht zu Edeln, nur zu Freyen;
Die dem Vaterland sich weihen;
Redlich, klug, bescheiden, still
Sey, wer uns gefallen will.

Pracht und Stolz sey, Heldentochter!
(Hort’s ihr kiinftigen Geschlechter!)
Ewig unser Hohngeléchter

Spinnt und néht und weidet Heerden
Und lasst auf der ganzen Erden

Uns die besten Frauen werden,
Tochtern die die Wollust fliehn,
Sohne, die von Freyheit gliihn;

Die Helvetien erziehn,

Schwestern, die ihr mit uns singt,
Das ists, was uns Ehre bringt!»*

Als Schiéferinnen und Spinnerinnen, als Hausfrauen und als Miitter von Helvetiens
Sohnen und Tochtern, aller Pracht und allem Stolz abhold, sollten die Schweizerinnen

179



sich selbst und ihrem Vaterland Ehre machen.

Dieses von Lavater und seinen Freunden in der Helvetischen Gesellschaft gefeierte
Weiblichkeitsideal, das Rollenelemente der traditionellen Hausmutter (im Sinne der
alten Hausokonomie) mit einer Hypostasierung landlicher Urspriinglichkeit verband,
erwies sich als ebenso erfolgreich wie zukunftstrachtig. Der Riickzug der Frauen in
die Hauslichkeit und ins Private wurde zum Kernstiick vaterlandischer weiblicher
Tugend, idealtypisch verkorpert etwa durch Pestalozzis Gertrud, deren hausliches
Wirken als Gattin, als Mutter und als Hausfrau sich schliesslich nicht nur fiir die Ihren,
sondern auch gerade fiir die Gemeinschaft als segensreich erweist. Dieses Weiblichkeits-
konzept indessen war nicht nur weit entfernt vom Ideal der gebildeten, Kultur und
Geselligkeit pflegenden salonniére, sondern es trug mit seiner antiurbanen und anti-
aristokratischen Einfarbung erheblich zur Ausgrenzung und Diffamierung des Typus
einer an der aufgeklirten Offentlichkeit partizipierenden femme de lettres bei. Repub-
likanismus und echter Schweizer Geist vertrugen sich fortan nicht mehr mit der
Anwesenheit von Frauen, die in der gesellschaftlichen Offentlichkeit ihren Einfluss
ausiibten. Und diesen Republikanismus beschwor Kasthofer, als er 1837 gegeniiber
seinen Ratskollegen die demokratischen Verfassungsprinzipien als Garantien gegen
die heimlich-unheimliche Weibermacht pries.

Anmerkungen

1 Verhandlungen des Grossen Rathes der Republik Bern, Jg. 1837, Ordentliche Wintersitzung
1837, 2. Sitzung, S. 10. Ich danke Regula Ludi fiir den Hinweis auf diese Textstelle.

2 Zur Metapher der Weiberherrschaft als verkehrte Ordnung vgl. auch Susanna Burghartz in
diesem Band.

3 Verhandlungen des Grossen Rathes (wie Anm. 1).

4 Vgl. Joan W. Scott, Gender: A Useful Category of Historical Analysis, in: American Historical
Review 91 (1986), S. 1053-1075.

5 Die Verhiltnisse in den anderen Schweizer Stadten, etwa in Ziirich und Basel, unterscheiden
sich von Bern insofern, als dass sie — als Handelsstadte mit einer kaufmannischen Herrschafts-
schicht — gegeniiber der Ubernahme aristokratischer Formen zuriickhaltender waren. Dennoch
gelten die nachfolgenden Uberlegungen, entsprechend modifiziert, zumindest in Teilen auch
fiir andere Schweizer Orte.

6 Jiirgen Habermas, Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der
biirgerlichen Offentlichkeit, 1. Aufl., Neuwied/Berlin 1962, letzte Aufl., Frankfurt a. M. 1990.

7 Es wiirde zu weit fiihren, die fast uniibersehbare Literatur zu Sozietdten, Gesellschaften,
Freimaurerei und anderen Formen von Offentlichkeit im 18. Jahrhunderts hier anzufiihren.
Hingewiesen sei lediglich auf einige die Schweiz betreffende Arbeiten: Ulrich Im Hof, Das
gesellige Jahrhundert, Gesellschaft und Gesellschaften im Zeitalter der Aufklarung, Miinchen

180



18
19

1982; Ulrich Im Hof und Francois de Capitani, Die Helvetische Gesellschaft. Spataufklarung
und Vorrevolution in der Schweiz, 2 Bde., Frauenfeld/Stuttgart 1983; Emil Erne, Die schweize-
rischen Sozietiten. Lexikalische Darstellung der Reformgesellschaften des 18. Jahrhunderts in
der Schweiz, Ziirich 1988.

Habermas selbst meint im Vorwort zur 1990 erschienenen Neuauflage seines Werks, er habe
die Geschlechterfrage in ihrer Bedeutung falsch eingeschitzt, vgl. Habermas (wie Anm. 6),
S. 18 ff.

Vgl. dazu Gianna Pomata, Die Geschichte der Frauen zwischen Anthropologie und Biologie, in:
Feministische Studien 2 (1983), S. 113-127.

Fiir eine Begrenzung auf vereinsartige Soziabilitit pladiert namentlich Hans Ulrich Jost, Sociabilité,
faits associatifs et vie politique en Suisse au 19¢me siecle, in: Ders. und A. Tanner (Hg.),
Geselligkeit, Sozietdten und Vereine. Sociabilité et faits associatifs (Schweizerische Gesell-
schaft fiir Wirtschafts- und Sozialgeschichte, Heft 9, 9. Jg.), S. 7 und passim.

So wiederum Jost, der den Begriff der Soziabilitdt von den «interactivités communicationnelles
propres aux structures anthropologiques» abgrenzt und damit nahelegt, dass es sich hierbei
nicht um einen historischen, sondern um einen anthropologischen Gegenstand handelt, Jost/
Tanner (wie Anm. 10), S. 8; zur Kritik an dieser Trennung zwischen Geschichte und Anthropo-
logie vgl. Pomata (wie Anm. 9).

Vgl. etwa die Begrifflichkeit im untenstehenden Zitat Wagners, wo von einer «reguldren
Abendgesellschaft» die Rede ist; die prinzipielle Breite des Terminus Sozietit bzw. Gesell-
schaft wird auch deutlich, wenn sich Aufklarungsgesellschaften selbst als «eine Gesellschaft
von Freunden» bezeichnen, vgl. Ulrich Im Hof, Zur Rolle der Sozietidten im 18. Jahrhundert
zwischen Utopie, Aufklarung und Reform, in: Erne (wie Anm. 7), S. 11.

Vgl. Karin Hausen, Die Polarisierung der «Geschlechtscharaktere». Eine Spiegelung der Disso-
ziation von Erwerbs- und Familienleben, in: W. Conze (Hg.): Sozialgeschichte der Familie
Europas, Stuttgart 1976, S. 363-393.

Sigmund von Wagner, Novae Deliciae Urbis Bernae oder das goldene Zeitalter Berns, Ms. 1835,
abgedr. in: Neues Berner Taschenbuch 1916, 226-285; 1918, 189-246; 1919, 126-177; die
folgenden Zitate: ebd., 1916, S. 228, 230, 23 1.

Auch wenn Wagners Text mit einiger quellenkritischer Vorsicht zu geniessen ist, scheint er
doch dieses Muster von Soziabilitidt einigermassen zuverldssig zu beschreiben.

Gilbert Burnet, Some letters containing an Account ... of Switzerland, Italy and some parts of
Germany, London 1924, S. 21, 51, zit. nach Ulrich Im Hof, Das Europa der Aufkldrung,
Miinchen 1993, S. 214.

Wagner erwiahnt auch Abweichungen von diesem Muster, z. B. die Sonntage, die gegenseitigen
Verwandtenbesuchen vorbehalten waren und an denen auch die Ménner teilnahmen. Doch sind
dies eben Ausnahmen, welche die Regel bestitigen.

Dieses und die nachfolgenden Zitate vgl. Wagner (wie Anm. 14), 1916, S. 241 ff.

Die Orientierung an franzosischer Lebensart und Kultur war im bernischen Patriziat ausgeprag-
ter und frither als in den Herrschaftsstinden anderer Schweizer Orte. Doch konnen dhnliche
Tendenzen auch andernorts ausgemacht werden, vgl. z. B. Paul Burckhardt, Geschichte der
Stadt Basel, Basel 1942; C. Ulrich, Geselligkeit und Gesellschaften, in: Hans Wysling (Hg.),
Ziirich im 18. Jahrhundert, Ziirich 1983, S. 51. Wohl noch ausgeprigter als in Bern war die
Orientierung an Frankreich im bernischen Lausanne, wo sich durch die Anwesenheit zahl-
reicher Vertreter des europdischen Adels die hofischen Verkehrsformen besonders gut entwik-
keln konnten, vgl. dazu W. de Sévery, La Vie de Société dans le Pays de Vaud a la fin du dix-
huitieme siecle. Salomon et Catherine de Charriere de Sévery et leurs amis, 2 vol. Lausanne,

181



20

21

22
23

24
25

26
27

28

29

30

31

32
33

34
35

182

Paris 1911.

Auf die schichtiibergreifende Breite der Verkehrsformen im Rahmen der traditionellen Gesel-
ligkeit der Zunftstuben weisen zahlreiche Darstellungen hin, so etwa Rudolf Wyss, Die alten
Stuben- und Spiessgesellschaften der Stadt Bern, in: Berner Taschenbuch 1854, S. 146, der iiber
das gesellschaftliche Leben des alten Bern schreibt: «Dieses bestund seit dem Mittelalter und
bis ins vorige Jahrhundert darin, dass die Stubengesellen aus allen Klassen der Biirgerschaft
sich des Abends auf ihren Trinkstuben zusammenfanden, um den Schluss des Tages miteinander
in heiterem Gesprache bei einem Glase Wein zuzubringen. [...] Diese abendlichen Vereinigun-
gen auf den Stuben trugen nicht wenig dazu bei, unter allen Klassen der Biirgerschaft ein gutes,
freundliches Vernehmen zu erhalten, auf dass man, wie es in Republiken sein sollte»; dhnlich
auch Hans Blosch, Die Bliitezeit der bernischen Aristokratie, BZGH, 1953, S. 111: «Mit dem
Einzug der neuen Sitten vollzog sich aber auch die Trennung der sozialen Schichten. Wahrend
sich ehemals der Ratsherr unbedenklich neben den ehrsamen Handwerker an den Tisch gesetzt
hatte, fanden sich nun nur noch die unteren Schichten in den Kellern zusammen, [...]. Die
vornehme Klasse schloss sich in Leisten und Sozietidten von den anderen ab und vergniigte sich
in haufigen Gesellschaften in den Salons, die zu einem wesentlichen Teil der neuen Wohnung
wurden. Man vereinigte sich zu Spiel und Tanz, zu geistreichem Geplauder und zu gemeinsa-
men Landpartien, wobei auch die Weiblichkeit eine dominierende Rolle spielte.»

Richard Feller bringt diese Situation auf die kurze Formel: «Die Geselligkeit war am Ende des
17. Jahrhunderts durchaus méannlich.» Geschichte Berns, Bd. III, Bern 1955, S. 710.

A. Zesiger, Das bernische Zunftwesen, Bern 1911, S. 151.

Zu Julie Bondeli vgl. J. J. Schadelin, Julie Bondeli, die Freundin Rousseaus und Wielands, Bern
1838; Eduard Bodemann, Julie von Bondeli und ihr Freundeskreis, Hannover 1874; Lilli Haller
(Hg.), Die Briefe von Julie Bondeli an Johann Georg Zimmermann und Leonhard Usteri,
Frauenfeld 1930; Angelica Baum und Brigitte Schnegg, Julie Bondeli. Ein Portrit, in: Passagen
10 (1991).

Paul Usteri, Heinrich Meisters Mitteilungen iiber Bern aus dem Jahre 1764, in: Neues Berner
Taschenbuch auf das Jahr 1904, S. 74 f.

Erne (wie Anm. 7), S. 164-214.

Vgl. dazu Im Hof (wie Anm. 7), S. 216 ff.

Vgl. Richard van Diilmen, Die Gesellschaft der Aufkldrer. Zur biirgerlichen Emanzipation und
aufklarerischen Kultur in Deutschland, Frankfurt a. M. 1986, S. 121; Im Hof (wie Anm. 7),
S. 224f.

Wagner (wie Anm. 14), 1918, S. 233.

Vgl. dazu Carolyn C. Lougee, Le Paradis des Femmes: Women, Salons, and the Social
Stratification in Seventeenth-Century France, Princeton (N. J.) 1976.

Sylvana Tomaselli, The Enlightenment Debate on Women, in: History Workshop 20 (1985),
S. 101-124.

Zu Beat Ludwig von Muralt und seiner Wirkung vgl. Janos Riesz, Muralts «Lettres sur les
Anglais et les Francais et sur les Voyages» und ihre Rezeption. Eine literarische «Querelle» der
franzosischen Frithaufklarung, Miinchen 1979.

Beat Ludwig von Muralt, Lettres sur les Anglois et les Francois et sur les voiages, 0. O. 1725,
S. 228f.

Ebd., S. 233.

Ebd., S. 237 f.

Jean-Jacques Rousseau, Lettre a d’Alembert, éd. établie et présentée par Jean Varloot, Paris
1987, S. 266.



36
37

38

39

40

Ebd., S. 271 f.

Montesquieu, De I’esprit des lois, Livre VII, Chap. IX; als Kontrast dazu das Bild der Monar-
chie: «Les femmes ont peu de retenue dans les monarchies, parce que la distinction des rangs les
appelant a la cour, elles y vont prendre cet esprit de liberté qui est a peu pres le seul qu’on y
tolere. Chacun se sert de leurs agréments et de leurs passions pour avancer sa fortune; et comme
leur faiblesse ne leur permet pas I’orgueil, mais la vanité, le luxe y régne toujours avec elles.»
E. William Monter, Women in Calvinist Geneva (1550-1800), in: SIGNS, 6. 2. 1980, hat fiir
Genf den Einfluss des Republikanismus auf das Geschlechterverhéltnis untersucht und ist zum
Schluss gekommen, dass er die Position der Frauen geschwicht habe, im Unterschied zum
Kalvinismus, der eher im Sinne einer Geschlechteregalitit gewirkt habe.

Moralische Schilderung des ehemals altfrankischen, itzt artigen Frauenzimmers. Von einem
altvaterischen aber redlich denkenden Patrioten entworfen, An. 1740, in: Schweizerisches
Museum, achtes Stiick 1784, S. 740-752, hier S. 741

Johann Caspar Lavater, Schweizer Lieder. Von einem Mitgliede der helvetischen Gesellschaft
zu Schinznach, Bern 1767.

183






	Soireen, Salons, Sozietäten : geschlechtsspezifische Aspekte des Wandels städtischer Öffentlichkeit im Ancien régime am Beispiel Berns

