
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 7 (1989)

Artikel: Die Winterthurer Armenpolitik in der zweiten Hälfte des 18.
Jahrhunderts unter dem Aspekt sozialer Kontolle

Autor: Sassnick, Frauke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-871642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-871642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frauke Sassnick

Die Winterthurer Armenpolitik in der zweiten Hälfte
des 18. Jahrhunderts unter dem Aspekt sozialer Kontrolle

Die Zielrichtung der Armenpolitik ist wesentlich durch die gesellschaftliche

Bewertung von Armut bestimmt. Die Gültigkeit dieser These ist in der

Forschung unbestritten, Uneinigkeit herrscht hingegen beim Versuch, den

Begriff Armut in seiner materiellen, soziologischen und psychologischen
Dimension auf einen Nenner zu bringen; die zum Teil markant differierenden
Ansätze zeugen von der Schwierigkeit, Armut zu definieren.

Bei der Untersuchung der Winterthurer Verhältnisse geht es weniger darum, die

Grenze zwischen gesicherter Existenz und beginnender Armut zu lokalisieren.

Im Vordergrund steht eine strukturelle Analyse der Armenpolitik, welche als

obrigkeitliche Reaktion auf die offen zutage tretenden Erscheinungsformen von
Armut zu verstehen ist. Das Interesse gilt in erster Linie den Auswirkungen des

Wandels gesellschaftlicher Bewertung von Armut. Denn «für die von Armut
Betroffenen war dagegen unvergleichlich wichtiger, wie Armut gesellschaftlich
wahrgenommen und bewertet wurde. Des weiteren sind Ausmass und

Formen, überhaupt die Existenz von Armut von ihrer gesellschaftlichen Bewertung

abhängig.»1 Es hat sich bei der Untersuchung der Winterthurer Armenpolitik

des 18. Jahrhunderts gezeigt, dass die in der zeitgenössischen Armutsdebatte

diskutierten Werte und Normen auch in der Praxis die Entscheidungsgrundlage

der mit dem Armenwesen betrauten Obrigkeit bildeten.

Im folgenden sollen jene sozialen Normen beleuchtet werden, welche die

gesellschaftliche Begegnung mit dem Phänomen Armut wesentlich prägten.
Diese Normen determinierten die zeitgenössische Armenpolitik, deren doppelte

Zielrichtung - Fürsorge für die würdige Armut und Bekämpfung der unwürdigen

Armut - es im weiteren zu verfolgen gilt. Die gesellschaftliche Bewertung
von Armut, Resultat eines tiefgreifenden Normenwandels seit dem Mittelalter,
bildete die Basis einer Politik, welche der Armut mit sozialer Kontrolle

1 Volker Hunecke, Überlegungen zur Geschichte der Armut im vorindustriellen
Europa in: Geschichte und Gesellschaft. Zeitschrift für historische Sozialwissenschaften

9 (1983), S. 490.

133



begegnete. Die Zeitgenossen wiesen der Armut jene Eigenschaften zu, welche

Armsein mit abweichendem Verhalten gleichsetzen. Armut provozierte soziale

Kontrolle, die sich als Gesamtheit der Prozesse und Strukturen, welche

abweichendes Verhalten verhindern, einschränken oder bekämpfen,2 in der

Winterthurer Armenpolitik des ausgehenden Ancien Régime an fürsorgerischen,

regulierenden und restriktiven Massnahmen dokumentieren lässt.

Wandel sozialer Normen als Determinante der Armenpolitik

Die ökonomische und demographische Entwicklung der spätmittelalterlichen
Gesellschaft hatte eine quantitative und qualitative Verschärfung der Armut zur
Folge. Die sozialen Umschichtungen im Zusammenhang mit Epidemien und

Hungersnöten beschleunigten den Zerfall mittelalterlicher Strukturen. Kreuzzüge

und Pilgerwesen hatten eine bisher nicht gekannte Mobilität sozial

schwacher Bevölkerungsgruppen bewirkt. Die stete, offensichtliche Präsenz des

Elends im Pestzeitalter verlieh der Armut den Aspekt einer Gefährdung für das

soziale Gefüge.

Bevölkerungswachstum, Mobilität und der Aufschwung von Handel und

gewerblicher Produktion wurden im 14. Jahrhundert begleitet von einer
zunehmenden Konzentration der Armut in den Städten. Hier erwiesen sich private und

kirchliche Unterstützung - die traditionelle Basis der Armenfürsorge - als nicht
mehr ausreichend leistungsfähig. Die städtische Obrigkeit machte sich die

Rationalisierung der Unterstützungspraxis zur Aufgabe. Die Errichtung eines

zentralen städtischen Armengutes und Ansätze, das Betteln zu reglementieren,
sollten eine effiziente Verteilung der fürsorgerischen Mittel garantieren. Parallel

zur beginnenden Systematisierung der Fürsorge und dem Ausbau obrigkeitlicher

Verwaltung von Armut wandelte sich die Einstellung gegenüber der

sozialen Not: Die Armen hatten nun den Nachweis ihrer Bedürftigkeit und ihrer

Unterstützungsberechtigung zu erbringen. Mit der Definition von «wahrer» und

«unehrlicher» Armut wurden Kriterien geschaffen zur Unterscheidung
zwischen unterstützungswürdigen und -unwürdigen Armen.

Mit der Aufhebung der Klöster, der Säkularisierung der Kirchengüter und einer

Konzentration der finanziellen Mittel in der weltlichen Hand ging das Armen-

2 Albert K. Cohen, Abweichung und Kontrolle in: Dieter Ciaessens (Hg.), Grundfra¬

gen der Soziologie, München 1968, S. 73.

134



wesen zu Beginn des 16. Jahrhunderts endgültig in den Kompetenzbereich der

städtischen Obrigkeit über. Die Massnahmen zur Rationalisierung der Fürsorge,
die Erlasse von Armenordnungen und die damit einhergehenden
Verhaltensanforderungen an die Armen prägten den Armutsbegriff, der als grundlegendes
Element der nachreformatorischen Armenpolitik bis ins 19. Jahrhundert seine

Gültigkeit hatte. Die Herausbildung der frühneuzeitlichen Armenpolitik - der

Übergang von religiös motiviertem Almosengeben zur bürokratischen Verteilung

fürsorgerischer Mittel an definierte Zielgruppen - steht in enger Wechselwirkung

mit dem Wandel der sozialen Normen, welcher zur Differenzierung der

Armut in eine unterstützenswürdige und eine -unwürdige führte.

Die Aufwertung der Arbeit von der Mühsal zur Tugend

Die Bestreitung des Lebensunterhaltes galt im Mittelalter als notwendiges Übel.

Das mittelalterliche Heilsdenken unterschied die vita activa mit ihrem
unumgänglichen, mühseligen Tätigsein von der vita contemplativa, welche ein Leben

in Gottes Dienst erlaubte. In der Überzeugung, dass der Mensch seine Seligkeit
nicht selbständig durch irdische Tätigkeit erreichen könne, sondern sich mit
Werken der Frömmigkeit die Gnade Gottes verdienen müsse, wurden geistliche
Werke höher bewertet als weltliche Erwerbsarbeit. Der Gedanke der

Werkheiligkeit bestimmte weitgehend die gesellschaftliche Haltung der Armut
gegenüber: Die im Mittelalter propagierten «guten Werke» stimulierten den

Stiftungswillen und die Bereitschaft zur Almosenvergabe. Gleichzeitig hatten

Bettler als Objekte der Mildtätigkeit eine Daseinsberechtigung. Armut und

Reichtum waren gottgewollte Zustände. Dieses Denken implizierte eine prinzipielle

Integration der Armen und des Bettelstandes im sozialen Gefüge.

Fürsorgerische Unterstützung wurde noch nicht von der Einhaltung eines

definierten Verhaltenskodex abhängig gemacht, denn der Almosengeber
handelte in erster Linie aus subjektivem Antrieb in der Hoffnung auf Sündenvergebung.

Die Reformatoren erteilten der mittelalterlichen Forderung nach genereller

Mildtätigkeit eine grundsätzliche Absage: Die Gnade Gottes könne nicht durch

gute Taten erwirkt werden, sondern einzig durch den wahren Glauben. Bisher

war die Wahrscheinlichkeit, Gottes Gnade zu erlangen, von der jeweiligen
Lebenslage und Standeszugehörigkeit bestimmt. Nach der neuen Lehre war
nicht mehr der Gottesdienst, sondern der wahre Glaube entscheidend, um den

135



Gnadenstand zu erreichen. Mit der Negierung der Werkheiligkeit wurde die

Arbeit in ihrer sozialen Einschätzung aufgewertet; zumindest auf theoretischer

Ebene wurde die Hierarchie der verschiedenen Formen von Arbeit aufgehoben.
Die mittelalterliche Bewertung der Arbeit als Mühsal wurde von der nach-

reformatorisehen Auffassung von der Arbeit als Gottes Lob abgelöst, im
18. Jahrhundert galt Arbeit als Mittel zum individuellen Glück und Arbeitsamkeit

als wertvolle Eigenschaft. In der Aufklärung wurde die moralisch begründete

Tugendhaftigkeit von Arbeit ergänzt durch eine ökonomisch bestimmte

Komponente. Mit der Ausbildung eines von ständischen Schranken losgelösten

Eigentumsbegriffs war die Möglichkeit eröffnet, durch Arbeitsamkeit die

persönliche Lebenssituation zu verändern und mit Fleiss zu Wohlstand zu
kommen. Die Umwertung des Arbeitsbegriffs hatte die mittelalterliche Verbindung

von Arbeit und Mühsal aufgelöst, im ausgehenden Ancien Régime wurde

es denkbar, Arbeit mit Reichtum zu assoziieren.

Mit der Etablierung von Arbeit als sozialer Norm, war gleichzeitig jede Form

von Nichtarbeit als abweichendes Verhalten definiert. Die theoretische Forderung

nach stetem Tätigsein war allerdings schichtspezifisch gebunden und in
erster Linie an die Angehörigen der Unterschichten gerichtet. Soziale Kontrolle
als Reaktion auf eine Abweichung vom Gebot der Arbeitsamkeit beschränkte

sich auf Mittel- und Unterschichten; gelegentliches Nichtstun von Vertretern der

Oberschicht wurde mit dem positiven Wert der Musse umschrieben.

Die Untugend des Müssigganges

Stand Arbeitsamkeit im Tugendkatalog an erster Stelle, so ging die zeitgenössische

Meinung davon aus, dass Müssiggang als Sünde zu betrachten sei, sowohl

in geistlicher als auch in weltlicher Hinsicht. Das Menschenbild war geprägt von
der Auffassung einer allgemeinen Anfälligkeit für Sünden; wegen seiner

schwachen moralischen Widerstandskraft musste sich der Mensch durch Arbeit
vor der Lasterhaftigkeit des Müssigganges schützen. Man erachtete Arbeitsscheu

als Trieb, der den Menschen - war er ihm erst einmal verfallen -
unweigerlich ins moralische Verderben und somit nicht zuletzt auch in die

materielle Not der Armut stürzte.

Im Rahmen des Nützlichkeitsdenkens wurde im 18. Jahrhundert der individuelle
moralische Gewinn durch Arbeitsamkeit auf die Allgemeinheit ausgedehnt und

in einen gesamtgesellschaftlichen Rahmen gestellt. Während Arbeitsamkeit das

136



«gemeine Beste» förderte, beeinträchtigte der Müssiggänger nicht nur seine

eigene Moral; mit seiner Arbeitsscheu schadete er der ganzen Gesellschaft und

setzte sich dadurch einer politischen Verfolgung aus.

Der Tugendhaftigkeit von Arbeitswillen und -fleiss stand die absolute Lasterhaftigkeit

der Arbeitsscheu und des Müssigganges gegenüber; aus dieser Bipolarität
wurde das allgemeinverbindliche Gebot der Arbeitspflicht abgeleitet.

Arbeitsamkeit als obrigkeitliches Gebot

Bei der Etablierung der Arbeitsamkeit als obrigkeitlich verordnetes und in den

Mandaten verankertes Gebot, beriefen sich Obrigkeit und Kirche auf die

«Ordnung Gottes, die von der Arbeit keinen Menschen ausnimmt»3 sowie auf
«Gottes allgemeines und immerwährendes Gebot, dass ein jeder sein eigen Brot
essen solle».4

Mit der Aufklärung setzte sich der Gedanke der Eigenverantwortlichkeit des

Menschen in der Bestreitung seiner Existenz endgültig durch: jeder sei selbst

zuständig für sein Fortkommen und Wohlergehen - und somit auch für sein

Schicksal und Elend.

Arbeitsamkeit war erste Voraussetzung für die Selbsterhaltung, Not und Armut
galten als direkte Folgen von Müssiggang. Waren die Zeitgenossen davon

überzeugt, dass eine Verletzung der Arbeitspflicht unweigerlich Verarmung und

Elend zur Folge habe, so glaubten sie gleichzeitig an die Kraft der Arbeitsamkeit,

in jedem Fall vor Not schützen zu können: «Krieg und Theuerung können

dir schaden doch der Arbeitsame verdirbt nie.»5

Auf der praktischen Ebene der Mandatspolitik kam das allgemeine Arbeitsgebot
wiederholt in einer Negativ-Version zur Sprache, indem die Obrigkeit die

individuelle oder allgemeine Arbeitsscheu ihrer Untertanen beklagte und somit
die Abweichung von der sozialen Norm zum Anlass nahm, das Arbeitsgebot
offiziell zu erneuern.

3 AlmosenOrdnung 1762 für Stadt und Landschaft Zürich in: Sammlung der

Bürgerlichen und PoliceyGesetze und Ordnungen löbl. Stadt und Landschaft
Zürich, Bd. IV, Zürich 1779, S. 2; im folgenden: AlmosenOrdnung 1762.

4 Johann Conrad Wirz, Synodalreden, 4. Teil, 55. Rede, Zürich 1775, S. 184.

5 Klara Vontobel, Das Arbeitsethos des deutschen Protestantismus von der nach-

reformatorischen Zeit bis zur Aufklärung, Bern 1946, S. 76.

137



Die Bedeutung des Normenwandels für die Armenpolitik

Die Verarmung breiter Bevölkerungsschichten und die Konzentration der

Armut in den städtischen Ballungszentren hatte seit dem 14. Jahrhundert zu
einem Einstellungswandel der Gesellschaft gegenüber sozialer Not geführt und

gleichzeitig die obrigkeitliche Verwaltung von Armut nach Grundsätzen der

Effizienz eingeleitet. Die Entwicklung der frühneuzeitlichen Armenpolitik wurde

begleitet und geprägt von der Herausbildung des reformatorischen Arbeitsethos,
der Aufwertung der Arbeit von der Mühsal zur Tugend.
Die Konsequenzen dieses Normenwandels hatten massgeblichen Einfluss auf
die zeitgenössische Bewertung der Armut und waren richtungsweisend für die

Armenpolitik des 18. Jahrhunderts: Die Tugendhaftigkeit der Arbeitsamkeit

implizierte die Lasterhaftigkeit des Müssiggangs. Die Bekämpfung des Müssig-

gangs führte zur Formulierung einer allgemeinverbindlichen Arbeitspflicht als

obrigkeitlicher Norm. Stete Arbeitsamkeit sollte den für die Laster des Müssiggangs

anfälligen Menschen vor moralischem und materiellem Verderben
bewahren. Die Untugend des Müssiggangs galt als Hauptursache von Not.
Armut war demnach weitgehend selbstverschuldet.

Die These der Selbstverschuldung von Armut war von nachhaltigem Einfluss
auf die Armenpolitik des 18. Jahrhunderts. Die Auffassung, dass ein Grossteil
der Armen durch Verletzung des Arbeitsgebotes für die jeweilige Notsituation
verantwortlich war, hatte dazu geführt, dass hilfesuchende Arme ihre
Schuldlosigkeit und somit Unterstützungswürdigkeit nachweisen mussten. Mit
zunehmender Systematisierung der Armenpolitik wurde diese Bedürftigkeitskontrolle
und somit die Hierarchisierung der Armut in eine unterstützungswürdige und

eine zu bekämpfende institutionalisiert.
Die zeitgenössische Armutsdiskussion wurde auf moralischer Ebene geführt, -
strukturelle sozioökonomische Ursachen materieller Not wurden kaum in
Betracht gezogen - und sie kreiste um das Gegensatzpaar Arbeitsamkeit-
Arbeitsscheu als Kriterium für die Un-würdigkeit der Armen. Die Differenzierung

der Armut hatte eine doppelte Zielrichtung: mit der Reduzierung der

Fürsorge auf die als unterstützungswürdig definierte Armut sollte eine Förderung

des Müssiggangs verhindert werden. Die Bekämpfung der unwürdigen
Armut im Rahmen sozialer Kontrolle intendierte den Schutz der wahren Armen
sowie der Gesellschaft vor der Normwidrigkeit selbstverschuldeter Armut.
Diese grundlegenden Elemente der Armenpolitik in der zweiten Hälfte des 18.

Jahrhunderts sollen im folgenden am Beispiel Winterthurs dargestellt werden.

138



Winterthurer Armenpolitik in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts

Die Ermittlung der Unwürdigkeit
Mit zunehmender Systematisierung der Armenpolitik wurde die Frage nach der

Unterstützungsberechtigung weiter ausdifferenziert. Die Klassierung in die

Kategorie der würdigen Armut war eine Hürde, die es zu überwinden galt, wollte
man auf obrigkeitliche Fürsorge hoffen.

Die Un-Würdigkeit der Armen wurde vom Pfarrer oder von einem dazu

verordneten Ratsmitglied durch Hausbesuch ermittelt. Die Befragung erfolgte
nach einem von der Obrigkeit vorgeschriebenen Programm und hatte weniger
die Bestandesaufnahme der ökonomischen Situation zum Ziel als vielmehr die

Erfassung des moralischen Zustandes, vor allem des Arbeits(un-)willens.
Die würdige Armut zeichnete sich dadurch aus, dass eine Schuldzuweisung
nicht in Frage kam. Man hielt sich bei deren Beurteilung an traditionelle
Kriterien. Unvorhersehbare Not, bedingt durch äussere Umstände wie Feuer,

Epidemien oder Wetterschäden, berechtigte die Betroffenen, sich um Hilfestellung

an die Obrigkeit zu wenden. Ebenso waren «Krankne, Bethlägerige,

Schwehrmüthige, Geschädigte, Dürftige, Kindbetherinnen, alte Presthafte»6

sowie Witwen und Waisen traditionelle Vertreter der würdigen Armut. Neben

dem Unverschulden am Notzustand war die Würdigkeit der Armut an den

Nachweis von Arbeitswillen als weitere Bedingung geknüpft. Auch wenn «der

Mangel eben so gross, als der Verdienst ohne Hoffnung zur Vermehrung gering
ist»,7 durfte der Wille, sich sein Brot selbst zu verdienen, auch bei reduzierter

Arbeitsfähigkeit nicht fehlen. Schon in der Armenordnung von 1525 taucht als

Voraussetzung für eine Beurteilung auf Un-Würdigkeit der Armen die entscheidende

Frage auf «ob sy darby werchin oder nit».8 Im 18. Jahrhundert lautet die

Stichfrage «ob Liebe zu der Arbeit und eine gute Aufführung vorhanden?»9

Würdige Armut zeichnete sich also durch Arbeitswilligkeit aus, auch wenn die

Früchte der Arbeit nicht zur Deckung des Existenzminimums reichten.
Arbeitsamkeit war die Voraussetzung, vom Pfarrer ein Armutszeugnis ausgestellt zu

6 AlmosenOrdnung 1762, S. 6.

7 AlmosenOrdnung 1762, S. 6.

8 Amenordnung von 1525, abgedruckt in Kaspar Hauser, Der Spital in Winterthur,
Zürich 1912, S. 150.

9 AlmosenOrdnung 1762, S. 5.

139



bekommen, welches die Betroffenen beim Rat zur fürsorgerischen Unterstützung

empfahl.
Dementsprechend galt eine Notsituation als selbstverschuldet und somit der

Armenhaushalt als nicht unterstützungswürdig, sobald der Verdacht auf Arbeitsscheu

aufkam. So gehörten jene Arme zur Klasse der Unwürdigen, «von
welchen man kündlich weiss, es seien Männer oder Weiber, dass sie all ihre

Tage das Ihrige unnütz, üppig und überflüssig verthan, verspielt, vergeudet,
auch verzehrt (durch Zechen verschwendet) haben und nicht wollen werchen

(...)».10 Im «Project eines Etat der Armen zu Winterthur, 1769», das allerdings
im Stadium der Planung steckenblieb, erachtete man den «moralischen
Zustand» der Armen als einer besonderen Untersuchung bedürftig. Ins Auge
gefasst werden sollten «die ein leichtfertiges, ärgerliches oder rauchloses Leben

führen die arbeiten könnten, aber nicht wollen und dem Bettel nachziehen

die durch eigne Schuld und Unvorsichtigkeit um das Ihrige gekommen -
und ob die Männer zum Wein gehen und rauchen».11

Die unwürdige, weil durch Arbeitsscheu selbstverschuldete Armut durfte von
keiner Seite unterstützt werden, wenn die Reserven, welche der Fürsorge für die

ehrlichen Armen zukommen sollten, nicht geschmälert werden sollten. Die

Obrigkeit legitimierte diese Hierarchisierung der Armut mit ihrer Verantwortlichkeit

dem Volk gegenüber. Sie sei verpflichtet, die würdigen Armen zu
schützen anstatt die unwürdigen zu begünstigen. Die Obrigkeit hatte «sich gegen
Gott dem Richter aller Welt zu rechtfertigen, dass sie so nicht durch übel

angewandte Nachsicht dem Müssiggang, Ringsinnigkeit und pflichtlosem
Betragen des ihrer Obsorge anvertrauten Volkes beförderlich gewesen».12

Mit der Differenzierung der Armut in eine zu lindernde und eine zu bekämpfende

war auch die doppelte Zielrichtung der Winterthurer Armenpolitik umschrieben.

Mit fürsorgerischen Massnahmen sollte arbeitswilligen, aber -unfähigen
Armen ein Auskommen gesichert werden; durch restriktive Massnahmen die

arbeitsfähigen, aber -unwilligen Armen vom Müssiggang ab- und zur Arbeit

10 Salomon Vögelin, Geschichte der Armenbesorgung, in: Neujahrsblatt der Hülfs-
gesellschaft, Zürich (1838), S. 9.

11 Johann Conrad Troll, Vom Kirchenalmosen, in: Neujahrsblatt der Bürgerbiblio¬
thek zu Winterthur auf das Jahr 1847, 11. Heft zur Geschichte der Stadtkirche zu
Winterthur, Winterthur 1846, S. 188.

12 Stadtarchiv Winterthur AC 21/5 Entwurf einer Lehrknaben-Verordnung 7. 3.

1764, bestätigt 1. 6. 1764; Stadtarchiv Winterthur im folgenden: StAW.

140



angehalten werden. Diese armenpolitischen Massnahmen - Ausschliessung,
Überwachung, Bestrafung und Erziehung zur würdigen Armut - sollten auch die

Gruppe der potentiell Armen abdecken. Die damit verbundenen Momente der

Diskriminierung waren für alle Unterschichtsangehörigen spürbar.

Die Fürsorge

Die öffentliche Fürsorge des ausgehenden Ancien Régime kann unterschieden

werden in offene und geschlossene Fürsorge. Im ersten Fall erhielten die Armen
im Sinne einer Zuschusspolitik temporäre oder auch längerfristige Unterstützungen

verschiedener Art; dabei konnten sie in ihrer alltäglichen Umgebung
verbleiben.
Neben Spenden zu bestimmten Daten hatten bezugsberechtigte, würdige Arme

Zugang zur täglichen Speisung im Unteren Spital. Weil durch «das Brothausteilen

im Spital die müssiggehenden Bettler noch herbeygezogen»13 wurden,
ersetzte die Obrigkeit 1800 die tägliche Speisung durch eine wöchentliche

Geldzahlung. Frühere Versuche, diese Form der öffentlichen Fürsorge zu

bürokratisieren, um eine gezieltere Verteilung zu gewährleisten, waren jeweils
fehlgeschlagen.
Zuschüsse an den Hauszins bildeten eine längerfristige Form der Unterstützung,
welche aber im Ganzen ein unwesentlicher Bestandteil offener Fürsorge war.
Die Spende - wöchentliche Unterstützung mit Brot und Geld - zeichnete sich

durch Langfristigkeit und die Kontinuität des Empfängerkreises aus. Generell
scheint bei langfristigen Zahlungen die Arbeitsfähigkeit und -Willigkeit der

Unterstützten überprüft worden zu sein. So wurde 1751 einer Magd nach einem

krankheitsbedingten Aufenthalt im Spital die Spende noch einmal erneuert mit
der Aufforderung, bald einen Dienst zu suchen.14

Auch bezüglich der medizinischen Fürsorge führte die Obrigkeit eine
Bedürftigkeitskontrolle durch. Nur wer vom Rat einer ärztlichen Behandlung auf

obrigkeitliche Kosten für würdig befunden war, erhielt auch die Berechtigung,
die Leistungen des Stadtarztes in Anspruch zu nehmen. Wer medizinische Hilfe
zugesprochen bekam, hatte gemäss einer Ratsverordnung von 1781 dem

13 StAW, B2/71 RP 25. 3. 1768 fol. 79b.
14 StAW, Spendamt 1 lk Spendrodel 1751-1797.

141



Stadtarzt «alle Jahr einen neuen Bewilligungsschein vor(zu)weisen». Dem Arzt
war es ausdrücklich verboten, Kranke zu behandeln, die bei der Bedürftigkeitskontrolle

als unwürdig ausgeschieden waren und folglich trotz anhaltender

Krankheit nicht im Besitz eines Bewilligungsscheines waren. Der Arzt durfte
«ohne einen solchen sich ihrer nicht annehmen».15

Mit der zunehmend systematisierten Verwaltung der Armut wuchs auch die

Effizienz der Kontrollmöglichkeiten. Oft fielen solche Akte der Bürokratisie-

rung in eine Phase ökonomischer und sozialer Schwierigkeiten und wurden dann

auch nach der Krise noch beibehalten, wie das folgende Beispiel des Kreditgebens

zeigt.
Die Teuerung von 1770/71 Hess die Zahl derjenigen, die Getreide nur auf Kredit
kaufen konnten, sprungartig ansteigen. Um Missbrauch zu verhindern und um
das Kernen-Anschreiben den würdigen Gesuchstellern vorzubehalten, wurde
eine spezielle Kommission gegründet, welche 14täglich Berechtigungs-Billete
zuteilte und erneuerte. Die mittellosen Bürger hatten also periodisch einen

Nachweis ihrer Bedürftigkeit zu erbringen, zugleich mussten sie die Termine
einhalten und ihr Begehren persönlich vorbringen - ein Akt der Bürokratisie-

rung, welcher der Obrigkeit eine effizientere Kontrolle der Armen erlaubte.

Die mit der Rationalisierung der Armenpolitik einhergehende Verschärfung der

Bedürftigkeitskontrolle ist auch bei einer weiteren Massnahme offener Fürsorge

zu erkennen, der obrigkeitlichen Finanzierung einer Berufsausbildung für arme

Bürgerssöhne. 1764 wurde eine neue Verordnung erlassen, wobei besonders auf
die Ermittlung der Un-Würdigkeit, den Nachweis einer Unterstützungsberechtigung

Wert gelegt wurde. Es musste festgestellt werden, ob sich die Bittsteller,
das heisst die Väter, der Fürsorge «dadurch einigermassen würdig gemacht, dass

sie ihre Kinder fleissig zur Schule geschickt und auch daheim zum lernen

angehalten» hatten. Wenn man bedenkt, dass in Armenhaushalten die Kinder oft
als Arbeitskräfte mithelfen mussten, den Unterhalt zu erwerben, und somit für
die Schule oft gar keine Zeit blieb, stellte diese Bestimmung eine nicht leicht
einzulösende Forderung dar. Wenn sich bei der Abklärung der Unwürdigkeit des

Bittstellers ergab, dass dessen Armut selbstverschuldet war, erhielt der Sohn

zwar eine Unterstützung, der Vater verlor jedoch seine Bürgerrechte. So wollte
die Obrigkeit dagegen angehen, dass die Söhne würdiger Armer benachteiligt
wurden, weil sich zunehmend auch solche Väter für die obrigkeitlich finanzierte

15 StAW, B2/80 RP 12. 1. 1781 fol. 100b.

142



Ausbildung ihrer Söhne anmeldeten, die sich durch «liederliche Haushaltung,
Unfleiss und Schwelgerey nebst pflichtloser Vernachlässigung ihrer Kinder in

Armuth und Unvermögen gestürzt haben, und gleichsam nur aus dem Raub der

gemeinen Güter und gemeinen Werke leben wollen».16 Die Bedürftigkeitskontrolle

wurde verschärft, damit «ringsinnige Leute sich nicht schlechterdings
auf diese obrigkeitliche Vorsorge verlassen und solches ihrer Sorglosigkeit zur
Nahrung diene (...)».17

Merkmal der geschlossenen Fürsorge war, dass die Armen ihren Haushalt

aufgeben und ihren Lebensbereich über kurze Zeit oder auch längerfristig in eine

der städtischen Anstalten verlegen mussten. Das Spital war geprägt von einer

Vielfalt der Funktionen: Diese Anstalt war gleichzeitig Pfrundhaus, Waisen und

Irrenhaus, Armenanstalt, Herberge für mittellose Reisende und Handwerksgesellen,

Lokal der medizinischen Versorgung der Armen, Ort der täglichen
Speisung und Gefängnis. Mit dem Zusammenleben von Menschen jeden Alters
und verschiedenster sozialer Herkunft unter einem Dach war ein weiteres,

wichtiges Charakteristikum der geschlossenen Fürsorge gegeben: trotz der

praktizierten Bedürftigkeitskontrolle und der Unterscheidung zwischen wahren

und unehrlichen Armen traf hier die würdige mit der unwürdigen Armut
zusammen. Die in der obrigkeitlichen Moraltheorie scharf gezogene Grenze

zwischen den zwei Armutsklassen wurde verwischt. Die wahren Armen kamen

in der gesellschaftlichen Beurteilung neben die unwürdigen Armen auf die

unterste Stufe in der sozialen Hierarchie zu stehen.

Die Aufnahmebedingungen waren genau reglementiert, gemäss dem Prinzip
der Arbeitswilligkeit als Kriterium für Unterstützungsberechtigung. Nur
«ehrliebende Leuth von stillem Wandel» und Bittsteller, «welche eine lange Reihe

von Jahren ihre Kräfte arbeitsam zu ihrem Unterhalt anwendeten» und auch

imstand waren, einen entsprechenden Pfrundschilling zu bezahlen, waren

würdig und berechtigt, «ihr Leben in anständiger Ruhe zu vollbringen».18 Diese

Bedingungen wurden in den seltensten Fällen erfüllt; immer wieder mussten

auch zahlungsunfähige Arme in das Untere Spital aufgenommen werden. Für
diese unentgeltlich Versorgten galt eine allgemeine Arbeitspflicht und zwar
unabhängig davon, ob sie als würdige Arme oder als selbstverschuldet in Not

geratene Müssiggänger aufgenommen worden waren. Wurden unbemittelte

16 StAW, AC 32/2/50 Ratsbeschluss 1764.

17 StAW, AC 32/2/50 Ratsbeschluss 1764.
18 StAW, II B 31 a 5 Bericht nach Zofingen 1807.

143



Bittsteller im Spital versorgt, mussten sie «insofehrne sie noch Kräfte dazu

haben, für das Institut arbeiten».19 Für den armen Spitalinsassen galt die

Forderung: «zu aller und jeder Arbeit, die ihm angewiesen werden wird, soll er

sich bereitwillig finden lassen»;20 unentgeltlich aufgenommene Arme mussten

damit rechnen, zu Zwangsarbeiten in der Öffentlichkeit wie «Gassenwüschen»

oder Putzen der Wachtstuben herangezogen zu werden.

Während die würdigen Pfründer durch Arbeit einen Ersatz für den nicht
bezahlten Pfrundschilling leisteten, sollten die unwürdigen durch Arbeit gleichzeitig

gebessert und bestraft werden. Der Arbeitszwang galt für die würdigen
Armen wie für die unwürdigen, «die, aus Liederlichkeit und Ringsinn oeco-
nomisch äussert Stand, sich weiterzuhelfen, aufgenommen werden mussten, die

durch Arbeit ihre Pfrund verdienen müssen und nur durch diese (Arbeit) und

eine stets genaue Aufsicht allein noch gebessert werden könnnen».21 Es ist

bemerkenswert, mit welcher Ambivalenz die zeitgenössische Bewertung von
Armut und Arbeit geladen war. Einerseits war Arbeit, beziehungsweise
Arbeitswilligkeit, das Kriterium zur Isolierung der unwürdigen von der wahren Armut.
Auf der anderen Seite wurde diese Unterscheidung aufgehoben, indem alle

armen Pfründer gleichermassen dem Arbeitszwang unterstellt waren mit der

weiteren Folge, dass der Strafaspekt der Arbeitspflicht auch für die würdigen
Armen Gültigkeit hatte. Während jene Insassen, die eine Einkaufssumme
bezahlen konnten, von der Arbeitspflicht befreit waren, teilten sich würdige und

unwürdige Arme das Schicksal des Arbeitszwanges bis ans Lebensende.

Die Bewegungsfreiheit der unentgeltlich versorgten Armen war stark
eingeschränkt, von diesen Muspfründern wurde stete Präsenz zur Erfüllung der

Arbeitspflicht verlangt. 1790 beklagte der Spitalpfleger beim Rat das Verhalten
einer Muspfründerin, die «im Spital sehr ungeniert sey und (sie) alles Abmahnens

ohngeacht den Tag über dem Feiltragen nachziehe und nur in den Spital
komme zum Essen und Schlaffen; sie wolle sich gar nicht dazu bequemen, zu

spinnen oder sonst eine Arbeit im Spital zu verrichten». Der Rat gab dem

Aufseher daraufhin die Anweisung, die Frau noch einmal zu warnen und sie

widrigenfalls aus dem Haus auszusperren, «und wenn sie herumvagiert, nicht
wieder in den Spital hereinzulassen».22 Mit der Arbeitsverpflichtung für alle

19 StAW, II B 31 a 5 Bericht nach Zofingen 1807.

20 StAW, B2/88 RP 8. 3. 1790 fol. 62.
21 StAW, II B 31 a 5 Bekanntmachung des Stadtrates 15. 11. 1806.

22 StAW, B2/88 RP 19. 2. 1790 fol. 58.

144



armen Insassen wurde das moralische Unterscheidungskriterium der

UnWürdigkeit faktisch aufgehoben und würdige wie unwürdige Arme prinzipiell
gleichgestellt.
Die daraus resultierende gesellschaftliche Ausgrenzung kommt auch in der

Abgeschlossenheit der Fürsorgeanstalt Spital gegen aussen zum Ausdruck. Im
Unteren Spital war die Armut auf engstem Raum konzentriert. Trotz des

zentralen Standortes der Anstalt mitten in der Stadt erfuhren die Armen dort eine

Ausgrenzung aus der Gesellschaft. Die Waisen hatten zwar im Rahmen des

Schulbesuches ständigen Kontakt mit anderen Kindern, doch durften sie täglich
nur eine Stunde ihrer schulfreien Zeit ausserhalb des Spitals verbringen. Die

Forderung, dass sich die erwachsenen Pfründer nicht ohne Bewilligung der

Aufsichtspersonen ausser Haus begeben sollten, war wohl nicht immer
durchsetzbar, zeugt jedoch vom geschlossenen Charakter der Anstalt. Der Alltag der

Pfründer war für die Winterthurer Bevölkerung nicht einsehbar, die theoretisch

propagierte Differenzierung in gute und unehrliche Arme nicht nachzuvollzie-
hen. Für die öffentliche Meinung ausschlaggebend war vielmehr die Tatsache

des Zusammenlebens von Armen, Waisenkindern, Kranken, Geisteskranken

und Delinquenten unter ein und demselben Dach. Der niedrige soziale Status der

im Spital inhaftierten Verbrecher musste sich in einem Pauschalverfahren auf
alle dortigen Insassen übertragen.
Die räumliche Konzentration der Armut in den Anstalten der geschlossenen

Fürsorge bewirkte eine Gleichschaltung der Spitalarmen in der gesellschaftlichen

Bewertung. Dadurch wurde die würdige Armut diskriminiert - eine

Tatsache, welche unter anderem letztlich zur Folge hatte, dass Armut ganz
generell marginalisiert und in die Rolle abweichenden Verhaltens gedrängt
wurde.

Bekämpfung der unwürdigen Armut

Wurde bei der Bedürftigkeitskontrolle eines Gesuchstellers ein Nachweis von
Arbeitsscheu vor dem Zeitpunkt der Verarmung und erst recht im aktuellen
Notstand festgestellt, bedeutete dies eine Minderung der Chancen, in den

Genuss obrigkeitlicher Hilfeleistungen zu kommen. Arbeitsscheu war das

Kriterium, die Armut als unwürdig zu klassieren und somit jedes Bemühen um

obrigkeitliche Unterstützung als vergeblich zu erklären. Unwürdige Armut galt
als selbstverschuldet durch Laster wie Verschwendung, Unmässigkeit, Spiel-

145



und Trunksucht und Liederlichkeit ganz allgemein. Diese Laster waren nach der

Zeitmeinung direkte Folgen des Müssiggangs, der wiederum als Produkt der

Arbeitsscheu galt.

Voraussetzung für die Beschränkung fürsorgerischer Massnahmen auf die als

würdig klassierten Armen war eine über die Ausgrenzung der unwürdigen
Armen hinausgehende gezielte Bekämfpung des Negativpols der Armut durch
die Obrigkeit. Durch Müssiggang und Bettel wurde nach der Zeitmeinung «den

rechtwürdigen Armen das Almosen entzogen»,23 weiter schrieb man dem

Müssiggang als Abweichung von der sozialen Norm des Arbeitsgebotes
subversive Wirkung zu. Mit entsprechenden Massnahmen sollten Stadt und

Land von den Müssiggängern gesäubert werden, um sich der «allerhand von
ihnen zu besorgen habenden Gefahren» zu entledigen und dem «zu besorgen
habenden Übel und Ungelegenheit zu steuren».24 Die obrigkeitliche Armenpolitik

richtete sich mit der Bekämpfung der unwürdigen Armut gezielt gegen die

Normwidrigkeit der Arbeitsscheu und des «Bettelvolkes» als deren Repräsentant.

Die Massnahmen zur Bekämpfung der unwürdigen Armut lassen sich unter den

Stichworten Erziehung zur würdigen, duldsamen Armut, Bettelverbot, Ab-

schliessung gegen Fremde, Überwachung und Bestrafung zusammenfassen. Das

Bestreben der Obrigkeit, die Offensichtlichkeit der Existenz von Armut aus dem

Gesichtskreis der Öffentlichkeit zu verbannen, bestimmt dabei als roter Faden

die Winterthurer Armenpolitik des 18. Jahrhunderts.

Das Bettelverbot war gleichzeitig Reaktion auf die unwürdige Armut und ein

Versuch, deren Ausbreitung prophylaktisch zu verhindern. Die Obrigkeit war
von einer ausreichenden Leistungsfähigkeit ihres Fürsorgesystems überzeugt.
Die Annahme, alle würdigen Armen der Stadt würden soweit versorgt, dass sie

auf keine weiteren Unterstützungen mehr angewiesen seien, provozierte die

Schlussfolgerung, dass sich das «Bettelvolk» nur aus Arbeitsscheuen und

selbstverschuldeten Armen zusammensetzen könne. Diesen wurde wiederum

aufgrund ihrer eigenen Schuld jeglicher Anspruch auf Unterstützung abgesprochen.

Die vermeintlich genügende Fürsorge für die würdige Armut legitimierte
ein allgemeines Bettelverbot. Damit verknüpft war das Verbot für die gesamte

Bevölkerung, diese Armen mit einem Almosen zu unterstützen. Die Obrigkeit

23 StAW, AF 53/3/29 Begleitschreiben des Rates von Winterthur zum Mandat aus

Zürich wegen Bettelvolk 1. 9. 1762.

24 StAW, AF 53/3/29 Gassenbettel-Mandat von Zürich 1. 9. 1762.

146



hatte mit dieser Politik insofern wenig Erfolg, als die Bettler auch im ausgehenden

Ancien Régime noch zum Winterthurer Strassenbild gehörten, obwohl die

Kontrolle und Bestrafung des Bettels mit dem Ausbau der Verwaltung an

Effizienz gewonnen hatten.

In dieselbe Richtung wie das Bettelverbot zielten die obrigkeitlichen Massnahmen,

die unwürdige Armut aus der Stadt zu verbannen. Dabei sollten in erster

Linie fremde Bettler und Müssiggänger ausgewiesen werden. Aber auch

Winterthurer Bürger konnten aus der Stadt verwiesen werden, wenn ihre

Liederlichkeit als untragbar eingestuft wurde. Die Ausschaffung von
«fremdliederlichem Gesindel» aus der Stadt wurde erleichtert durch die Tatsache, dass

im Armenwesen des Kantons Zürich die Heimatgemeinde eines Verarmten ohne

jede rechtliche Einklagbarkeit für dessen Versorgung aufzukommen hatte.

Fremde Arme wurden prinzipiell nicht von der Winterthurer Obrigkeit
unterstützt, sondern nach einmaliger Verpflegung und Unterkunft in ihren Heimatort

verbracht, auch wenn eine Unterstützungswürdigkeit hätte nachgewiesen werden

können. Im Kanton Zürich war das Heimatprinzip, das heisst die Identität

von Geburts- und Fürsorgegemeinde 1579 eingeführt worden. Ab 1622 konnten

Gemeinden, statt die fremden Bettler fortzuweisen, diese auch zu öffentlichen
Arbeiten heranziehen.25

Seit dem 17. Jahrhundert wurde den fremden Armen vor ihrer Abschiebung ein

Eid abgenommen, mit dem sich die Ausgewiesenen verpflichteten, nicht in die

Stadt zurückzukehren.26 Dadurch war die Obrigkeit legitimiert, strafrechtlich

gegen die Fremden vorzugehen, für den Fall, dass diese auch von ihrer

Heimatgemeinde nicht unterstützt wurden und deshalb wieder in die Stadt

kamen. Die Ausschaffung der fremden Armen wurde mit den Bettelfuhren

organisiert, welche von Gemeinde zu Gemeinde von verschiedenen Wächtern

begleitet wurden.
Dieses Prozedere scheint nach starrem Muster vollzogen worden zu sein,

obwohl sich die Abschiebung des Armutsproblems schon bald als Leerlauf
erwiesen hatte. Die Winterthurer Obrigkeit zeigte einen konsequenten Willen,
die Stadt gegen fremde Arme abzuschliessen; die Bettelfuhren sollten gar nicht

25 Alice Denzler, Jugendfürsorge in der alten Eidgenossenschaft. Ihre Entwicklung
in den Kantonen Zürich, Luzern, Freiburg, St. Gallen und Genf bis 1798, Glarus
1925, S. 16.

26 Anne Marie Dubler, Armen und Bettlerwesen in der Gemeinen Herrschaft Freie
Ämter (16.-18.Jh.), Basel 1970, S. 65.

147



erst in die Stadt eingelassen werden. Diese Politik hatte Tradition, wenn man der

Anmerkung einer Zürcher Verordnung aus dem Jahre 1567 Glauben schenken

darf. Offenbar hatte die Winterthurer Obrigkeit auch zahlreiche einheimische

Arme ausgeschafft, um den städtischen Armenfonds zu schonen, denn Zürich
wiederholte die Forderung, «jede Gemeinde soll ihre Armen und Sondersiechen

erhalten und nicht wie Winterthur und Stein Verstössen und misshandeln».27

1749 war das Passwesen eingeführt worden; die Registrierung, Kontrolle und

Ausschaffung der unwürdigen Armut waren nun effizienter abzuwickeln. 1783

verordnete der Winterthurer Rat die Zurückweisung aller Bettelfuhren und

kranken Siechen. «Wenn Bettelfuhren hierherkommen, sollen sie zurückgewiesen

und angezeigt werden, wer sie gebracht, damit letzterer dem Herrn Landvogt
des Orts gelaidet werden könne.»28

Mit Bettelverboten und den wiederholten Verordnungen zur Ausschaffung der

fremden Armen sowie des einheimischen «liederlichen Gesindels» aus der Stadt

konnte das Problem der Armut nicht gelöst werden. Das soziale Elend blieb
weiterhin präsent und offensichtlich im Winterthurer Alltag; die unübersehbare

Armut wurde immer schärfer als öffentliches Ärgernis apostrophiert. Gerade

durch das teilweise Scheitern der Abschliessungsversuche, beziehungsweise das

hartnäckige Fortbestehen der unwürdigen Armut, sah sich die Obrigkeit jedoch
legitimiert, ihre weitgehenden Kontroll- und Sanktionsmassnahmen gegenüber
der unwürdigen Armut, deren Überwachung und Bestrafung, ständig zu erneuern

und tendenziell zu verschärfen.

Auch Überwachung und Bestrafung der unwürdigen Armut verfolgten gleichzeitig

Ziele von Prophylaxe und Sanktion. Sobald die Kontrolle auf alle Armen,
auch die würdigen, ausgedehnt wurde, erhielt sie vorbeugenden Charakter,
indem potentielle Anwärter der unwürdigen Armut schon frühzeitig erfasst

werden konnten. Prophylaktische Wirkung hatte auch die Bestrafung der

Müssiggänger und Liederlichen, die sich als exemplarische Abschreckung in der

Öffentlichkeit abspielte.
Die Gebiete der Überwachung lassen sich räumlich gliedern in eine Aufsicht des

Kirchgangs, der Wirtshäuser, Strassen und Wohnungen der unwürdigen Armen.
Die Wirte hatten eine besondere Aufsichtspflicht über ihre Gäste, geschahen
doch gerade in den Schenkhäusern Übertretungen der Sittenmandate wie

27 Alice Denzler, Geschichte des Armenwesens im Kanton Zürich im 16. und 17. Jh.,
Diss. Zürich 1920, S. 76.

28 StAW, B2/82 RP 5. 12. 1783 fol. 78b.

148



Spielen, Tanzen und Trinken. Weil das Wirtshaus als Ort der Unsittlichkeit galt,
versuchte man immer wieder, ein Wirtshausverbot für almosengenössige Arme
durchzusetzen. So sprach beispielsweise die Winterthurer Obrigkeit 1784 den

Wirten ihre Rechte als Gläubiger ab, sobald es um die Eintreibung der

«Saufschulden» von zahlungsunfähigen Schuldnern ging.29 Gegenüber den

unwürdigen Armen hatten die Wirte eine offizielle Kontrollfunktion, indem sie

einmal pro Jahr vor den Rat zitiert wurden, um dort über normwidrige Vorfälle
zu berichten.

Auch Strassen und Gassen wurden ständig überwacht, um unwürdige Arme
nicht nur zu kontrollieren, sondern sie im Sinne der Aussonderungspolitik
festzunehmen und auszuschaffen. Der Begriff des «fremdliederlichen» oder

«unverschämten» Gesindels wurde für alle Armen, die auf der Strasse unterwegs

waren, angewandt, mochten sie nun ihren elenden Zustand selbst verschuldet
haben oder zur moralischen Kategorie der würdigen Armen gehören. So hatten

auch ehrliche reisende Arme, die beispielsweise auf Arbeitssuche waren, damit

zu rechnen, dass sie als Bettler überwacht und verfolgt wurden. Einer zusätzlich

geschlechtsspezifischen Verfolgung sahen sich ledige Schwangere oder Mütter
von unehelichen Kindern ausgesetzt.
Diverse Kontrollorgane teilten sich in die Überwachung der Stadt. Es waren dies

die Wachtmeister, Bettelvögte, Torwächter, Scharwächter, Hochwächter und

nicht zuletzt eine Teil der Bürgerschaft im Rahmen ihrer Pflicht zur Bürgerwache.

Die Obrigkeit war um eine möglichst lückenlose Überwachung bemüht;
die Wächter waren Tag und Nacht mit der Aufsicht betraut, so dass «die Gassen

niemalen lähr, sondern allezeit jemand von der Wacht darauf seye».30

Mit einer ständigen Überwachung der Gassen war immer auch die überaus

wichtige Funktion der Feuerwache verbunden. In der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts ging man dazu über, die Offensichtlichkeit der dauernden

Präsenz von Wächtern teilweise zu verbergen, um so die Effizienz der

Überwachung zu erhöhen. 1783 erging die Weisung an die Bettelvögte, ihre

Uniformen mit den Stadtfarben abzulegen und auch im Dienst zivile Kleidung
zu tragen. Sie sollten auf der Wacht «in einem ordinari Rok herumgehen,

angesehen erstere Kleidung die Bättelvögt allzukenntlich macht und das

29 StAW, B2/83 RP 10. 10. 1784 fol. 85.

30 StAW, AF 51/22 Wacht-Ordnung der Stadt Winterthur 1735-1745
31 StAW, B2/82 RP 13. 6. 1783 fol. 27b.

149



Bättelgesind sie desto leichter ausweichen kann».31

Um eine möglichst effiziente Pflichterfüllung zu garantieren, war das

Überwachungssystem so aufgebaut, dass eine gegenseitige Kontrolle die verschiedenen

Organe von Amtsverletzungen abhalten sollte. In Krisenzeiten, so in den

Jahren 1770-1772, wurde die Überwachung der unwürdigen Armut durch
zusätzliche Kontrollorgane verstärkt entsprechend dem zunehmenden Druck auf
das soziale Gefüge der Stadt durch die Verarmung weiter Bevölkerungskreise.
Wieviel der Obrigkeit daran gelegen sein musste, die Bettler als Repräsentanten
der unwürdigen Armut und des abweichenden Verhaltens aus dem Gesichtskreis

der Bürger zu verbannen, lässt sich am hohen Tageslohn der neuen Wächter

ablesen, der einem Wochensalär des Bettelvogtes entsprach.
Als prophylaktische Massnahme gegen Normverletzungen war man von der

Notwendigkeit einer allgemeinen Überwachung, die über die Armen hinaus die

ganze Bürgerschaft erfassen sollte, überzeugt. «Lehret nicht die stete Erfahrung,
dass einer, der da weiss, dass man nach seinem thun und lassen nicht frage,
sondern ihn seinem eigenen Gutdünken überlasse, seine Pflicht gemeinlich nicht

so sorgfältig und gewissenhaft wahrnehme, als ein anderer, der da weiss, dass

man auf ihn sieht, und dass er von der Leistung oder Verabsäumung seiner

Schuldigkeit heute oder morgen Rechenschaft geben muss?»32 Durch das

Wissen um eine ständige Kontrolle, nicht nur durch die obrigkeitlichen
Überwachungsorgane, sondern auch durch die Nachbarn und Mitbürger, sollten

die Ehrbaren vom Fall in die Unsittlicheit abgehalten, die Müssiggänger
hingegen zu arbeitswilliger Sittlichkeit gebessert werden. Mit der allgemeinen

Laidungspflicht war in den Sittenmandaten dieses Gebot der gegenseitigen
Überwachung formuliert. «Wer etwas Fehlbares vernimmt», hatte dies «bei

seiner bürgerlichen Pflicht» einer Aufsichtsbehörde anzuzeigen. Mit garantierter

Diskretion hoffte die Obrigkeit, möglichst viele Mandatsübertretungen
erfassen zu können. Die Anonymität des Anzeigenden sollte dabei gewahrt
bleiben, solange der Angezeigte nicht leugnete. «Der Name des Laiders aber

solle verschwiegen und geheim gehalten werden.»33 Wenn der Gelaidete jedoch
leugnete, hatte eine Gegenüberstellung stattzufinden. Um die Laidung von
Normverletzungen zu fördern, wurde eine Belohnung für den Anzeigenden

ausgesetzt. Dies galt zum Beispiel für die Aufdeckung von Spiellokalen und

Winkelwirtschaften. Zeigte ein wachsamer Bürger ein solches Lokal an, konnte

32 Johann Conrad Wirz, Synodalreden. 48. Rede, S. 11.

33 StAW, AF 73/3/60. Verordnung der ReformationsKommission 31. 1. 1776.

150



er mit der Hälfte der Busse für die Spieler und «dem, der es zulässt» rechnen,

immerhin belief sich dann sein Anteil auf 50 Pfund. Mit solchen Massnahmen

wurde eine gegenseitige Kontrolle der Bürger gefördert. Die Überwachung blieb

jedoch nicht auf die Winkelwirtschaften beschränkt, sondern dehnte sich auf den

gesamten Alltag aus, denn die Obrigkeit schrieb vor, «jeder rechtschaffene

Bürger soll auf seine Nachbarschaft acht geben.»34 Eine gegenseitige Überwachung

fand auch tatsächlich statt, dies zeigen die unzähligen
Mandatsübertretungen, die «auf Anzeige hin» geahndet wurden. Die umfassende

Kontrolle durch das System der Denunziation beschleunigte die Internalisierung
obrigkeitlicher Normen und somit die Selbstkontrolle jedes Einzelnen.

Weil die Toleranzschwelle bezüglich Normabweichungen der Unterschicht

allgemein niedrig war, und sich die Armen gerade durch ihre Armut in ihrem
Verhalten von den Bemittelten unterschieden, musste eine generelle gegenseitige

Überwachung für die Armen von besonders nachteiliger und diskriminierender

Wirkung sein. Dies wird deutlich an den Methoden der Bestrafung der

unwürdigen Armut im Rahmen der Armenpolitik.
Gemäss dem zeitgenössischen Nützlichkeitsdenken, das dem Einzelnen die

Aufgabe zumass, nach seinen Kräften an der Wohlfahrt der Gesellschaft

mitzuwirken, glaubte man jene Individuen bestrafen zu müssen, die sich dieser

Pflicht zu entziehen suchten und somit das Gemeinwesen störten. Die
weitgehende Reglementierung des Lebens durch Mandate und Gesetze verfolgte das

Ziel, solche Störfaktoren -gekennzeichnet durch Eigenschaften der unwürdigen
Armut - auszuschalten. Es war Pflicht jeden Bürgers, Liederliche zu identifizieren

und «solche Personen bekannt zu machen und zur wohlverdienten Züchtigung

einzuliefern».35 Denn die unwürdige Armut verdiente nicht Linderung
durch Unterstützungen, sondern «Strafe zur Besserung, und jede andere Art
der Wohlthätigkeit gegen sie ist ein sittliches, religiöses und politisches
Verbrechen».36

Alle Delikte, die sich in den Kreisen der Armut konzentrierten, Verschuldungsdelikte,

Obst und Holzfrevel, etc., wurden als Eigenschaften der unwürdigen
Armut - wie auch Liederlichkeit, Arbeitsscheu, Müssiggang, usw. - einer

34 StAW, AF 73/3/58 Mandat 31.1. 1776.

35 StAW, AF 53/3/37 Verordnung des Rats wegen Gassenbettel 31.1. 1794.

36 Über Armuth, Betteley und Wohlthätigkeit. Sammlung einiger bei der Aufmunte¬

rungsgesellschaft in Basel, im Jahr 1779, eingekommener Schriften, Basel 1780,
S. II.

151



Bestrafung unterzogen. Die unwürdigen Armen und die Träger ihrer
Eigenschaften wurden mit Bussen, Ausschliessung, Zwangsarbeit, Inhaftierung,
öffentlicher Züchtigung, Verrufung oder kirchlichen Massregelungen bestraft.

Inhaftierung und öffentliche Züchtigung drohte den Bettlern, die sich nicht aus

der Stadt weisen Hessen, und die trotz Verwarnung weiterbettelten oder in die

Stadt zurückkehrten. Eine Inhaftierung im Spital war entsprechend der

Doppeldeutigkeit von Arbeit als Besserungs- und Strafmittel mit Zwangsarbeit zum
Nutzen der Institution verbunden. Mit Bestrafung durch Zwangsarbeit in der

Öffentlichkeit hatten einheimische Arbeitsscheue oder unwürdige Arme zu

rechnen, die sich trotz Ermahnungen nicht von ihrem normwidrigen Verhalten

abbringen Hessen. So verfügte die Obrigkeit 1762, dass «alle Einheimische sich

des Battels bey Straff des Schällenwerks oder anderer Züchtigung gänzlich
enthaltind».37

Wer bei der Übertretung eines Mandats erwischt worden war, eine Busse aber

nicht bezahlen konnte, wurde entweder in der Öffentlichkeit gestraft oder

musste die Strafe mit öffentlicher Zwangsarbeit abgelten. Weil die Armen -
ob würdig oder unwürdig - kaum je in der Lage gewesen sein dürften,
Bussen zu bezahlen, waren die Angehörigen der Unterschicht am
merklichsten von diesen Sanktionen betroffen. Bei einheimischen Liederlichen
wurde die Züchtigung «an der Stud» häufig durch weitere öffentliche
Strafen ergänzt. Ein Nachleben mittelalterlicher Rechtspraxis dokumentiert
sich in der Bezeichnung des Vergehens durch Ausstattung des Verurteilten
mit dem corpus delicti. Die Trinkerin Ursula Bader hatte eine solche

Strafkombination in der Öffentlichkeit mehrmals über sich ergehen zu
lassen. Weil sie beim Hechtwirt Teller gestohlen hatte, musste sie auf dem

Ständli «einen Deller in Händen haben». Einige Monate später wurde sie

«wegen ihres unverbesserlichen liederlichen Lebens in die Kirchen auf
ein Stüellin gesetzt, ein Predigt auf sie gehalten und von da in den Spital
geführt». Nach einer Nacht im Gefängnis des Unteren Spitals sollte sie «an
die Stud geführet und daran mit 20 Streichen gezüchtiget werden, wann sie

solches ausgestanden, solle sie durch den Grossweibel auf die Gräntzen

geführet und auf drey Jahr des Landts verwiesen werden».38 In diesem

Urteil ist die ganze Vielfalt der Methoden vertreten, mit denen die

unwürdigen Armen oder deren Eigenschaften wie Arbeitsscheu und Lieder-

37 StAW, AF 53/3/29 Mandat 1. 9. 1762.

38 StAW, B2/58 RP 16. 7. 1735 fol. 151.

152



lichkeit bestraft wurden. Besonders beschämend muss die öffentliche
Abkanzelung durch den Pfarrer während des Gottesdienstes gewirkt haben.

Die öffentliche Verrufung von Bürgern mit normwidrigem Lebenswandel von
der Kanzel aus stellte eine weitere Art der Bestrafung von Liederlichkeit

jeglicher Schattierung dar. Auch diese Strafmethode kam gleich den anderen

«auf beschehene Anzeige hin» zur Anwendung, dass heisst aufgrund einer

funktionierenden gegenseitigen Überwachung durch die Stadtbewohner.

Marginalisierung der Armut

In der obrigkeitlichen Moralpolitik und Gesetzgebung waren jene Werte

formuliert, welche die Einhaltung von Ruhe und Ordnung sowie die Beförderung

der Wohlfahrt garantieren sollten. Die Umschreibung von Konformität

implizierte die Definition abweichenden Verhaltens. Weil im Staatskirchentum
des 18. Jahrhunderts bürgerliche und christliche Sittlichkeit weitgehend
gleichgeschaltet waren, konnten Sozialisationsaufgaben an die Vertreter der Kirche

delegiert werden. In Schule und Kirche wurde den Bürgern konformes Verhalten

vermittelt, hier wurden sie mit der «allgemeinen Pflicht-Forderung» der

Obrigkeit bekannt gemacht: «Unterlass, was der gemeinen Wohlfahrt und

Sicherheit zuwider ist. Thue, was die gemeine Wohlfahrt und Sicherheit
befördern kann.» Die Wohlfahrt des Staates bestand «in einem frommen und

tugendhaften Leben aller», wobei die Tugendhaftigkeit im wesentlichen von der

Qualität des Arbeitswillens geprägt war. Es war demnach Pflicht der Obrigkeit,
«ernstlich dafür besorgt (zu) seyn, dass jedermann zum Fleiss und zur
Arbeitsamkeit in einem ehrlichen Beruf aufgemuntert werde».39

Arbeitsamkeit und Arbeitswille waren in der zeitgenössischen Vorstellung von
normgerechtem Verhalten fest verankert. Demgegenüber reduzierte sich
abweichendes Verhalten auf den Nenner des Müssiggangs, der als Negativpol der

Arbeitsamkeit zugleich den Oberbegriff für unzählige Normverletzungen und

die monokausale Erklärung für die Existenz von Armut lieferte.
Der von der Obrigkeit institutionalisierte Normenkomplex beanspruchte prinzipielle

Gültigkeit für alle sozialen Schichten. So wurden immer wieder Stimmen

der Kritik auch am aufwendigen Leben der Oberschicht in Musse laut. Die

39 Kleiner politischer Katechismus für die erste Jugend der Schule Zürich, Zürich
1782, S. 10.

153



Luxusdiskussion war von einer für das ausgehende Ancien Régime typischen
Ambivalenz getragen. Auf der einen Seite wurde unnötiger Aufwand als

Verschwendung und Ursache individuellen Ruins akzentuiert. Auf der anderen

Seite begann sich die Einsicht in die Notwendigkeit der Produktion von
Luxusgütern als ökonomischem Faktor zu etablieren. Die Kritik an der
Oberschicht blieb jedoch auf vereinzelte Beiträge beschränkt. Die moralische

Diffamierung von Arbeitsscheu meinte weiterhin den Müssiggang der

Unterschichtsangehörigen; die traditionelle Übersetzung von Müssiggang in Musse

funktionierte nach wie vor als ungeschriebene Regel, sobald es sich um eine

Eigenschaft der Oberschicht handelte.

Die prinzipielle Gültigkeit der obrigkeitlichen Normen für alle erfuhr in der

Realität eine schichtspezifische Abstufung. Die Betroffenheit von Sanktionen

für Normverletzungen verschärfte sich mit sinkendem sozialem Status. Dank
ihrer Zahlungsfähigkeit konnte sich die Oberschicht der Diskriminierung durch

öffentliche Strafen entziehen. Hingegen konnten Arme in der Regel keine

Bussen bezahlen, so dass sie die Strafen für Mandatsübertretungen in der

Öffentlichkeit abzubüssen hatten. Damit genoss die Oberschicht einen ungleich
grösseren Toleranzspielraum.
Mandatsübertretungen der Armen waren im Gegensatz zu denjenigen der

Oberschicht für die Öffentlichkeit weit häufiger sichtbar, denn Armsein war mit
öffentlicher Diskriminierung verbunden. Bei der Umsetzung armenpolitischer
Theorien in die alltägliche Praxis ging die Differenzierung der Armut in eine

würdige und eine unwürdige verloren; Armut wurde somit in der gesellschaftlichen

Bewertung mit abweichendem Verhalten definiert.
Sowohl würdige als unwürdige Armut erfüllten aufgrund ihres sozialen Status

die Bedingungen eines Randgruppendaseins. «Das gemeinsame Merkmal dieser

Personenkreise besteht darin, dass sie von der Gesellschaft aufgrund von genau
bestimmbaren Tatbeständen ausgestossen werden und dass die Stigmatisierung
durch einen formalisierten Akt geschieht.»40 Neben der Desintegration der

Armen durch das soziale Verhalten der Bürger fand eine Aussonderung aus der

Gesellschaft auf institutionalisierter Verwaltungsebene statt, nämlich durch die

Ausschaffung unwürdiger Armer sowie die Verwahrung untragbar gewordener
Liederlicher im Unteren Spital. Auch die würdige Armut erfuhr eine Aussonderung:

Die Verteilung der Fürsorgegüter war an formale Bedingungen gebunden

40 Frantisek Graus, Randgruppen in der städtischen Gesellschaft im Spätmittelalter,
in: Zeitschrift für historische Forschung, Berlin, 8 (1981), S. 397.

154



und Almosengenössigkeit bewirkte Bürgerrechtsverlust. Die Bedeutung dieser

rechtlichen Entmündigung ging über den Entzug des Stimmrechtes hinaus; die

Konsequenzen des Bürgerrechtsverlustes waren Ämterunfähigkeit, Zeugnisunfähigkeit

sowie die Unfähigkeit zu erben.41 Der Verlust der bürgerlichen Rechte

bei Almosengenössigkeit bedeutete eine faktische Bestrafung der offiziell als

würdig klassierten Armen.
Dem diskriminierenden Charakter der öffentlichen Verrufung liederlicher
Personen in der Kirche entsprachen die Austeilungsmodalitäten der obrigkeitlichen
Fürsorgemittel an würdige Arme. Auf der Zürcher Landschaft fand die

Almosenverteilung noch das ganze 18. Jahrhundert hindurch am Sonntag in der

Kirche statt. Nach beendetem Gottesdienst wurden die Vertreter der
Armenhaushalte mit Namen aufgerufen, worauf sie dann ihr Almosen in Empfang
nehmen konnten. Die würdigen Armen durften sich dieser Beschämung in aller
Öffentlichkeit nicht entziehen. Wenn sie nicht persönlich erschienen, sondern

sich vertreten Hessen, wurde ihnen die Unterstützung abgesprochen.42 Die

allgemeine Pflicht zum Kirchgang begünstigte somit den Umstand, dass die

Gemeindemitglieder jederzeit über die Identität der Armen informiert waren.
Armut und deren Begleiterscheinungen galten als Abweichung von der Norm,
dieser Tatbestand provozierte soziale Kontrolle. Die obrigkeitlich verordnete

Reaktion auf die Armut manifestierte sich in der Armenpolitik neben fürsorgerischen

Massnahmen in juristischen und sozialen Sanktionen und rückte die

Armen ins gesellschaftliche Abseits.

Mit einer generellen Marginalisierung der Armut musste sich auch die Kriminalisierung

von Eigenschaften der unwürdigen Armut auf die würdigen Armen

übertragen. Die Kriminalisierung «richtet sich allgemein gegen Einzelpersonen,

sogenannte Übeltäter. Bei den Randständigen führt sie jedoch oft nicht nur zur

Verurteilung und Bestrafung einzelner Angeklagter, sondern wirkt sich auf die

gesamte Gruppe aus.»43

Kriminalisierungstendenzen wurden begünstigt durch das zeitgenössische
Menschenbild, das von einer grundsätzlich moralischen Minderwertigkeit der Armen

41 Christian Simon, Untertanenverhalten und obrigkeitliche Moralpolitik. Studien

zum Verhältnis zwischen Stadt und Land im ausgehenden 18. Jh. am Beispiel
Basels, Basel 1981, S. 110.

42 Paul Wemle, Der schweizerische Protestantismus im 18. Jh., Bd. 1, Tübingen
1923, S. 70.

43 Frantisek Graus, Randgruppen, S. 423.

155



ausging, sowie einem ständischen Denken, welches das Schicksal jedes Armen

voraussagbar machte. Die zeitgenössische Überzeugung von der Inferiorität der

Armut und der Armen liesse sich an zahllosen Beispielen zeigen. Die Auffassung

von einem verachtenswerten Charakter der Armen und der «verächtlichmachenden

Armut»44 wurde immer wieder laut. Die Existenz der «verschämten

Armut», das heisst, von Armen, die sich aus Furcht vor den diskriminierenden

Begleitumständen gar nicht erst um obrigkeitliche Fürsorge bemühten, ist als

weiterer Hinweis darauf zu verstehen, dass Armsein in der sozialen Realität als

«verächtlichmachend» erlebt wurde.

Einen Kernsatz hat Soden in seiner Schrift «Die Nationalökonomie, ein

philosophischer Versuch» geprägt, indem er postulierte: «Armuth ist die Mutter
aller Verbrechen».45 Die Zeitgenossen waren überzeugt von einer zumindest

potentiellen Kriminalität der Armen als Begleit- und Folgeerscheinung der

Armut. Man verfolgte «die Sünden und Laster, zu denen man durch die Armuth
gereizet und geloket wird» und bestrafte die Armen, «wenn sie sich etwa aus

Armuth auf die einte oder andere Weise vergehen, und von den schönen

Tugendpfaden austreten».46

Die Eigenschaften arbeitsscheu und unmoralisch wurden als Synonyme für
«faul und boshaft» verwendet; Fürsorgeempfänger, die es an Beweisen ihrer
Arbeitsamkeit mangeln Hessen, erachtete man als «die ärgsten Diebe, welche
den wahren Armen ihr Brot von dem Munde wegstählen».47

Auch die Notwendigkeit der Armenerziehung wurde mit der Annahme begründet,

dass die Armen in der Kriminalität enden würden, wenn man sie nicht an

konformes Verhalten gewöhnte. Durch Arbeitserziehung sollten die Kinder der

Armen ihrem Verderben entrissen werden, denn sie waren es, «welche ohne

besondere Fürsorg die Zahl unglücklicher und schändlicher Creaturen, die Zahl
der Unzüchtigen und Dieben, welche dem menschlichen Geschlecht eine

Schmach sind, vermehren würden».48

44 Über Armuth, S. 9.

45 Rudolf Stamm, Theodor Konrad Hartleben (1770-1827) und seine «Allgemeine
deutsche Justiz- und PoliceyFama». Eine Untersuchung über Aufgabe und
Wirksamkeit einer Zeitschrift im Kampf gegen das Gauner- und Bettelwesen,
Diss. Zürich 1964, S. 116.

46 Johann Conrad Wirz, Synodalreden. 54. Rede, S. 167, 165.

47 Johann Conrad Wirz, Synodalreden. 54. Rede, S. 152, 149.

48 Stadtbibliothek Winterthur (StBW), MS 40 11/7 Ecclesiastica Circularia Decanii.
Brief von Pfarrer Friess in Winterthur 1759 fol. 283.

156



Die Vermutung krimineller Anlagen bei allen Armen und die nach Zeitmeinung
bewiesene verbrecherische Wesensart der arbeitsscheuen Müssiggänger muss-
ten die Bereitschaft der Öffentlichkeit erhöhen, die Einhaltung der obrigkeitlich
verordneten sozialen Normen zu überwachen. Damit war die Obrigkeit entlastet

in ihrer Aufgabe, durch Beseitigung von Störfaktoren eine Förderung des

«gemeinen Besten» voranzutreiben.

Das Gegensatzpaar Arbeit-Müssiggang bildete die entscheidende Konstante nicht

nur der Armutsdiskussion, sondern auch der Armenpolitik. Den sozialen Normen

entsprechend fand die Differenzierung der Armut in eine zu lindernde und eine zu

bekämpfende ihren Niederschlag in der Armenpolitik des ausgehenden Ancien

Régime. Ziel der obrigkeitlichen Armenpolitik war nicht etwa die Überwindung
der Armut; vielmehr wurde die Verbannung der sichtbaren Existenz aus dem

Gesichtskreis der Öffentlichkeit intendiert sowie die Einübung konformen Verhaltens

durch die Armen und deren Erziehung zur Duldsamkeit in würdiger Armut.
Die emotionsgeladene, moralisierende Armutsdiskussion und die praktische Armenpolitik

wiesen den Armen eine gesellschaftliche Randposition zu. Eine entsprechend

marginale Stellung der Armut in der Gesellschaft musste auch Tendenzen

zur Kriminalisierung normwidrigen Verhaltens begünstigen. Ständisches Denken,

welches gleichzeitig eine Unabänderlichkeit der Existenz von Armut sowie die

These von deren prinzipieller sozialer Inferiorität postulierte, lieferte einen wesentlichen

Beitrag zur Marginalisierung der Armut als «Hungerstand».

Mit zunehmender Rationalisierung der Verwaltung konnte die Fürsorge für die

würdige Armut effizienter organisiert und das Schicksal dieser Armen erleichtert

werden. In der gesellschaftlichen Diskussion der Armut blieb die

Selbstverschuldungsthese allerdings weiterhin unbestritten. Erste Wortmeldungen zu

strukturellen Erklärungsversuchen wurden übertönt von der Mehrheit der

Sozialtheoretiker und Politiker, welche die Armut im Einklang als moralische

Mangelerscheinung definierten. In einer systematisierten Armenpolitik wurden
deshalb parallel zur Erweiterung des Spektrums öffentlicher Fürsorge auch die

restriktiven Massnahmen sozialer Kontrolle intensiviert.
Die Untersuchung der Winterthurer Armenpolitik in der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts ist von der These ausgegangen, dass die gesellschaftliche
Bewertung von Armut wesentlichen Einfluss auf die Armenpolitik hat. Die hier
skizzierten sozialen Normen repräsentieren die zeitgenössische Einstellung zur
Armut auch jenseits der Landesgrenzen; somit dürften die Ergebnisse aus der

Quellenarbeit von einer gewissen, über die lokale Begrenztheit des Aktenmaterials

hinausgehenden Relevanz sein.

157




	Die Winterthurer Armenpolitik in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts unter dem Aspekt sozialer Kontolle

