
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 3 (1984)

Artikel: Sociologie villageoise et récitation de la prière : la dévotion du chapelet

Autor: Crettaz, Bernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-5474

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-5474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


53

SOCIOLOGIE VILLAGEOISE ET RECITATION DE LA PRIERE

LA DEVOTION DU CHAPELET

Bernard CRETTAZ

INTRODUCTION: PERSPECTIVES SUR LA RELIGION POPULAIRE ET CHOIX DU SUJET

Dans la piété catholique traditionnelle, la dévotion du chapelet tient une

place importante. Il s'agit là d'une pière fort simple qui, à l'aide d'un

objet nommé chapelet, consiste dans l'une de ses formes à réciter 50 "Qe

vous salue Marie" répartis en 5 dizaines entrecoupées de "Notre Père" et
de "Gloire au Père". Le mouvement des doigts sur les grains du chapelet

permet un comptage facile des prières récitées.

D'aucuns ont été étonnés que nous choisissions un sujet si simple et si

élémentaire et se demandent: qu'y a-t-il réellement à dire de cette prière
courante hors sa référence à l'histoire de l'Eglise et au culte mariai?

Or précisément notre intention consiste à partir d'un sujet si élémentaire

et à faire voir les possibilités d'une série de recherches, ouvrant des

perspectives multiples sur la religion populaire et la culture populaire.
Mais pour que de telles perspectives puissent s'ouvrir, encore est-il
nécessaire au préalable d'indiquer le sens que nous donnons ici au mot

"populaiie ".



54

En simplifiant très fortement, on pourrait dire que les recherches sur la

religion populaire ont tendance à osciller entre deux positions qui sont

aussi deux dangers; entre ce que l'on pourrait appeler une position diminutive

ou réductrice et une position amplificative. La position diminutive

est trop souvent adoptée par les études de folklore religieux. Les oeufs de

Pâques, les feux de la St-Jean, les rites de passage, etc. etc. ont

constitué des sujets privilégiés de ce type d'investigation qui étudie ce qui

se passe en relation, mais en quelque sorte en marge de l'institution, du

dogme et du credo. C'est comme si l'on ne prenait en charge que les

manifestations "à paît". On ne met pas en relation ce qui, dans ces manifestations

populaires, a proprement et directement à voir avec le pouvoir

religieux, l'institution et le dogme. La position amplificative privilégie
une religion populaire en soi qui serait le jaillissement et la manifestation

d'une culture autonome que l'on pourrait retrouver avant sa répression

par le christianisme. Des études sur le paganisme vont dans ce sens. Ces

deux positions peuvent interférer entre elles et se recouper. On a parfois
étudié le folklore religieux coupé de l'institution pour mieux montrer son

aspect autonome, et l'on a parfois étudié sous l'institution le jaillissement

populaire pour mieux montrer son absence de lien à l'institution.
Quoi qu'il en soit, l'une et l'autre positions aboutissent à une dichotomie

du populaire et du pouvoir institutionnel. Plusieurs raisons peuvent rendre

compte de cette séparation arbitraire:

• Respect ou crainte du pouvoir religieux avec mélange d'une sorte de faux

neutralisme religieux, plus fréquent qu'on ne le croit.

• Mépris de ce même pouvoir religieux qui aurait étouffé et anéanti le

jaillissement du paganisme.

• Méconnaissance de l'institution avec peur d'affronter des disciplines
"ledoutables", théologie et histoire de l'Eglise, et il est vrai que sur

ce point le théologien et l'historien de l'Eglise ont tendance à négliger
le populaire au profit des sources institutionnelles et dogmatiques.

• Vision abstraite du populaire mystifié, sélectionné et amplifié.

A travers ces diverses positions qui, redisons-le, peuvent se combiner de

multiples manières, on aboutit à une vision dichotomique entre le pouvoir

et le peuple et on s'interdit la possibilité de les interroger ensemble.



55

Dans cette séparation on retrouve une dichotomisation plus large à propos

du populaire. Dans un axe on aurait un populaire dévalorisé ou passif,
appliqué à un peuple soumis et obéissant et, comme on le dit sur le plan

religieux, un peuple de "fidèles". Dans l'autre axe, on aurait un populaire
survalorisé appliqué à un peuple porteur de créativité. Cette vision dicho-

tomisée part d'une vue abstraite et idéologique de la réalité qui oublie

que la notion de populaire est elle-même une notion construite "pour les
besoins de la cause" et que l'on doit en conséquence utiliser avec précaution.

Une vue correcte de la réalité sociale fait voir une totalité en tension

où s'agencent, se concilient ou s'opposent pouvoir institutionnel et

peuple. En ce qui nous concerne dans notre sujet, dans l'ancienne société

paysanne il n'y a pas d'un côté une religion sérieuse et vraie et d'autre
part des pratiques folkloriques. Il y a une problématique de la vérité,
car en toute société comme en chaque personne se dévoile une tension pour

la vérité totale qui n'est jamais donnée une fois pour toutes. Le combat

pour la vérité met face à face le pouvoir de l'institution et le peuple des

croyants. Ce peuple n'est pas inerte, passif, obéissant, aveugle ou routinier

par rapport à la doctrine enseignée, car il porte en lui une exigence

propre de la vérité et du sens. Ce peuple aurait été croyant même si le

christianisme n'était pas devenu sa religion instituée, mais le christianisme

n'a pas refoulé ou anéanti une prétendue religiosité populaire

jaillissant d'un originaire état de nature. Il se trouve que l'histoire a

concrétisé ici la problématique de la vérité en mettant en relation l'institution

catholique et un peuple de paysans. L'analyse doit mettre en évidence

ce qu'a produit cette relation. Celle-ci prend la forme originale d'une

expression religieuse où les fidèles peuvent avoir des attitudes multiples,
obéir, traduire à leur manière, créer ou transgresser. Les fidèles ne sont

pas porteurs d'une religion populaire en soi mais acteurs manifestant ce

fait que toute vérité est une tension entre la certitude et le doute, entre

le sens et le non-sens mais aussi entre le pouvoir de l'institution
instituée "d'en haut" et la démarche instituante "d'en bas". Dans cette

perspective un champ d'investigation infiniment vaste s'ouvre pour le
chercheur. Il y a d'une part à rëinterroger les données recueillies par le

folklore pour mettre en rapport les manifestations folkloriques avec

l'institution. Ces manifestations paraîtront ainsi comme des réponses à

sens multiples venues d'en bas et manifestant obéissance, résistance ou



56

invention culturelle. Seule une étude de cas en cas peut faire apparaître

le sens de ces manifestations et expressions. Il y a d'autre part, à partir
de l'institution, donc de l'Eglise, du catéchisme, de la liturgie et des

pratiques imposées pour voir comment le message a été reçu, obéi, repris,
métamorphosé ou réinventé par les fidèles. C'est ainsi que l'on est conduit
à réinterroger le champ complet de la religion pour y chercher la trace et
la note populaire. Dans ce champ de la religion les gens ont vécu et cru.

Il s'agit de déceler le sens qu'ils y ont mis et dont aucun théologien,

pasteur ou historien de l'Eglise ne détient a priori et à lui seul le sens.

C'est dans cette perspective que nous avons choisi le dévotion du chapelet

pour illustrer notre propos. Voilà une pratique qui paraît tout entière
contenue et définie dans ce que l'Eglise a donné, appris et commandé aux

fidèles. Or même dans ce cas où les apparences laisseraient voir peu de

place à l'invention populaire, on peut remarquer - comme nous allons essayer
de le faire brièvement - une étonnante richesse populaire. Dans cette réalité

si simple du chapelet, un pan entier du vécu religieux parfois
inattendu est à dévoiler. Vue sous l'angle de la dévotion du chapelet, la

société rurale peut prendre une "autre" dimension.

Terrain et problèmes de méthode

Même si l'objet du chapelet paraît si simple, il faut bien avouer qu'au-
delà de nos expériences, connaissances et impressions immédiates, nous

savons peu de choses à défaut de longues recherches suivies. Sur bien des

points nous serons par conséquent obligé d'émettre des questions et des

hypothèses plus que des constatations et des explications. Pour une part
cependant nous nous référerons aux enquêtes directes que nous avons menées

dans une paroisse de montagne, Vissoie en Valais, en interrogeant doublement

l'institution perçue du côté du curé et de la hiérarchie, et le vécu

populaire perçu au travers des témoignages oraux. Les données propres au

curé ont été recueillies par le dépouillement systématique des carnets

concernant les "Annonces" que le curé proclame chaque dimanche du haut de

sa chaire. Dans ces "Annonces", véritable moyen de lire la vie de la

paroisse au jour le jour, on a une mine de renseignements qui portent à

un bout sur la doctrine et sur l'institution et à l'autre bout sur les



57

activités les plus concrètes pour la période allant de 1910 à 1960. Quant à

la méthode, nous ne ferons ici qu'une remarque due au vécu affectif ou à la

résonance affective du sujet choisi. Voici le problème: lorsque nous

travaillons comme nous le faisons sur ce sujet "mélangé", c'est-à-dire ancien

et contemporain d'une société rurale en urbanisation, nous avons à faire
non seulement avec des enchevêtrements chronologiques, mais avec la complexité

de la mémoire. Pour une large part nous faisons appel à la mémoire

orale. Or nous savons bien que celle-ci n'est jamais reproduction de la

réalité, mais qu'elle invente et réinvente sans cesse le passé en fonction
du présent et de l'avenir. De plus cette mémoire s'accompagne d'un affect

important, surtout en matière religieuse. Or cet affect que l'on pourrait
appeler ici plus précisément "le sentir", s'alimente physiquement aux

odeurs de l'église et joue un rôle essentiel dans la mémoire du sujet et du

chercheur. Concernant le chapelet, nous sommes devant une odeur douce -

nous pourrions même dire une odeur douceâtre et parfois mielleuse. Disons

pour simplifier: au vu de l'image de la Vierge, de la femme qui prie et de

l'enfant consacré à Marie, toute la mémoire du chapelet respire un "parfum

de femme". Ce parfum est un piège du présent, pour faire sentir un passé

déformé à la lumière de ce présent, déformation dont il faut donc se méfier.
Mais en prenant toutes les précautions il est un prodigieux moyen, une

piste, une trace vers un sujet capital que le chapelet illustre en profondeur:

les liens essentiels dans la piété populaire, de la femme et de la

religion.

Univers du chapelet et chapelet de l'univers

Le titre de ce paragraphe a été choisi pour désigner l'extension du chapelet

comme dévotion et comme objet. On peut dire que le chapelet est en

quelque sorte coextensif à l'univers. En lui-même il est univers sensible.

Il dit une histoire qui représente tout l'univers et on peut prier le

chapelet dans tout l'univers. Car, comme on le disait dans la piété populaire,
"dans tous les lieux il est toujours possible de prier le chapelet". Il
constitue en quelque sorte le tissu, l'en-dessous omniprésent de la pratique

religieuse. Pour le milieu rural on ne comprend rien à cette pratique
sans la dimension sensible et intelligible du chapelet. Cependant il faut



58

prêter attention à deux éléments: la coextension du chapelet et de l'univers

doit éviter le piège de la conception cosmique de la religion. Nous

sommes ici en permanence dans le va-et-vient du cosmique au moral, ou dans

ce que l'on pourrait dire la chute du cosmique vers le moral. La coextension

dont il s'agit peut très bien être une coextension morale et moralisante.

Ensuite il faut envisager nos anciens paysans souvent avec le chapelet

en poche ou dans leur main; mais s'ils priaient souvent ils riaient
également beaucoup et riaient souvent - comme le rapporte la tradition
orale - sur des choses "indécentes". C'est qu'ici l'extrême religion touche

souvent à l'extrême présence du désir. Entrons maintenant dans ces multiples

niveaux du chapelet qui sont autant de pistes de recherche que nous

suggérons.

Un objet visible

Nous sommes dans une religion du visible et du montrable. Il n'y a pas de

catholicisme sans objet. Et l'objet rend visibles les choses de l'au-delà,
reproduit la doctrine et l'institution, et inscrit le sacré dans la matière.

Il y aurait ici un long chapitre à écrire sur l'institution du chapelet
comme dévotion et comme objet tel que l'Eglise l'a défini. Nous aurions à

indiquer comment dans le chapelet (et sa forme accomplie le Rosaire formé

de trois chapelets) a été inscrit en quelque sorte un résumé de toute la

doctrine chrétienne à travers la série des Trois Mystères: Mystères joyeux,

Mystères douloureux et Mystères glorieux. De ce fait, une fois de plus,

l'Eglise inscrivait dans l'objet sa visée pédagogique. Le Rosaire redisait
chaque fois un enseignement complet et une méditation sur la totalité: les

Mystères joyeux comprenaient l'Annonciation, la Visitation, la Naissance de

Jésus, la Présentation, le Recouvrement. Aux Mystères douloureux étaient
rattachés l'Agonie du Christ, le Couronnement d'épines, le Portement de la

Croix, le Crucifiement. Enfin entraient dans les Mystères glorieux la

Résurrection, l'Ascension, la Descente de l'Esprit, l'Assomption et le
Couronnement de la Vierge. Si nous revenons au milieu populaire, nous

devons indiquer que le chapelet, comme tout objet religieux, est un objet
béni, c'est-à-dire qu'il est investi de ce quelque chose en plus qui lui
donnera valeur spéciale et force de protection. A cette fin de bénédiction



59

le curé lui fait une place dans ses "Annonces". Dans sa provenance, le

chapelet peut être acheté partout. Mais l'une de ses origines fréquentes est

le pèlerinage à Lourdes, à la Salette ou aux Ermites. Et il importe ici de

signaler un point capital: dans cette société où les vacances font défaut,

le pèlerinage constitue en quelque sorte les rares vacances et celui qui a

la chance et la possibilité d'y aller, se sent dans l'obligation de ramener

aux autres des cadeaux. Le chapelet fait souvent partie des cadeaux. Il y

aurait ainsi toute une "histoire de vie" â conter derrière chaque chapelet
où l'on retrouverait une anthropologie de l'échange et du don. Parfois, cet

objet si simple peut s'apparenter au bijou et devenir un objet cher comme

cadeau qui est fait à certains moments rituels particulièrement importants
de la vie.

Le geste et la parole

Avec la médaille et le scapulaire essentiellement, le chapelet fait partie
des objets que l'on porte sur soi. On dit: "avon son chapelet en poche".

En effet, cet aspect est important. Le chapelet incorpore la religion au

corps et, dans la poche, i1 a un effet moral en pouvant garantir contre la

"tentation". Quelque part il est l'anti-désir illégitime dans cette religion

obsédée de faute. Et quelque part également le chapelet conduirait à

cette obsession catholique de la faute dont la forme pathologique s'appelle
le scrupule. Dans la poche, ou parfois à la maison - et il y aurait ici une

recherche à faire sur les lieux de l'entreposage - le chapelet passe dans

les mains pour lesquelles il est destiné, ce qui veut dire que c'est un

objet montrable, qu'il participe de l'extériorisation de la pratique et de

sa démonstration. Témoignage d'un vieux montagnard sur le port du chapelet

que l'on désignait également par le nom de "patei":

Gn lenconiiaii combien de bons vieux et de bonnes vieilles qui venaient du

travail avec le «pater» en main, pai les chemins. Pas seulement à l'église,
mais pai les chemins! Avec les «patei^>! 01 y a encoie ici ou là de ceux qui
ont les «pater» en poche... et qui de temps en temps s'en servent. Mais ça

c'est raie: on les compte. Avant, à paît deux ou tiois méciéants, on avait
tous des chapelets en poche. "



60

Par ailleurs c'est un objet qui permet le comptage et la répétition. Et

l'on ouvre ici une perspective sur les liens entre religion et comptage.

On y trouverait quelques caractères majeurs du catholicisme populaire, où

compter, dans sa complexité, peut signifier de façon équivoque, épargner,

gagner, comme l'on dit gagner les indulgences ou gagner son salut, trafiquer,
échanger, dépenser, être obsédé, rendre des comptes. On aurait ici d'une

part une forme d'obsession du gain, dans une sorte d'assurance du salut,
et d'autre part une forme de dépense et d'excès. Au-delà d'un certain nombre,

il y a une façon de compter à l'infini qui rejoint la pure gratuité.
Dans ce sens, compter qui est véritablement le propre du chapelet,
impliquerait deux pôles de la religiosité populaire, l'un crispé vers l'épargne,

l'autre ouvert vers la gratuité et le don. L'objet et le comptage appellent

la voix, seule ou collective, silencieuse ou forte. Ici le chapelet inscrit
la religion à son degré le plus élémentaire dans la voix, tandis que sur le

plan de la sociabilité, il définit l'assemblée ou la foule en prière. Avec

le chapelet, on est introduit au coeur d'une sociabilité paroissiale,
sérieuse et moins sérieuse que maintes histoires tentent de reproduire. Il
y aurait ainsi à signaler tout ce que la mémoire, dans chaque village et
dans chaque hameau, a retenu sur les différentes voix récitant le chapelet
dans l'harmonie, la disharmonie ou la cacophonie de l'ensemble. Le comptage,

la voix, la répétition, impliquent l'exhibition et la démonstration avec

leur ambiguïté: participer d'une part; se faire voir d'autre part. Sur ce

dernier point, on entre dans la contrainte et le conformisme villageois en

même temps que se dévoile la possibilité du pharisianisme villageois. Le

chapelet définit les gens pieux face aux autres qui le sont moins. Et en

même temps il distribue les rôles masculins et féminins; d'une façon générale,

il y a une sorte d'adéquation plus grande entre le chapelet et la
femme qu'entre le chapelet et les hommes... Et la voix du chapelet s'éteint
pour rejoindre les mains du mort car, ainsi que le veut la pratique, dès

que la mort survient et pendant qu'il est encore temps, on enveloppe

autour des mains du mort les différents grains du chapelet.



La dynamique des lieux

Le chapelet implique une spatialité. Le propre de cette dévotion est d'être,
l'avons-nous déjà dit, coextensive à l'espace. On peut prier le chapelet

partout et n'importe où et, enseigne le curé, si on ne sait pas quoi faire
et quel que soit le lieu où l'on se trouve, il est toujours possible de

prier le chapelet. Cependant, à cette possibilité d'omniprésence du chapelet,

vient se combiner une spécialisation des lieux. Quelle extraordinaire
invention de lieux s'est donnée la dévotion populaire du chapelet: églises
consacrées, chapelles destinées à cet effet, autels du Rosaire, oratoires
à Notre-Dame, oratoires multiples et divers, lieux locaux de pèlerinage,
etc. etc. et surtout les grands lieux de pèlerinages liés à la Vierge. Il
y aurait ici à évoquer, liée à la dévotion du chapelet et se combinant à un

modèle d'aspiration rurale, une phénoménologie de l'apparition. Quel est le

petit paysan qui en gardant les vaches ou les chèvres, n'a prié le chapelet

avec le secret espoir qu'il lui soit donné la grâce d'une apparition de la

Vierge comme à Bernadette Soubirou ou aux trois bergers de la Salette? On

démontrerait avec éclat, ici, une sorte de tissu populaire profond qui

contiendrait comme virtuellement une phénoménologie de l'apparition.

La socialisation et l'entrée en chapelet

Il va de soi que pour une prière si importante, on se soit préoccupé fortement

de l'éducation des enfants. Nous rencontrons ici l'un des premiers

éléments de féminisation auxquels nous avons fait allusion. C'est aux

parents, mais essentiellement à la mère, qu'il appartient d'apprendre les

premières prières aux enfants. Et parmi celles-ci, évidemment l'Ave Maria

et le Pater qui constituent les bases du chapelet. Les leçons de religion et

de cathéchisme reprendront ensuite cet enseignement de base. Mais le curé,
dans les "Annonces", fait injonction et recommandations multiples aux parents
à ce sujet. Par l'influence de la mère sur la prière de l'enfant naîtra toute
une symbolique de l'enfant sur les genoux de la mère apprenant à prier. On

pourrait presque dire qu'il s'agit ici d'une seconde naissance qui annonce

ou prévisage la fin et de la mère et du fils, avec la version dramatique

lorsqu'il s'agira du mauvais fils...



62

Parmi les recommandations du curé sur le rôle des parents dans les prières à

enseigner aux enfants, on peut noter diverses indications. Le 21 mai 1916,

le curé rappelle la préparation des enfants à la première communion prévue

à l'âge de 7 ans et dénonce les "parents coupables" qui n'ont pas enseigné

le "Pater Noster" et "l'Ave Maria" aux petits. En avril 1921, la même

injonction est adressée:

"Les enfants viendront pour le catéchisme à 9 heures. Veuillez bien leur
apprendre les piemièies piièies. 31 y en a qui ne savent même pas le «gloiie
soit au Pèie». Plépaiez-les aussi à la Confession et à la Communion. "

En avril 1922, le curé demande que les enfants se préparent au sacrement de

confirmation en apprenant avec leurs parents:

1. Le Notre Père, le Je vous salue, Je crois en Dieu, l'acte de Contrition.

2. Les 3 Mystères de la Trinité, de l'incarnation et de la Rédemption, ainsi

que le sacrement de Confirmation.

3. La pratique de la Confession.

Le ciel et la terre, le sens et le surnaturel

Avec le chapelet comme avec d'autres réalités religieuses, nous entrons dans

le domaine de la foi. Il faut aussi oser employer ce mot qui implique un

type d'adhésion, un mode de savoir, un risque existentiel vécu aussi bien

dans la société rurale que dans la société urbaine. Si l'on évite de ravaler

la religion paysanne au rang des coutumes et des croyances, la foi
constitue une dimension capitale, ici comme ailleurs. Le chapelet fait donc

partie d'un acte de foi qui met en communication les êtres surnaturels et
les êtres humains. Dans les êtres surnaturels, le chapelet implique deux

dimensions: il est d'abord, dans sa forme accomplie du Rosaire, récit et
mémoire de l'épopée chrétienne par les trois Mystères joyeux, douloureux et

glorieux. Il est ensuite, au sein de cette épopée, la place capitale accordée

à la Vierge dans le catholicisme et particulièrement dans le catholicisme

populaire. Il y aurait ici toute une série de recherches à entreprendre sur



63

les liens entre mentalité rurale et populaire d'une part, et le personnage

de la Vierge d'autre part. Dans les êtres humains, le chapelet implique

tout le monde, du berceau à la tombe, mais l'on y trouve une mention

spéciale pour:

1. La femme. C'est par excellence, avons-nous déjà dit, une prière de la

femme, même si les hommes la récitent aussi.

2. Les "giands hommes" (au sens ethnologique). Que de recherches ici seront à

entreprendre sur le rôle des "giands hommes" dans le catholicisme
populaire. En permanence l'enseignement et la prédication insistent sur le

rôle de la religion pour les grands hommes et évidemment ceux-ci ont su,

dit cet enseignement pieux, faire une place au chapelet. On pourrait
insister longuement sur les liens de prière privilégiés de la femme et

des grands hommes. Nous aurions ainsi une ligne le Christ -la Vierge,

la mère- le fils, la mère- les grands hommes.

Le Bulletin Paroissial du Diocèse de Sion, dans son édition du mois

d'octobre 1922, souligne le rôle du chapelet chez les "giands hommes":

"LE CORTEGE DU CHAPELET

Ch pouiiait falle un beau coitège à la Flandrin de tous les personnages

qui ont porté ici-bas leur chapelet avec respect et avec amour. On y

venait des saints, des rois, des héros, des guenieis, des savants,

des écrivains illustres.

Voici les saints d'aboid. C'est saint Dominique qui ouvie la maiche, puis
tous les bienheuieux de sa famille. Ce sont bientôt les fils de saint

(rançois. C'est saint Jgnace avec -dc-d enfants, saint François Xavier et
tant d'autres que s'en vont, la croix à la main et le chapelet à la

ceinture, à la conquête des âmes. C'est saint François de Sales et saint
Vincent de Paul avec leurs filles; il faudrait les nommer tous, car tous

récitent leur chapelet avec feiveui, combattent et meuient avec cette

arme incomparable.

Voici les rois. Saint Loues à leur tête.



54

Au rapport du confesseur de la reine Maigueiite il a t'habitude de léci-
tei chaque soli cinquante «Ave Mana» et, à chacun d'eux il fait une

génuflexion. Edouard lit d'Angtetene, vaincu dans un tournoi, ne trouva

pas de cadeau plus cher et plus précieux que son chapelet à offrii à son

vainqueui. Chailes le Téméiane lécite son chapelet en allant au feu.

Louis XIV le dit aussi tous les jouis. Le P. de La Rue laconte qu'admis

un joui à l'audience du loi, il le tiouva seul, égienant son chapelet à

gros grains. Comme il en exprimait sa respectueuse surprise, le monarque

lui répondit: «Ne soyez pa* étonné, j.e me fais un honneur de réciter mon

rosaire. C'est un usage que j.e tiens de la reine, ma mère, et j.e serais

bien fâché d'y manquer un seul j.oui. »

Le grand patriote du Tyrol, André Hofer, au commencement du dix-neuvième

siècle, récitait son chapelet avec ses soldats à travels les rudes sen-

tieis de ses montagnes. Une chanson tyiolienne du temps lui fait diie:
«A genoux, les montagnaids, à genoux! Et pienej-moi vos rosaires. Ce

sont les violons que j 'aime. Quand la piièie fera biiltei vos yeux, le

Seigneui Dieu se montrera à vous.» Sur le point d'être fusillé, Hofer

donna son chapelet, son plus cher tiésoi, au piêtie qui l'assistait, puis,
d'une voix ferme, commanda le feu.

Le maréchal Bugeaud ne daignait pas de dire son chapelet au feu du

bivouac. Il portait sui lui une médaille de la Vieige, que lui avait donnée

sa fille. 01 s 'apeiçut un $.oui qu 'il l'avait perdue et il en eut un vif
regret. Puis, pensant qu 'il avait dû la peidre à la halte précédente, il
pria deux de -de-d hommes d'allei la cheichei et ils la lui lappoitèient,
en effet.

Le commandant Maiceau, un biave maiin qui a dépensé sa vie au seivice et
à la défense des missionnaiies de l'Océanie, loisqu'il faisait ses lom-
tajhes et gloiieuses cioisièies, se promenait sur la dunette de l'«Arche
d'Alliance» en récitant son chapelet.

Le fameux voltairien Volney naviguait un jour sur les côtes d'Amérique,

non lojn de Baltimore, lorsque s 'éleva une tempête effroyable. Le philosophe

tira un chapelet de sa poche et se mit à le diie tout haut. Le



6b

dangei ayant disparu, une dame lui demanda malicieusement à qui il
s'était adressé dans sa prière.

«Madame, répondit-il, il est facile de se moquer de Dieu dans son

cabinet, mais on ne nt pas de lui dans la tempête. »

Le célèbre docteur Récamier disait son chapelet pour obtenir à ses

clients la santé du corps et celle de l'âme.

Louis Veuillot était un fervent du Rosaire. "

3. Au niveau des humains on peut reprendre l'indication donnée à propos de

la voix. C'est une prière qui peut être récitée seul ou en groupe. Dans

ce dernier cas on a à signaler le rôle capital des confréries. Il existe
une confrérie du saint Rosaire et le curé y fait des allusions dans ses

"Annonces". Le diplôme d'intégration à la confrérie indique les fruits
que l'on peut en recueillir:

"CONFREROE DU TRES SAONT ROSAORE

C'est une association de fidèles qui se proposent d'honorer Marie pai la
lécitation du Rosane, pai la piatique des veitus que nous enseignent
<ie<! mystèies et pai les oeuvies de la vie chiétienne qu 'il nous fait
accomplii.

Obligations. - 1 ° Faiie insciiie ses noms de baptême et de famille sui le

legistie d'une confiéiie légulièiement établie; -2° Récitei chaque

semaine le Rosane entiei en énonçant avant chaque dizajne l'un des mystèies.

Cette obligation, si elle n'est pas lemplie, n'entraîne pas de faute,

mais seulement la privation des avantages piomis à ceux qui l'accomplissent.

(On lecommande aux associés de faiie losaiiei leurs chapelets et de

communier le 1er dimanche du mois, consacié au Rosalie.

Piincipaux avantages. - 1° Paitidpation aux prières et bonnes oeuvres

des con freies et de tout l'Ordre de Saint Dominique; -2° Nombreuses



66

indulgences, dont: deux plén. le $.oui de l'admission; - cinq plén. à

l'aiticle de la moit; - tiois plén., le 1 ei dim. du mois; - 2.025 jouis
pour chaque Ave; - 100 ans et 100 quarantaines une fois pai j.oui poui

poitei sui soi le chapelet rosane; - une pièni. à chaque visite de

l'autel du Rosaire, le 1er dim. d'octobre, fête du Rosalie, dans les

églises où est établie la confrérie.

Tout fidèle qui récite un chapelet devant le 1res Saint Sacrement (exposé

ou non/ gagne une indulgence plémère (Pie XII. "

Par ailleurs, dans d'autres confréries, les confrères sont obligés à une

prière que l'on désigne en Anniviers comme la prière de "l'habit". Dans

cette prière de l'habit, le chapelet tient à nouveau une place importante.
Dans les récits légendaires, certains revenants reviendront auprès des

vivants pour signaler leur manque quant aux prières de l'habit. (Ce mot

est employé pour désigner l'habit que l'on portait essentiellement dans

la confrérie du Saint Sacrement).

Sens d'une pratique: tout par la prière

Ce qui unit les êtres surnaturels et les êtres humains, c'est la prière. Le

monde entier est prière et la prière obtient tout, comme tout est résultat
de prières. Nous sommes ici au centre d'une vision essentielle de la société
rurale. Le monde, l'homme, la vie font partie d'un univers de grâces obtenues

grâce au sacrement et à la prière. De même que par ailleurs la prière
sert à apaiser la colère et le châtiment de Dieu face aux fautes des hommes.

Il est nécessaire de bien mesurer cette dimension capitale par comparaison
à un monde urbain qui, en tant que tel, ne s'estime plus résultat et faveu-
de prières. Dans le monde rural, tout est donné et reçu comme faveur

de grâces obtenues d'en haut et la prière sert précisément à obtenir ces

grâces. A partir de cette dimension essentielle, on peut comprendre divers
niveaux de la prière ou impliqués par elle.



b7

1. Statut du priant ou de l'orant
Une prière extériorisée telle que le chapelet, permet au sein de la
société villageoise et paroissiale, de classer. Elle fait partie de l'un
des multiples systèmes de classement des personnes dans les groupes

permettant un statut allant du "pieux" au "méciéant" en passant par les

accusations - comme on l'a déjà dit - de "phaiisianisme". On sait qui prie
beaucoup, moins, pas beaucoup ou pas du tout. On croit savoir qui prie
sincèrement ou avec hypocrisie. Quel spectacle sur le village avons-nous!

Un jour, face à la baisse de prière, l'Eglise insistera sur le "respect

humain", autre notion-clé pour comprendre l'affrontement du traditionnel
et de la modernité.

2. Un système d'attitudes
Celui-ci va de la grande démonstration à la retenue et, sur un autre axe,

implique pratique adhesive ou pratique routinière. Il faut insister
sur ce qu'on pourrait dire ici sur "la routine", qui est la perception

élitaire d'une religion qui se voulait plus "mtêiieuie" alors qu'elle
impliquait, du point de vue populaire, la dialectique présence-absence

face à l'institution et mêlait le sacré au profane dans une prière qui

était presque comme une parole ordinaire ou une parole ordinaire qui

serait presque une prière. Nous sommes ici à un point limite du chapelet,

car il metabolise la parole ordinaire et la parole extraordinaire comme

il metabolise le naturel et le surnaturel. A la jonction du visible et
de l'invisible, de la matière et de l'esprit, de l'histoire et de l'éternité,

le chapelet en tant qu'objet et dévotion, inscrit en lui de multiples

sens.

3. Le lien aux indulgences
Ce point rejoint l'axe que nous avons signalé de compter et de gagner.

Prier le chapelet donne des indulgences, et l'objet chapelet peut être
lui-même indulgencié. On a de ce fait sur les deux points cités,
plusieurs indications dans les "Annonces"', comme celle de mars 1921:

"Concernant la recitation du chapelet. Rome avait décidé de ne lien
a$.outei au «Je vous salue Mane» pour gagnei les indulgences. Mais

les évêques suisses demandèient de conseivei cette habitude et elle fut
conseivée.



68

Les chapelets gardent et conseivent les indulgences aussi longtemps

qu'ils peuvent êtie considérés comme tels. Donc vous pouvez ^e" prêter
sans perdre pour cela les indulgences. "

4. Lien aux sacrements

Le chapelet peut accompagner tous les sacrements, mais il a des liens

particuliers avec le sacrement de la confession. Au cours de cette

dernière, le confesseur donne une pénitence qui peut être souvent - et qui

est souvent entre autres - trois Ave ou plus gravement un chapelet ou un

Rosaire. Nous aurions ici de multiples histoires à conter contenues dans

la mémoire orale sur la recherche des "bons confesseurs" en fonction des

pénitences légères ou lourdes qu'ils donnent aux pénitents.

Temporalité du chapelet, les cycles de la vie rurale

Après avoir vu la dimension du chapelet, on va le voir dans deux de ses

dimensions temporelles. Celle du cycle et du moment, celle de la répétition
ou celle du risque ou du choix ou de l'événement. Autrement dit, on récite
le chapelet à dates fixes et prévues selon un retour cyclique et on le

récite à tous moments en cas de drame ou d'urgence ou de tentation.

L-§_çyçle d§ l!annf§

Si l'on prie le chapelet partout et n'importe quand au cours de l'année,

il était naturel que des moments soient définis de façon cyclique dans la

vie où le cycle occupe une place importante. Deux mois sur les douze mois

de l'année ont été définis pour une dévotion particulière du chapelet:

mai, qui est le mois de Marie, et octobre, le mois du Rosaire. Le curé

rappelle sans cesse la dévotion du chapelet durant ces mois particuliers au

cours des "Annonces" du haut de la chaire.

"La dévotion du mois de Marie commencera auj.ourd 'hui et aura lieu tous les

jours à l'heure habituelle du chapelet." (1.5.1910)



69

"Demain 1er ^.our du mois de mai. tous les ^ours de ce mois à l'heure du

chapelet, nous ferons une dévotion spéciale à la Sainte Vierge." 30.4.1911)

"Ce soir, nous commenceions la dévotion du mois de Maiie. Cela consiste dans

la lécitation du chapelet et les litanies de la Ste Vieige et d'une lectuie

pieuse, et là où on le peut d'un chant en l'honneur de la Ste Vierge.

Recommander d'y assister régulièrement. On y gagne de nombreuses indulgences.

" (24.4.1927)

Aujourd'hui nous commencerons la dévotion du St Rosane. Les dimanches et

les £ours de fête, elle se fera après la messe à la place des vêpres, et les

J.0U1S d'oeuvie à l'heuie habituelle du chapelet. " (11.10.1914)

"Aujourd'hui nous commencerons la dévotion du Saint Rosaire. Après la messe,

au lieu des vêpres, on récitera le chapelet, la prière à St Joseph et chantera

ta litanie de la Sajnte Vieige en présence du Samt Sacrement.

Les jouis d'oeuvie la dévotion se fera à l'heuie du chapelet." (1.11.1917)

Un témoignage de la tradition orale souligne l'importance de ces deux mois

consacrés à une intensification dans la récitation du chapelet:

"Octobie le mois du Rosalie! Mais assez souvent, on reportait au mois de

décembre parce qu'au mois d'octobre, les uns étaient à la vendange; les
autres dans les moyens. Alors, ils reportaient. Mais disons! le mois du

Rosaire, c'est le mois d'octobre. Ou s'il y avait encore des pommes de tene
à creuser et ¦iL certains étaient encoie à la pâture à Siene, ça se faisait
en décembie.

Alois le mois du Rosaire, c'était le chapelet toutes les nuits, bénédiction

du Saint Sacrement après le chapelet, pendant tout le mois. Et pendant

tout le mois, l'église était pleine le soir comme le dimanche à la messe.



70

A paît ça, il y avait le mois de mac. Tout le mois de mai, il y avait le
chapelet, et la bénédiction aussi. C'était aussi à la Sainte Vieige. Paice

que le mois de mai était aussi dédié à la Sainte Vieige. Et il n 'y a pas

longtemps jusqu'à ce qu'on s'est tiouvé tiois ou quatre à la tribune, et

sept ou huit vieilles dessous, c 'est pour ça que ça a été abandonné. Mais

plus avant, l'église était encore une focs pleine la semaine comme le
dimanche, pour pnei le chapelet à la Sainte Vieige, et la bénédiction! Et

deux mois! Mai et décembie. "

Pour les fidèles, ces mois sont l'objet de récitations intensifiées à

l'égard du chapelet. Un autre moment peut être signalé, celui qui voit au

printemps se dérouler les grandes processions au cours desquelles on prie
toujours le chapelet. Les chantres vont devant avec les prêtres, et derrière
suivent les fidèles et surtout les femmes nombreuses, avec le chapelet. Le

curé, au cours de ces processions dont certaines sont particulières et dues

aux causes de beau temps ou de mauvais temps, rappellent le rôle que peut

jouer le chapelet.

"A la demande des autorités, comme le temps est toujours mauvais, nous

ferons une procession pour demander au Bon Dieu le beau temps.

La procession se feia à Pinsec et Fang. Nous Vous faisons un devoti d'y
assister le plus nombreux possible." (18.10.1910)

"Puisque le Bon Dieu a déj.à exaucé vos prières en donnant le beau temps,

en actions de grâces j.e vous recommande de réciter le chapelet tous les

soiis de cette semaine dans toutes les chapelles." (18.7.1910)

"Poui obtenir, un temps favorable, je recommande de puer le chapelet tous

les soirs de cette semaine dans tous les villages.
Puis nous feions mercredi une procession. Le dépait de cette piocession

aura lieu à 5h%." (14.7.1919)



Le cycle de la semaine

L'institution du chapelet par l'Eglise a elle-même défini la distribution
de ses Mystères en fonction de la semaine.

Lundi, Mystère glorieux. Mardi, Mystère douloureux. Mercredi, Mystère

glorieux. Jeudi, Mystère joyeux. Vendredi, Mystère douloureux. Samedi et

dimanche, Mystère glorieux. Autrefois, selon les témoignages oraux, cette
distribution était connue très minutieusement dans les milieux populaires,
où l'on annonçait le Mystère lors de la récitation privée ou publique.

Au courant de la semaine, deux récitations publiques du chapelet sont

organisées, qui toutes deux donnent à la vie villageoise l'un de ses rites. La

première récitation concerne le chapelet de la semaine. Chaque soir, la
cloche sonne et les fidèles sont invités à se rendre à l'église pour une

récitation souvent assumée par une femme. La fréquentation est souvent

faible et fréquemment composée uniquement de femmes, ce qui a une influence

capitale sur l'image symbolique des rapports entre dévotion et "bonnes

femmes". Signalons par ailleurs que durant la période scolaire, le curé

fait le tour du village afin de punir les écoliers qui joueraient dans les

rues au moment de la récitation du chapelet. La pénitence qu'il leur inflige
à ce moment-là consiste à venir le lendemain matin à l'église pour réciter...
le chapelet. Il y a ensuite le chapelet du dimanche qui reçoit une forme

plus solennelle. Après la messe. Quelque fois à la place des vêpres, ou le

dimanche soir, avec l'exposition du Saint Sacrement où l'on chante le

tantum ergo. C'est un deuxième grand moment de rassemblement du groupe

villageois pendant la célébration dominicale.

Le cycle de la vie quotidienne

Si l'on prie n'importe quand pendant la journée, il y est des moments

privilégiés pour la prière, comme la prière du matin, en allant "gouverner", le

soir, la récitation du chapelet en famille avec toute la sociologie
familiale qu'il y aurait à faire ici. Un témoignage paysan souligne ces différentes

formes de prière.



7?

La prière du matin:

"La première chose, en se levant, c'était de se signer avec l'eau bénite.

Piemièie chose! Se lever, s'habiller, c'est normal. Et la piemièie chose

avant de sortir de la maison, c'était se signer avec l'eau bénite et offrir
sa journée. Ca c'était le départ.

Et pues après, suivant comment, se on avait le temps, on priait deux ou trois
mots en famille. Et sì c'était pas, celui qui allait soigner les vaches, par
exemple, l'hiver, il priait en allant pour soigner. Et les autres, ils
puaient la prière du matin, «à la bonne ange», tu vois. Alors, les prêtres,

ils disaient qu'on avait chacun «une ange» que vous regardait. Celui qui

allait soigner pnait en allant et en venant, et là, il faisait la croix

avec la pelle et le trident. "

En allant soigner le bétail:

"On disait tiois «natie père» et trois «je vous salue». Cela, c 'était
poui la confiêiie du Saint Sacrement. C'était obllgatoiie de piiei tiois
«notie pèie» et trois «je vous salue» pour faiie paitie de la confrérie,
de l'habit. Trois «notre pèie», tiois «je vous salue», trois «gloiie».

Et puis apiès alois, on pilait un patei et un ave à sa bonne ange. Et puis

tiols j.e vous salue à la Sainte Vieige. Et puis éventuellement si on avait
une petite dévotion paiticulièie poui un saint paiticuliei, on se recomman-

dalt. Et puis alois quelque chose poui les morts. On oubliait jamais de

pner quelque chose pour les moits. «Mon Jésus, pardon et miséricorde». "

La récitation de l'Angelus

"Tout le temps! Le matin, à midi et le soir. Si on était seul, on pnait
seul. Et si on était en famille, en famille! Et si c'était le printemps,

quand on était en tram de semer les champs, le seigle ou bien les pommes

de terre. On avait, par exemple, ici à Grimentz, les champs, tous aux mêmes

rayons, c'étaient des fois, des quinzaines ou... des groupes: quand il son-



73

nail midi, ils étaient tous debout avec la pelle et la pioche - pour

l'angélus; en bas le chapeau. "

La prière du soir en famille

"Eh bien! C'était à peu près toujours le chapelet! Par exemple, nous on

allait beaucoup veiller chez des voisins. Et on était toujours une bonne

troupe de jeunes. On arrivait là, jouer des j.eux. Pas danser macs j.ouer.
Eh bien! Quand on était arnvé, la mère, la vieille, elle disait: ¦«¦Nous

allons tous faire la prière du soir». Et c'était rare qu'on eût échappé au

chapelet. C'était le chapelet. Et puis après un pater et un ave pour ça

cette fols-cl! Un pater et un ave pour cette chose-là!

Et puis alors, ça me vient toujours le rire! Alors elle priait pour les
«âmes des fidèles défunts trépassés qui sont morts». "

Un cycle particulier: les neuvaines

Il s'agit de la dévotion de neuf jours au cours desquels on peut réciter
le chapelet, en tout ou en partie, à l'effet de demander une grâce spéciale

comme la guérison d'un malade. Le rassemblement, â ce moment-là, d'un

groupe informel pour la neuvaine, constitue un moment important de l'être-
ensemble et de la sociabilité villageoise.

Le cycle de la vie: du berceau à la tombe

Au cours de la vie, le chapelet se déploie tout au long avec des moments

privilégiés qui sont essentiellement:

la première communion, avec le cadeau du chapelet et la consécration à la

Vierge,

la mort, avec récitation du chapelet lors de la veillée mortuaire,



74

après la mort, les multiples chapelets pour les âmes du purgatoire. Les

"Annonces" font de multiples allusions à ce sujet.

"Aujourd'hui, nous commencerons la dévotion du St Rosaire. Au lieu des

vêpres, il y aura la récitation du chapelet, la pilèie à St Joseph et la
bénédiction. Les jouis d'oeuvies cette dévotion auia lieu à l'heuie du chapelet.

Je vous recommande de venir nombreux; vous offirez vos piièies poui les
âmes du Puigatoiie, vos paients, amis, bienfaiteuis. " (13.11.1927)

"Ce son, à l'heure du chapelet, l'on lécitela le Rosane en entier pour

les âmes du Purgatone. " (7.11) (ou 1.11)

Le chapelet et le moment: l'existentialité populaire

A la temporalité du cycle répétitif, se combine la temporalité du moment,

car la religion dite traditionnelle connaît de ces moments, instants, choix

inattendus malgré la présentation que l'on donne généralement de cette
société. Trois moments sont particulièrement à signaler.

Moments de drame: danger, maladie, accident, fléau naturel. Dans ces moments

graves de menace, la récitation du chapelet se révèle importante pour obtenir

les grâces célestes. D'une certaine manière le cycle de la neuvaine se

combine ici avec la temporalité du moment. Plusieurs histoires telles que

celles-ci font allusion â la grâce obtenue en cas de danger par la récitation

du chapelet.

"Et je veux te conter juste un cas, pour diie la fol de la peisonne. 01 y

avait un de Vissoie, mais de cela je te paile, il y avait encoie des loups

en ce moment-là, peut-êtie deux cents ans. 01 y avait des malades à Vissoie.
A ce moment—là, il n'y avait pas de médecin, pas de laute, le vieux chemin,

ces raccourcis qui allaient dehors, Il partit de nuit, dehors, pour aller
chercher des remèdes pour les malades.



Et dehois, par-dessus Vissoie, il a entendu japper le loup, au-dessus du

chemin. Et le loup l'a accompagné jusque dehors à Ncouc, une focs en-dessus

du chemin, une fois en-dessous du chemin. Et comme il est ainvé.. bon!

il n'a pas eu de mal; il ne l'a pas attaqué. Quand il est retourné dedans,

il leur a raconté: «J'ai été accompagné par le loup». Ois lui ont dit:
«Mais tu as quand même dû avoir peur». 01 a dit: «Eh bien! pas. J'avais
mon chapelet en mains. Et avec mon chapelet, j.e n'ai pas eu peur du loup».
Cela, pour dire la fol qu'ils avaient n'est-ce pas. 01 a eu confiance. Non

pas besoin de fusil; le chapelet! le chapelet n'était pas la peur du diable.

C'était la foi, la confiance et l'amour du Bon Dieu qui l'on fait agir
ainsi. "

Moments de la "tentation". La tentation ici désigne essentiellement le désir
sexuel et le danger de la faute. Dans ces cas-là il n'y a rien de tel que

la récitation en tout ou en partie du chapelet pour, selon l'expression,
"lutter contre les tentations". Cette récitation peut s'accompagner d'actes

physiques comme l'indique une histoire:

"Ça levlent un peu à la fol de ce temps. Ce qu 'ils étaient les gens. En

quel degré ils étaient poui se moitiflei et qu'ils obseivalent les
commandements de Dieu.

Eh bien! ils vivaient ensemble. Ois étaient deux fièies. C'était deux vieux

gaiçons. Des gaJ-tlaids en bonne santé. Et celui-ci ma fol! Ça lui anlvalt
comme à tout le monde: des focs, la nuit, il n'avait pas tant sommeil. Alois

il avait tiouvé le moyen: quand il ne pouvait pas dormir, qu'il était
tourmenté par les mauvaises Idées, il se levait, prenait le «retze» et s'en

allait à ta forêt prendre une «retzée» de bols. Et alors, il a dit: «Une

nuit j'al dû faire deux voyages. Je suis arrivé avec le piemiei, mis au

lit, ilen à faiie! Pas pu dormir! Tourmenté!» La colère, il s'est retourné

habiller la seconde fois, retourné à la forêt chercher une seconde «retzée»
de bois. Et naturellement, en allant et en retournant, en priant tout le
temps. Et alors la seconde fols, Il a pu dormir. Voilà l'histoire n'est pas

plus longue que ça. Mais c 'est encore une focs pour situei comment ils
faisaient à ce moment-là, poui luttei contie la tentation. "

*) Sorte d'objet que l'on porte sur le dos pour transporter le petit bois.



/6

Moment de la mort. Sous sa forme réduite de trois Ave, il existe une récitation

bénéfique pour une bonne mort de ceux qui se sont mal conduits.
Plusieurs histoires de revenants concernent ainsi le statut bénéfique des trois
Ave récités juste au moment de mourir par le mauvais fils. L'histoire
suivante contient le point de départ d'une analyse essentielle sur les rapports
entre la religion populaire, la mère, le fils et le prêtre:

"Eh bien! un piêtie, un recteur de Giimentz, était allé dans à Lona se pio-
menei, le dimanche, après la messe, probablement ou était-ce un jour de

semaine, ça je ne le sais pas. Et comme toujours, il était avec le chapelet,
en priant. Et quand il est venu dehors, de Lona, quand il est arrivé dehors

à Bendolla, dehors à la limite des foiêts, aux derniers arbres, tout à coup,

il entend chanter. Un chant! Et puis, il ne voyait personne. 01 s'approche!
01 s'approche! Plus il s'approchait, plus il voyait d'oü venalt le chant.

01 y avait un joli petit arole, d'une jolie hauteur, deux ou trois mètres

de haut. Et le chant venait du pied de cet arole. Alors il s 'est arrêté là
et il a dit:
- De la paît de Dieu, je te demande de te dénoncer.

Parce qu'il a compris immédiatement que ce n'était pas natuiel. L'autie lui
a dit: «Eh bien, oui! » 01 lui a conté sa vie.

- Eh bien, j'étais un fils de bonne famille à Gnmentz. Mais j'ai été le

poison, la ruine de ma famille. Je n'ai jamais rien foutu de bon et j'ai
foutu le camp à Vétranger. Ma mère, avant de partii, m'a supplié, en pleurant,

de ne pas oublier, de temps en temps, de prier deux ou trois «Je vous

salue» à la Samte Vceige. Et là, je lui ai piomis de pilei.
Bon! 01 s'est acoquiné avec des bandits, des biigands. 01 a fait paitie
d'une tioupe de bilgands, d'assassins, de voleuis. Une fols, ils ont été

pris par la police et ils ont été abattus. Seulement, avant de mouili, il
lui a appaia la vision de sa mèle. Elle lui a dit: «Je te supplie, au nom

de Dieu, demande paidon». Avant de lendie le dernier soupir, Il a eu juste
le temps de dire: «Mon Dieu pardon!» Et cela l'a sauvé des flammes de

l'enfer, mais cela in extremis! Seulement avec tous les crimes qu'il avait
commis, ça demandait une réparation assez longue. Ça fait qu'il a été
condamné de venn au pied de cet arole macs il a été tellement content de ne

pas être damné qu'il chantait. 01 devait rester au pied de cet arole. Alors,

il a dit au prêtre:



il

- Quand cet aïole seia grand, ils le couperont. Avec te bois de cet arole,

ils feront un berceau. Et le premier poupon qui ira dans ce berceau sera un

garçon. Et ce garçon deviendra prêtre. Et loisque ce prêtre dira sa première

messe, je serai délivré.

Alors, quand II faut à un arole, de deux mètres de haut pour être prêt à

coupei, il faut peut-êtie deux cents ans, en tout cas. Tu vois, malgré cela,

il avait un grand bonheur, de ne pas être damné et il chantait. Et c 'est ce

chant que le prêtie a entendu. 01 a dit:
- Je n'ai lien à faiie de leste. J'ai qu'à attendie que l'arole soit grand.

Mais si je n 'ai pas été damné, c 'est grâce à la vision de ma mèie qui est

venue au deiniei moment avant que j'expine me due: «Je te supplie,
demande paidon au Bon Dieu». 01 a eu juste le temps de dire pardon, et il
est mort. "

Conclusion

Les quelques aspects qui viennent d'être sommairement évoqués permettent de

mesurer non seulement l'importance du chapelet dans la vie rurale, mais

également son appropriation populaire. Cette dernière s'est à ce point opérée,

que le chapelet peut se définir comme une véritable dimension intrinsèque
de la culture populaire et paysanne. Rien de plus institutionnel que le
chapelet, mais également rien de plus populaire. Des recherches approfondies

permettraient certainement de mettre en perspective les rapports profonds

entre "mentalité rurale" et "mentalité du chapelet". Cet éclairage ferait
voir la corrélation entre des techniques du corps et la récitation manuelle

et vocale du chapelet. Il ferait voir également, au niveau global, le lien
entre un type de civilisation et la prière comme dimension individuelle et

collective. Si la dévotion du chapelet fait à ce point partie de la société

rurale, on peut comprendre les ébranlements qui vont se produire au moment

du Concile Vatican II. Dans le sillage de cet événement, toute une pastorale
se mettra à réclamer une religion de la "conscience" et du "coeur" face à

des pratiques qui paraissaient trop extérieures et trop routinières. Il
reste à faire l'analyse sociologique des nouvelles attitudes du clergé et
de cet appel â la conscience et au coeur. C'est un monde nouveau de pouvoir,
de valeurs et de culture qui se dévoile ici. Il reste également à faire



7 H

l'analyse des réactions populaires face aux nouvelles attitudes du clergé.
Parmi les petites gens, plusieurs ont eu le sentiment d'une dépossession au

moment où des pratiques traditionnelles étaient délaissées, recalées ou

abandonnées. Dans les paroisses de montagne on entend quelquefois cette
phrase: "Le clergé ne nous dit plus ce qu'il faut faire pour être sauvé,

nous devenons des piotestants!" Ce sentiment de "protestantisation" serait
à analyser en profondeur, tant il éclaire de façon éclatante les mutations

survenues. En attendant on peut comprendre le succès des mouvements

intégristes. Ce succès est dû non seulement aux réactions de peur, comme on le

dit trop souvent dans une explication facile. Il est dû entre autres au

fait qu'il permettait une réappropriation par le peuple d'une culture véritable

menacée. Malgré ses formes autoritaires et ses manières néo-cléricales
dures, il y a sous l'intégrisme la manifestation d'une véritable résistance

populaire.


	Sociologie villageoise et récitation de la prière : la dévotion du chapelet

