
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 3 (1984)

Artikel: Religiosität und Melancholie : das Beispiel des alten Zürich

Autor: Schaer, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-5473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-5473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


37

RELIGIOSITÄT UND MELANCHOLIE:

DAS BEISPIEL DES ALTEN ZURICH

Markus SCHAER

1 "Noch bitte ich sie, hochveiehiteste Heuen und Biüdei! um Erlaubnis, ihnen

einen besondein bedenklichen Fait eizählen zu dürfen": Mit diesen Worten

beginnt Vikar Leonhard Brennwald aus Kloten den letzten Teil seines Vortrages

über die Seelsorge bei den Hinterbliebenen von Selbstmördern, den er

1788 vor der Asketischen Gesellschaft in Zürich hält

Er berichtet seinen Amtsbrüdern darin von der traurigen Geschichte einer

Familie aus seiner Pfarrgemeinde: "Dises dermahl aus 22 Erwachsenen und 6

minderjährigen Peisonen bestehende Çeschlecht hatte das Schiksal, von einem

Stammvatei herzukommen, dei sich A" 1728 odei 29 duich den Strik entleibte.
Zween seiner Söhne, die zahlreiche Haushaltungen hatten, endeten, dei einte
A° 1739, dei andeie A° 1751 auf die gleiche tiauiige Art ihr Leben. Dadurch

*) Das vorliegende Referat stützt sich auf meine Dissertation "Selbstmord, Melancholie und

Religion im Alten Zürich, 1500-1800", die im November 1983 abgeschlossen und im Januar 1984

auf Antrag von Prof. Dr. Rudolf Braun von der Philosophischen Fakultät I der Universität
Zürich angenommen worden ist. Die folgenden Ausführungen sind aus Platzgründen thesenhaft
knapp gefasst, was ihnen einen etwas provokativen Charakter verleiht; die Differenzierungen
sowie die ausführlichen Argumentation*-n und die Belege dazu finden sich in meiner Dissertation.

Ich danke Ueli Pfister und Albert Tanner für ihre Ermutigung.

1) Zentralbibliothek Zürich, Archiv der Ascetischen Gesellschaft (Asc), B II 93.



38

wurden die übeibliebenen Kinder und Qeschwistei nicht nui mit äusseistei
Betrübnis erfüllt, sondei sogai auf die erbärmliche Furcht gebracht, das

Uebel stehe entweder so sehr cm Qeblüte, oder ihr Stammvater müsse sich auf

eine so ausserordentliche Weise versündiget haben, dass besoiglich noch

mehrere von ihnen zu gleich traurigem Schiksal bestimmt seyen. "

Tatsächlich scheint dieser Familie, wie es Brennwald ausdrückt, das Uebel

im Blut zu stecken: Neben den drei Männern, die erwähnt worden sind, haben

sich nämlich ein weiterer Mann und eine Frau erhängt, der Mann, weil er

sein eigenes Kind überfahren und seine Verschuldung befürchtet hat, die

Frau, weil sie an ihren Sünden verzweifelt ist und sich aus Gottes Gnade

ausgeschlossen gefühlt hat; daneben ist ein Enkel des unglücklichen
Stammvaters wegen seiner Melancholie ins Spital eingeliefert worden und dort
eines ungeklärten Todes gestorben, und ausserdem haben zwei Frauen aus

dieser Familie auf dem Sterbebett dem Seelsorger gestanden, "dass auch sie

öfters Versuchungen zum Selbstmord gehabt, sich aber durch- ^obäit ullcmri/

wieder haben helfen können. "

Von den noch lebenden Familienmitgliedern leiden, wie Brennwald berichtet,
fünf weitere an Schwermut und Versuchungen zum Selbstmord: Der älteste der

Männer "verfällt öfters von einem Extrem aufs andere, und hat denn die

allerfinstersten Stunden, m welchen er in sprachloses Staunen veisizt
wird, gewaltig seufzt, und sorgfältig bewacht werden muss"; der zweite
entläuft gelegentlich nachts in den Wald; der dritte, "ein ganz fieudenlosei

finsteiei Mann, der sich über j.ede Kleinigkeit fast z11 Tode giämen kann",

lässt häufig, von Aengsten geplagt, den Pfarrer rufen, um mit ihm zu beten,
und eine Frau ist nach dem Tod ihres einzigen Sohnes in eine so tiefe
Schwermut versunken, dass sie an Banden angeschlossen worden ist.

Trotz ihrer sündigen Gedanken aber mag Vikar Brennwald diese Familie nicht
verdammen, sondern räumt zu ihren Gunsten ein: "Ich muss doch beynahe von

alten, dee ich gekennet habe, sagen: Es send übeihaupt biafe, redliche,
chiistlichdenkende, moralisch gute Leuthe, von denen man nicht nur nichts
böses weiss, sondern die in vielen Stäken z- Ex. jji der Gutmütigkeit, Dienst-

feitigkeit, guten Kinderzucht, in der Liebe zum Cebätt, im flecssigen und

sehr aufmerksamen Besuch des Gottesdienst s - anderen zum Muster vorgestellt
werden können. "



39

Soviel zur Geschichte der unglücklichen Familie Schmid aus Kloten, wie sie

Vikar Brennwald in der Asketischen Gesellschaft berichtet. Sie ist hier als

Beispiel ausgewählt worden, da sich daran die Problematik von Studien über

Geisteskrankheiten in früheren Epochen anschaulich aufzeigen lässt. Die

Frage stellt sich nämlich, ob sich Schicksale wie jenes der Familie Schmid

sozialhistorisch deuten lassen oder ob sie nur von der universalen Verbreitung

der wichtigsten geistigen Störungen zeugen.

2. Die moderne Psychiatrie, die die meisten Erscheinungsformen der Depressio-
2

nen auf physische Defekte zurückführt könnte einen Fall wie jenen der

Familie Schmid leicht erklären: All die Melancholiker in diesem Geschlecht

haben die Neigung zur Schwermut offensichtlich ererbt; sie zeigen die

charakteristischen Persönlichkeitsmerkmale der Depressiven, wie Ordentlichkeit

und Arbeitseifer, und leiden an ihren typischen Symptomen, nämlich an

Versündigungswahn, Verschuldungsängsten und Selbstmordneigungen Das

Beispiel dieses Geschlechts würde demnach die universale Verbreitung der

Depressionen belegen; es liesse sich aber nicht sozial-historisch interpretieren.

Die Psychiater würden also versuchen, den Historikern in diesem Fall die

Zuständigkeit abzusprechen, ihnen ein Forschungsobjekt zu entziehen, da es

nicht dem historischen Wandel unterworfen sei. So leicht sollten sich aber

die Sozialwissenschaftler nicht als inkompetent erklären lassen: Eine

historische Erforschung der Geisteskrankheiten, die sich von sozial

anthropologischen Erkenntnissen leiten lässt, kann nämlich wichtige Ergebnisse

liefern und selbst die Psychiatrie zu einer Ueberprüfung ihrer Dogmen

anregen.

2) Vgl. dazu Aaron T. BECK, Depression. Clinical, Experimental and Theoretical Aspects,
New York 1967; Jiri BOJANOVSKY u. Hannes STUBBE, Per depressive Mensch. Individuelle und

gesellschaftliche Aspekte der Depressionen, Stuttgart 1982; Gerhard IRLE, Depressionen.
Menschen in seelischer Not, Stuttgart 1974.

3) Vgl. IRLE, a.a.O., S. 91.



40

Drei Fragestellungen sollten bei diesen Studien im Vordergrund stehen:

1. Wie werden psychische Störungen in vergangenen Epochen von den Zeit¬

genossen wahrgenommen, klassifiziert und behandelt?

2. Zeigen die als geisteskrank bezeichneten Patienten typische Persönlich¬

keitsmerkmale und Verhaltensmuster?

3. - die zentrale Frage: Lassen sich die Symptome und die Verbreitung von

psychischen Erkrankungen mit den soziokulturellen Bedingungen erklären?

Auf diese drei Fragen versucht der vorliegende Aufsatz für die Melancholie

im Alten Zürich Antworten zu skizzieren, zuerst in aller Kürze auf die

ersten beiden, danach etwas ausführlicher auf die dritte nach den

soziokulturellen Bedingungen für die Verbreitung der Schwermut, das eigentliche
Problem. Auch dazu kann er allerdings aus Platzgründen nur einige Thesen

entwickeln.

3. Wenn sich die Historiker mit Geisteskrankheiten beschäftigen, können sie

sich nicht um das Problem herumdrücken, um das alle Studien der "Cioss-

Cultuial Psychology" kreisen: die kulturspezifische Wahrnehmung psychischer

Störungen. So lässt sich auch im Alten Zürich nicht ein festes Konzept der

Melancholie annehmen, denn die Auffassung davon wandelt sich um 1700

grundlegend: Im 17. Jahrhundert gelten nämlich Traurigkeit, Schuldgefühle oder

gar Versuchungen zum Selbstmord als Prüfungen Gottes, beziehungsweise als

Anfechtungen des Teufels, in denen sich die Frommen zu bewähren haben, um

den wahren Glauben und damit die Gewissheit der Erwählung zu erringen. Aus

diesem Grund werden die Schwermütigen kaum medizinisch behandelt, sondern

geistlich getröstet: Die Erbauungsbücher, die die Angefochtenen ihres Seelenheils

versichern wollen, so zum Beispiel "Schwermüthiges Gewissens Trost

Fried und Freude", die "Uebung der Standhaftigkeit" oder die "Seelen-Cui"

gehören deshalb im 17. Jahrhundert zur meistverkauften Literatur Dagegen

4) Otto CASMANN, Schwermütiges Gewissens Trost Fried und Freude; oder Innerliche und sehr trost¬
reiche Ansprache und Ermahnung / in der Person Jesu Christi /An alle Schwermütige/ Trawrige /
Bussfertige Christen hertzen, Zürich 1612; Johann Rudolf HOfMEISTER, Praxis perseverantiae
d.i. Uebung der Standhaftigkeit, Zürich 1671; Jakob MEYER, Geistliche Seelen-Cur, wie dieselbe
mit Krankenen u. Sterbenden solle fürgenommen werden, Zürich 1697. Vgl. zur Verbreitung der

Erbauungsliteratur in Zürich auch Marie-Louise VON WARTBURG, Alphabetisierung und Lektüre.
Untersuchung am Beispiel einer ländlichen Region im 17. und 18. Jahrhundert, Bern 1981, S. 167.



41

sind im Spital nur wenige an Schwermut leidende Kranke zu finden: Zwar werden

einige als angebliche Melancholiker eingeliefert; diese Patienten zeigen

jedoch selten die Anzeichen der Schwermut, sondern werden meist wegen ihres

verdächtigen abweichenden Verhaltens verwahrt.

Erst seit der Wende zum 18. Jahrhundert setzt sich die Auffassung durch,

dass die Melancholie eine Krankheit sei: Als Ursachen dafür gelten einerseits

körperliche Störungen, so - wie Georg Gottlieb Offterdinger annimmt -

"voiheigegangene Kiankheiten (Klotze, Flüsse/, Schwangeischaften, alleiley
Unoidnungen und Fehler bey dem monatlichen Geblüt, und in den Geburtstheilen,

unmässiger ßeyschlaf, andeie unmässige Ausleeiungen, allzuvieles Sitzen

usw.", anderseits aber auch seelische Erschütterungen, beispielsweise

"heftige Gemüthsbewegungen", "empfindlichei Veidruss über einen eilittenen

grossen Verlust" oder auch "eine jede Uebeispannung dei Seelenkiäfte, sowohl

in politischen, irdischen, als geistlichen, Betrachtungen, wobey man Tag und

Nacht mit eineiley Sache umgeht". Als wichtigste Ursache, die die Anfälligkeit

für die Melancholie erst begründe, bezeichnen aber alle Autoren die

Dickflüssigkeit des Blutes; deshalb empfehlen sie zur Behandlung das

Aderlassen, Klistiere oder Trinkkuren, also Mittel, die dem Körper das angeblich

verdorbene Geblüt entziehen sollen

Aufgrund der Wahrnehmung der Melancholie als Krankheit kommen im 18.

Jahrhundert zunehmend schwermütige Patienten zur Behandlung ins Spital, und um

die Wende zum 19. Jahrhundert stellen die Geistlichen besorgt die weite

Verbreitung seelischer Erkrankungen fest. So referiert beispielsweise

Pfarrer Müller 1808 vor der Asketischen Gesellschaft über das Thema "Woium

es seit mehiein fahren mehr als je schweimüthige Peisonen giebt" und klagt
in diesem Vortrag: "Och mag hinkommen, wohin ich will, so vernehme ich mehr

als je von meinen lieben Amtsbrüdeien, dass sie jene bedauernswürdigen
Menschen z11 trösten haben, die man Schweimüthige heisst. Bald in jeder kleinem
oder grössern G&neind zählt man es diesmal unter die am häufigsten vorkam—

mende Geschäfte, mit halb odei ganz Venukten umgehen zu müssen. "

5) Georg Gottlieb OFFTERDINGER, Anleitung für das Landvolk in Absicht auf seine Gesundheit,
Zürich 1773, S. 571.

6) Asc B IV 84.



42

Ausserdem sorgen sich die Pfarrherren auch über die Zunahme der Selbstmorde,

die in mehr als der Hälfte der Fälle mit der Melancholie begründet werden.

Schon im letzten Viertel des 17. Jahrhunderts haben die Oberhäupter der

Kirche den Suizid erstmals als Gefahr erkannt, und 1695 hat der damalige

Antistes, Anton Klingler, gar "aus trmgender und erhäuschender Notwendigkeit

dei Sach" ein fast fünfhundert Seiten starkes Buch über den Selbstmord

verfasst ; hundert Jahre später aber scheint das Problem wie nie zuvor zu

drängen. Der Selbstmord sei "fuichteilich-zahtieich", stellt beispielsweise
Johann Caspar Ulrich, Pfarrer am Fraumünster, fest und in einem Vortrag

über den Suizid vor der Oekonomisehen Gesellschaft zeichnet auch Johann

Heinrich Waser ein düsteres Bild: "Bey uns, ach leider! in unserem Zürich!

ist dei Selbstmord noch gernejner als in London, und so vii man bis dahin aus

Nachnchten weiss, iigendwo in der ganzen Welt; soll das so fortgehen und

können keine Mittel den Leichtsinn und Jneligion zusteüien ausfündig
gemacht weiden, so eibarme sich Gott unserer Stadt und unserer Nachkommen-

schaft." Die Zahlen der gemeldeten Selbstmorde, so zweifelhaft sie sein

mögen, bestätigen diesen Eindruck: Während nämlich aus dem 16. Jahrhundert

kaum Fälle bekannt sind und im 17. Jahrhundert etwa 10 Selbstmorde pro Jahrzehnt

verzeichnet werden, steigt die Rate im 18. Jahrhundert bis auf 50

Fälle pro Jahrzehnt an. Die Geschichte der Familie Schmid aus Kloten mag

also, wie Vikar Brennwald feststellt, ein besonders bedenklicher Fall sein;
die Melancholie, an der dieses Geschlecht leidet, aber gilt im ausgehenden

18. Jahrhundert in Zürich als weitverbreitete Krankheit.

4. Ebenfalls nicht atypisch - und damit wird der zweite Problemkreis ange¬

schnitten - ist die Familie Schmid in bezug auf ihren Lebenswandel. Ebenso

wie dieses Geschlecht, dem Vikar Brennwald eine musterhafte Dienstfertigkeit,

7) Anton KLINGLER, Selbstmord / oder Notwendiger Bericht von dem Greuel des Selbst-Mords, Zürich
1691.

8) Vorwort zu Johann Jacob HEGNER, Gründliche Betrachtung über die Selbst-Entleibunq, welcher
beyqefüqt ist eine Predigt über eben diese wichtige Materie, von Johann Caspar Ulrich,
Pfarrer zum Fraumünster, Zürich 1767, S. 10.

9) Johann Heinrich WASER, Betrachtung über den Selbst-Mord im Zürich-Gebiet als ein Bewies des

Verfahls der Tugend, und überhand nemmenden Lasteren, ZB L 459 (1778).



",3

f
nil

n„n r^
Zahl der berichteten Selbstmorde, 1500-1798

Kinderzucht und religiöse Pflichterfüllung nachrühmt, werden die meisten

Schwermütigen und die Selbstmörder, die sich aus Melancholie umgebracht

haben, von ihren Geistlichen gelobt, sie hätten sich eifrig um ihren Glauben

bemüht, fleissig den Gottesdienst besucht und sittsam gelebt. Im Gegensatz

zur Auffassung von Klingler, der die Selbstmörder als "Werkzeuge des

Teufels" verdammt, oder von Waser, der die Verzweiflung am Leben auf die

Irreligion zurückführt, scheinen die Schwermütigen also zu den vorbildlichen

Stillen im Lande zu gehören.

Belegen lässt sich dieser Eindruck vor allem mit zwei Beobachtungen:

Einerseits finden sich unter den 430 Selbstmördern aus der Landschaft, die

von 1500 bis 1800 nach Zürich gemeldet werden, 41 Männer, die dem Stillstand

angehören, sowie 19 Familienmitglieder von Amtsträgern; mindestens

60 oder fast 15 % der Opfer stammen also aus der dörflichen Ehrbarkeit.
Auch die Familie Schmid gehört zu dieser Schicht: Bereits der Vater sowie

der Grossvater des von Brennwald als "òìammvater" bezeichneten Jacob Schmid



44

haben das Amt des Landrichters versehen, und ausserdem finden sich mehrere

Stillständer in diesem Geschlecht. Anderseits beweist auch bei Selbstmördern

mit niedrigerem sozialem Status oft ihr Bücherbesitz, dass sie sich ernsthaft

um den Glauben bemühen, und gelegentlich vermerken die Pfarrherren gar,
die Verwirrung der Melancholiker sei beim Lesen geistlicher Bücher

ausgebrochen.

Ausserdem verweisen die Aengste, Selbstbezichtigungen und Wahnvorstellungen

der Schwermütigen auf ihre intensive Auseinandersetzung mit den Forderungen

der Kirche: Wie die Frauen aus der Familie Schmid klagen sie meist über

ihren fehlenden Glauben, beweinen ihre Missetaten, die ihnen nicht vergeben

werden könnten, fürchten schreckliche Strafen und fühlen sich, da sie sich

der Sünde wider den Heiligen Geist bezichtigen, aus der geringen Zahl der

Erwählten ausgeschlossen.

Offensichtlich hängt die Melancholie also eng mit der Religiosität zusammen,

so auffallend gar, dass seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert auch die

Zürcher Geistlichen diese Beziehung erkennen: Nachdem 1780 in London und

1785 sowie 1799 in Leipzig Schriften erschienen sind, die sich mit der

sogenannten religiösen Melancholie auseinandersetzen beschäftigen sich

einige Mitglieder der Asketischen Gesellschaft ebenfalls mit den Leiden der

Schwermütigen, die an ihrem Glauben verzweifeln.

Als Zeuge sei nur Pfarrer Beyel aus Flaach angeführt, der 1810 "lieber die

Zweckmässige Behandlung der Schwemnüthigen, welche vom chiistlichen Seel-

soigei z" befolgen ist" einen Vortrag hält und darin feststellt: "Sey es als
eine Uisache odei als eine Folge diesel Kiankhect anzusehen, so unteifangen

sich einige diesel Ait Schweimüthcgen, das innere Wesen der Gottheit ji/
ergründen; durch die Versuche, - den anzuschauen, der da wohnet in einem

Lichte, z11 welchem Niemand kommen mag, den kein Mensch gesehen hat, noch

sehen mag, - veisteigen odei vertiefen sie sich in ihren Gedanken... Auch

Leute, welche mit Hände-Arbeit sich abgeben, solche sogar, welche damit ihr

10) Benjamin FAWCETT, Ueber Melankolie, ihre Beschaffenheit, Ursachen und Heilung, vornämlich
über die so genannte religiose Melankolie, ^eicoig 1785 (engl. _:ooo- P30); Beobachtunger
und Erfahrungen über Melancholische, besonders über die Religiöse Melancholie von einem

Prediger am Zuchthause zu T., Leipzig 1799.



4 b

tägliches Brot im Schwecsse ihres Angesichts verdienen sollten, können sich

durch überspanntes Nachdenken und Erforschenwollen solcher Sachen, welche

dem eingeschränkten Menschenveistand uneneichbai sind, und nach der weisen

Anordnung des Herrn für uns Erdbewohner seyn so-llen, einer düstern Zweifel-
sucht m dee Arme werfen. " Soweit zu den beiden Fragen nach der Wahrnehmung

seelischer Erkrankung und zu den Persönlichkeitsmerkmalen der Patienten.

Die Melancholie wird also im 18. Jahrhundert als Krankheit mit sowohl

körperlichen wie auch seelischen Ursachen beurteilt; sie scheint sich zu

verbreiten und beunruhigt deshalb die Oberhäupter von Staat und Kirche. Während

im 17. Jahrhundert vor allem Verdächtige mit abweichendem Verhalten als

Melancholiker verwahrt worden sind, finden sich im 18. Jahrhundert unter den

Opfern in der Mehrzahl Fromme, die sich durch einen sittsamen Lebenswandel

und eifrige Bemühungen um ihren Glauben ausgezeichnet haben: Zwischen der

Schwermut und der Religiosität scheint demnach eine enge Beziehung zu

bestehen.

Die Art dieser Beziehung bleibt allerdings zu untersuchen: Zu entscheiden

ist über die von Pfarrer Beyel aufgeworfene, jedoch nicht beantwortete Frage,

ob die Beschäftigung mit der Religion als Ursache oder als Folge der

seelischen Erkrankung zu betrachten sei.

5. Für die Annahme, dass die Beschäftigung mit der Religion die Folge der Er¬

krankung an der Melancholie sein könnte, sprechen einige Beobachtungen: Die

Kranken können sich der Betreuung durch die Seelsorger nicht entziehen; sie

finden Trost und Erklärungen für ihren Zustand in der Erbauungsliteratur,
und aufgrund der charakteristischen Verhaltensweisen der Melancholiker gelten

sie für die Pfarrherren als vorbildliche Gemeindeglieder. Die Vertreter
einer neurophysiologischen Erklärung für die Depressionen würden also

argumentieren, die Melancholie trete im Alten Zürich ebenso häufig auf wie

in allen anderen Kulturen, da sie von Störungen im Körperhaushalt ausgelöst

werde; sie werde aber in einer Gesellschaft, in der die Kirche auch das

Alltagsleben des Volkes durchdringe, zwangsläufig religiös geprägt. Hier

soll aber die sozialanthropologische Sichtweise vertreten werden. Im folgen-

11) Asc B V 5.



46

den ist deshalb die These darzulegen, dass die Verbreitung der Schwermut im

Alten Zürich auf den kulturellen Wandel zurückzuführen sei und dass vor

allem die Religiosität, wie sie die reformierte Kirche fordere, die

Gläubigen zur Melancholie neigen lasse, dass sie also die Ursache von

seelischen Erkrankungen sein könne.

Mit psychologischen Depressionstheorien lässt sich zeigen, dass die
reformierte Kirche durch die Verhaltensänderungen, die sie von ihren Gläubigen

fordert - von einer strengeren Kinderzucht bis zur Zähmung der Affekte -

die Bedingungen schafft, unter denen Erkrankungen an der Schwermut häufig

auftreten. Dieser Zusammenhang lässt sich hier nicht ausführen; im folgenden

sollen nur drei Argumente dargelegt und an Beispielen veranschaulicht werden:

Die Verbreitung der Melancholie und die häufigen Selbstmorde im Alten Zürich

widerspiegeln
a) die Stärkung der Autoritäten durch die Kirche und den Aufbau einer

Kontrol1instanz in den Seelen der Gläubigen,

b) den Kampf der Geistlichen gegen die animistische Weltauffassung und

c) die Abschaffung der Rituale in der reformierten Kirche sowie die reli¬
giösen Uebungen, die von den Frommen gefordert werden.

a) Zahlreiche Selbstmorde und Erkrankungen an der Schwermut lassen sich dar¬

auf zurückführen, dass die Zürcher Kirche die Autoritäten - Vögte,

Pfarrherren, Väter - stärkt: Die Geistlichen, die vor allem im 17.

Jahrhundert als Zürner für Gott von ihren Kanzeln blitzen und donnern, sowie

die Väter als die strafenden Stellvertreter des Allmächtigen können mit

ihren verdammenden Urteilen, die bis in alle Ewigkeit gelten, die Opfer

in die Schwermut stürzen oder gar in den Tod treiben.

Dieser Zusammenhang lässt sich an einigen Fällen beobachten: So er-
schiesst sich beispielsweise der vierzigjährige Felix Wolf, der immer

noch "ßuebli" genannt wird, nachdem ihn bei der Heimkehr nach dreitägigem
Herumschweifen sein alter Vater gescholten hat, "mi er ihm dörfe under di
Augen kommen"; der junge Jacob Weidmann erhängt sich, weil ihn sein Vater

wegen eines Diebstahls von Eicheln und Bohnen mit einem Strick geschlagen

hat; Hans Jacob Scherer hat geklagt, dass er "nit mehr für seinen Vater

kommen dörffe", und die Tochter von Rudolf Sedelegger ertränkt sich, weil



47

ihre Hausgenossen sie beim Stehlen ertappt haben und drohen, "söllichs
dem Vater anzezeigen"

Aus ähnlichen Gründen richten sich auch Selbstmörder die von ihrem

Pfarrer gescholten worden sind oder die Verurteilung nur fürchten: So

fällt - um nur ein Beispiel anzuführen - Hans Blattmann einem Missverständnis

zum Opfer; als Grund für seinen Selbstmord gibt er nämlich an,

"dass Hr. Pfahier vor etwas Zelts eine gar ernstliche Predig über den

1. Veis im Evang. $oh. is am 1. Cap. gehalten, und untei andeiem gesagt,

dei Nam Johannes heisse gnaden- odei huldenieich, odei dei Begnadigte,

es seyjjid abei vjitl, die disen schönen Namen Johannes tiagmd, aus ihiei
Auffühiung abei zeigind, das sie nit Huldenieiche odei Begnadigte seyen;

und weilen ei auch Johannes heisse, habe er vermeint, ei habe auf ihne

gepiedigt, weilen Hi. Pfahier gesagt, der einte {Johannes sey seilig, dei

andeie abei veidamt worden (Randbemeikung vom Pfanei im Bericht: dises

hat der Entleibte uniecht veistandenl. Dises seye ihm auch allezeit sehi

schwehi eingelegen, und hab vermeint, das Hr. Pfahiei und iederman ihne

allezeit darumb anschauwind. "

Wichtiger noch als diese Urteile der Autoritäten, seien sie wirklich oder

nur eingebildet, aber ist der Spruch der inneren Stimme: Die reformierte
Kirche weckt in ihren Gläubigen das Gewissen; sie baut in ihnen erst die

seelische Kontrollinstanz auf, die wir heute Ueber-Ich zu nennen pflegen.
Die Geistlichen fordern nämlich eine Erziehung, die die Kinder daran

gewöhnt, alle ihre Taten, Gedanken und Gefühle vor der Stimme Gottes in

ihrem Herzen zu verantworten; sie verlangen von den Frommen, täglich ihre

Seele zu prüfen, und sie zwingen die Kirchgänger, sich vor dem Abendmahl

ihrer Reinheit von Sünden zu versichern, damit sie Brot und Wein nicht

unwürdig, also zu ihrem Verderben empfangen.

Die unerbittlichen Forderungen des Gewissens, das nach der Vorstellung
von Antistes Klingler einer feurigen Schlange gleich "recsset und beisset /

12) Staatsarchiv Zürich (StAZ), A 124.5, A 135.4, A 150.5, A 124.3.

13) StAZ A 150.7.



48

14
würget und brennet /sticht und haut / naget und plaget" führen aber

bei vielen Gläubigen zu Selbstbezichtigungen und stürzen sie manchmal in

eine tödliche Verzweiflung: Von vielen Selbstmördern wird berichtet, sie

hätten über ihre nicht zu vergebenden Sünden geklagt, an ihrer Erwählung

gezweifelt oder gar verlangt, sie sollten von der Obrigkeit für ihre

Verfehlungen hingerichtet werden.

Der Protestantismus kann Sünder in den Tod treiben, da er keine Möglichkeit

bietet, für eine Missetat zu büssen und sich damit zu entlasten.

Diese Gefahr erkennen auch die Gnädigen Herren von Zürich: Beunruhigt

von den zahlreichen Selbstmorden um die Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert

fragen sie sich in einem Beschluss von 1710, "obe ein solches dahei

lühien möchte, dass eint und andeie Person, wann sie mit beschwehrtem

Gewüssen beladen, nicht wüssen, wo sie Hilf und Trost finden, und aus

ßeysorg, dass sie in zej-tliche Schmach und Schand gerathen möchten, auch

ihren Seelsorger nicht offenbahien, sondern es bey ihnen selbst ver-
trucken, bis sie es länger nicht mehr eileiden und in die tiauiige Ver-

15
Zweiflung geiathen thüegind"

b) Ebenfalls in die "traurige Veizweiflung" geraten können die Gläubigen,

wenn sie Unglück erleiden: Sie verlieren nämlich die Möglichkeiten,

Schicksalschläge zu erklären und sich dagegen zu wehren, da die
reformierte Kirche gegen die animistische Weltauffassung kämpft; sie dürfen

die Mutter Gottes, die Heiligen oder auch gute Geister nicht mehr um

Hilfe anrufen, da die Geistlichen all diesen Vermittlern zwischen den

Menschen und dem Allmächtigen keinen Einfluss mehr zugestehen und davor

warnen, vom Teufel und seinen bösen Geistern Hilfe zu erwarten, und die

Gläubigen müssen schliesslich auch ihre Gefühle unterdrücken, da sie die
Kirche als Eingebungen des Satans verdächtigt und unmässiges Trauern

verurteilt, da es von Hoffnungslosigkeit zeuge.

Die Frommen müssen Schicksalsschläge nach der protestantischen Ethik als

14) KLINGLER, a.a.O., Einleitung.

15) StAZ B II 710, 7.10.1710.



49

göttliche Prüfung verstehen; nur selten aber können sie sich, wie die

Geistlichen fordern, mit der Geduld Hiobs in ihr Geschick fügen: Oft

spüren sie sündige Gedanken in ihren Herzen aufsteigen, zweifeln an der

Allmacht Gottes oder sehen gar den Leibhaftigen, der ihnen seine Dienste

anbietet; gerade deshalb müssen sie sich jedoch mit Gewissheit verdammt

fühlen. So ertränkt sich beispielsweise Jogeli Es, nachdem er gestanden

hat, "es hab ihm etwas träumet, ei wolle odei döife es niemand sagen",

und eine Melancholikerin im Spital bekennt gar, "sie habe den gotts-
lästeilichen Gedanken gehabt, sie wolle Gott den Vater töden"

Exemplarisch darstellen lässt sich das Problem an der Geschichte der

Magd Elisabeth Mathys. An einem Sonntag morgen im Jahr 1698 spaziert sie

von Zürich nach Riesbach und liest auf dem Weg in der "Uebung der

Gottseligkeit" von Johann Habermann vom Zustand der Verdammten in der Hölle.

Sie bricht deswegen in Tränen aus und begegnet so einem Mann, "der sie

gefiaget. waium sie also weine? Geschehe gewüss von deswegen, weilen

sie aim seye. Dem sie geanthwoitet: /a sie seye mangelbahi genug. Daiauf

dei Mann: Wann sie Gelt veilange, so wolle ei ihien geben, mit vermelden

es seyen mehr. Leüth in der Statt, die auch von ihme empfangen haben.

Darüber sie gesagt: sie könne aber ihme nichts zum Underpfand geben. Der

Mann versetzte: seye nit notwendig, wann sie ihme nur ein Zedulejn von

ihrer Hand, darin ihr Nam stehe, zu4l£tle, so seye es genug. Und fügte

anbey, sie solle, nach Mittag umb 2 Uhren - wideiumb an dis Oith kommen,

er wolle auch erscheinen, und sich weiters mit ihren eispiechen. "

Da aber sei ein Knabe an ihnen vorbeigegangen, erzählt Elisabeth Mathys

zwei Jahre später den Pfarrherren, die sie im Spital besuchen, wo sie

wegen ihrer Melancholie liegt. Der Knabe habe nur sie, nicht aber den

Mann gegrüsst, und sie habe ihm mit "Dank du Gott" geantwortet. Darauf

aber sei der Mann mit schrecklichem Krachen verschwunden, und sie sei in
Ohnmacht gefallen: Elisabeth Mathys ist dem Teufel begegnet

Was die Magd erlebt, ist dem Volk vertraut, denn es kennt zu dieser Zeit
noch Praktiken, um die Hilfe der bösen Mächte zu beanspruchen. Da Elisa-

17) StAZ A 27.129.



50

beth Mathys aber vor einigen Jahren wegen ihrer Verfehlungen im Schellenwerk

gezüchtigt worden ist und sich seither eines frommen Lebenswandels

beflissen hat, kann sie die Begegnung mit dem Leibhaftigen nicht mehr

als Chance verstehen, Reichtum oder Macht über andere Menschen zu erlangen:

Sie fühlt sich vom Bösen verfolgt, glaubt sich deshalb verdammt und

versinkt in der Melancholie.

c) Die Frommen können aber nicht nur an ihrer Erwählung zweifeln, weil sie

vom Teufel angefochten werden, sondern weil sie den wahren Glauben nicht
fühlen.

Seit der Reformation sind nämlich in der Zürcher Kirche alle Rituale -

mit Ausnahme des Abendmahls dreimal im Jahr - abgeschafft; die Geistlichen

lehren, dass die Menschen den Allmächtigen nur in der persönlichen

Zwiesprache erkennen könnten. Während diese Theologie aber bei den

Reformatoren die stolze Ueberzeugung der aufstrebenden Stadtbürger ausdrückt,

die sich von der Bevormundung durch die römisch-katholische Kirche

befreien, lastet sie im 17. und 18. Jahrhundert wie ein Alb auf den Gläubigen:

Einerseits fällt es ihnen aufgrund ihrer Krisenerfahrungen zunehmend

schwerer, die Gewissheit ihres Seelenheils zu erlangen, anderseits setzen

die Geistlichen seit 1560 die Praedestinationslehre durch, schränken die
Zahl der Erwählten, denen sie das Himmelreich versprechen, immer weiter
ein und predigen mit Vorliebe über die tödliche Sünde wider den Heiligen
Geist oder die Qualen der Verdammten in der Hölle. Die verunsicherten

Gläubigen können in der Erbauungsliteratur Trost suchen, werden dadurch

aber nur weiter verwirrt und geraten in einen Teufelszirkel der Verzweiflung.

So versichert beispielsweise Jacob Meyer seinen Lesern: "Die Gnadenwahl

ist eine solche herrliche Genade /dass see so wenig kan veiboigen
bleiben bey einem auseiwehlten als die Sonne /wann sie aufgegangen ist. "

Und Johannes Schedler erklärt in seinem Fragenbüchlein: "Bist du auch

aus dei zohl der auserwehlten? 'Ja /Gott sey lob. Wer veisicheiet dich
dessen? Gott dei heilig Geist. Wie versicheret er dich? Er schreyet in
meinem herzen Abba / Vatei. "

18) Jacob MEYER, Trostguell der Gnadenwahi, Basel 1677, S. 165; Johannes SCHEDLER, Geistliches
Jahrwerk für die Kinder: Das ist / Kurzer Haus-Catechismus, Zürich 1678, S. 53.



Die Gläubigen aber, die diesen Schrei nicht vernehmen und auch die Sonne

in ihrem Herzen nicht aufgehen fühlen, quälen sich, den wahren Glauben zu

erringen; sie vertiefen sich weiter in ihre religiösen Uebungen, prüfen

unerbittlicher ihre Seelen und verzweifeln an ihrer unüberwindlichen

Verderbtheit.

So lässt sich verstehen, dass die meisten Selbstmörder und Melancholiker,

deren Geschichten uns überliefert sind, klagen, sie könnten den wahren

Glauben, das einzige sichere Zeichen der Erwählung, nicht fühlen und

seien deshalb gewiss verdammt. Von Jacob Unholz beispielsweise wird

berichtet, "wie er die gemeinen Artikel des Glaubens angefangen und

gesprochen. Jch glaube in einen Gott, habe er unterbrochen und by sich

selbs gesagt, j.a wann ich könte glauben"; Barbel Schmid klagt "über die

Schwachheit ihres Glaubens und dass der böse Feind by ihro alle Verhecs-

sung des Worts Gottes zweifelhaft machen wolle", und Jörg Meyer antwortet

seinem Pfarrer auf die Frage nach der Ursache für seine Schwermut, "er

könne nit mehr beten, und entpfinde us synem Gebet keinen Trost, habe

verschinen Wienacht das H. Nachtmahl ohnwürdcg entpfangen, und von Gott

keine Verzychung syner Sünden ju hoffen. Er seig schwehrlich gestraafft,
dass er auch mit 2} Jahren keine Predig, wegen be schwehrlich en Gehörs

habe können verstahn, und wan er glych in der Bibel selbs gelesen, so

seigs ihm doch nit z" Herzen gegangen". Schliesslich treibt die Forderung

der Kirche nach dem wahren Glauben, den er trotz aller Anstrengungen

nicht empfinden kann, den unglücklichen Jörg Meyer in den Tod: Er bringt
sich - wie andere Fromme - selber um, weil er das Seelenheil, das nur

19
wenigen versprochen ist, nicht zu erlangen glaubt

Abschliessend soll nochmals auf das Schicksal der Familie Schmid aus

Kloten zurückgeblendet werden, deren Geschichte die vorliegenden Ausführungen

einleitet: Bei diesem Geschlecht fällt die enge Beziehung zwischen

der Religiosität und der Melancholie auf: Viele Familienangehörige leiden

an religiösen Schuldgefühlen und Aengsten, werden aber anderseits auch

wegen ihres vorbildlichen Lebenswandels vom Seelsorger gerühmt.

19) StAZ A 129.2, A 128.9, A 124.4.



b?

Der vorliegende Aufsatz hat hoffentlich gezeigt, dass diese Familie kein

abwegiges Beispiel ist, sondern in nur etwas auffälligerer Art Charakteristika

aufweist, die bei den Untertanen im Alten Zürich weiter verbreitet

sind, und dass anderseits die Religiosität nicht der Ausdruck einer

Anlage zur Melancholie zu sein braucht, sondern als Ursache der Schwermut

angenommen werden kann: Zahlreiche Fälle lassen sich nämlich auf die von

der Kirche durchgesetzten Prozesse des kulturellen Wandels zurückführen

von denen drei genannt und mit Fallbeispielen veranschaulicht worden sind

- 1. die Stärkung der Autoritäten und der Aufbau des Gewissens, 2. der

Kampf gegen die Vertrautheit mit übernatürlichen Mächten und 3. die
besonderen Forderungen des protestantischen Glaubens.

An den Schicksalen einiger unglücklicher Menschen lässt sich so die
Bedeutung der Kirchengeschichte für den Alltag des Volkes ermessen und

vielleicht auch das Gewicht des kulturellen Erbes erahnen, das noch immer

auf uns lastet.


	Religiosität und Melancholie : das Beispiel des alten Zürich

