
Zeitschrift: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Société Suisse d'Histoire Economique et Sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 3 (1984)

Artikel: Religion und Gesellschaft in der frühen Neuzeit : Einführung in
Methoden und Ergebnisse der sozialgeschichtlichen Religionsforschung

Autor: Greyerz, Kaspar von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-5472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-5472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


13

RELIGION UND GESELLSCHAFT IN DER FRÜHEN NEUZEIT

(EINFUHRUNG IN METHODEN UND ERGEBNISSE

DER SOZIALGESCHICHTLICHEN RELIGIONSFORSCHUNG)1

Kaspar von GREYERZ

Die Rolle der Religion in der vorindustriellen Gesellschaft Europas kann

wohl kaum überschätzt werden. Sie beschränkte sich keineswegs auf das, was

sich im Raum und Rahmen der Kirche oder sektiererischer Konventikel

abspielte. Trotzdem ist die historische Beschäftigung mit Religion lange

nahezu ausschliesslich von Kirchenhistorikern und vergleichenden

Religionswissenschaftlern betrieben worden. Insbesondere im deutschsprachigen

Raum haben sich bis heute weder die historische Frömmigkeitsforschung

noch die beinahe ausschliesslich gegenwartsbezogene Religionssoziologie
aus der gewollten oder auch ungewollten Umarmung durch Kirche und Theologie

zu lösen vermocht. Wenn auch nicht zu bestreiten ist, dass dieser

Verbindung durchaus ansprechende Resultate entwachsen sind, so muss doch

aus sozialgeschichtlicher Sicht betont werden, dass diese Früchte der

1) Ueberarbeitete Fassung des am 11. November 1983 in Bern gehaltenen Vortrages. Der Text

wurde nur dort mit Anmerkungen versehen, wo sich der Nachweis nicht unmittelbar aus dem

Anhang (Auswahl aus der verwendeten Literatur) ergibt; die Kurztitelangaben in den Anmerkungen

verweisen auf den Anhang. Einzelne der hier in erweiterter Fassung vorgetragenen
Ueberlegungen sind in meiner Einleitung (Introduction) zu dem von mir herausgegebenen

Sammelband, Religion and Society in Early Modern Europe, 1500-1800, London 1984 (im Druck),
enthalten; dort finden sich auch zusätzliche Nachweise.



14

Forschung durch ein Vorverständnis von Religion als Kirchlichkeit erkauft

wurden. Damit aber verzichteten beide Teildisziplinen von vornherein auf

eine gesamtgesellschaftliche Perspektive.

Die Aufgabe der Sozialgeschichte der Religion ist dagegen die historische

Erforschung der Funktion und Bedeutung von Religion innerhalb eines

gesamtgesellschaftlichen Bezugsrahmens. Das will freilich nicht heissen, dass

zwischen ihr und der Kirchen- und traditionellen Frömmigkeitsgeschichte ein

eigentliches Konkurrenzverhältnis besteht. Vielmehr sucht die

Sozialgeschichte der Religion den Befund dieser benachbarten Teildisziplinen
kritisch zu ergänzen, indem sie ihr Erkenntnisinteresse nicht nur kirchlichem

Leben im weitesten Sinne, sondern auch der Funktion und Bedeutung des Sakralen

im Alltag des Gemeinen Mannes zuwendet; indem sie die Frage, welche

gesamtgesellschaftliche Bedeutung und Funktion kirchlich sanktionierten
Lehren und Verhaltensanweisungen in der Vergangenheit zukam, mit der ebenso

wichtigen Frage verbindet und kontrastiert, inwiefern religiöse
Alltagserfahrung dem sozialen Verhalten der Massen Gestalt zu verleihen vermochte;

indem sie schliesslich auch die von Kirchenhistorikern oft vernachlässigte

Frage nach dem Einfluss gesellschaftlicher Faktoren auf religiöse Haltung

und Verhalten von Individuen und Gruppen näher untersucht.

Richard van Dülmen hat darauf hingewiesen, dass sich die Sozialgeschichte
der Religion nicht traditioneller Religionsbegriffe bedienen kann. So

richtig ich diese Einsicht halte, so wenig erlaubt mir die mir hier

gestellte Aufgabe, auf neuere Definitionsversuche, die einer ausführlichen

Diskussion bedürften, einzugehen. Wichtig scheint mir zunächst nur die

Feststellung, dass im Rahmen einer sozialgeschichtlichen Betrachtung durchwegs

von der Historizität des Religiösen auszugehen ist. Diese einleitende

Feststellung scheint mir notwendig, auch auf die Gefahr hin, dass ich damit

bei einigen Lesern offene Türen einrenne, denn nach wie vor herrscht nicht

nur unter Kirchenhistorikern, - ich denke dabei etwa an Steven Ozment oder

Gerhard Müller -, sondern zum Teil auch unter Sozialhistorikern, wie noch

zu zeigen sein wird, etwelche begriffliche Verwirrung, wenn es um die Frage
2

der Historizität des Religiösen geht

2) Für eine ausführlichere Darstellung dieses Sachverhaltes, vgl. meinen Aufsatz: Stadt und

Reformation. Stand und Aufgaben der Forschung. Demnächst in: Archiv für Reformations-
geschichte, 78, (1985).



15

Meine weiteren Ausführungen gliedern sich in drei Abschnitte. In einem

ersten, vor allem theoretischen Teil zum Thema "Religion als kultuielles
Phänomen" stelle ich ein historisch-anthropologisches Verständnis von Religion

zur Diskussion und beziehe in diese Diskussion die Erörterung
grundsätzlicher methodologischer Probleme mit ein, die sich aus der Anwendung

funktionalistischer und strukturalistischer Ansätze ergeben. Der zweite

Abschnitt ist dem Thema "Die Refoim dei Volkskultui" gewidmet, d.h. der Frage

des Verhältnisses von Laien- und Gelehrtenkultur bzw. von leligion populaiie
und ielj.gj.on des élites in der frühen Neuzeit. Der dritte Teil trägt den

Titel "Religion und sociale Kontiolle". Er überschneidet sich zum Teil

thematisch mit dem vorangegangenen Abschnitt und gilt der Vertiefung und

Konkretisierung desselben. Unter dieser dreifachen Themenstellung sollen in

der Folge einige der mir wichtig scheinenden Aspekte und Probleme der

neueren Forschung angesprochen und diskutiert werden.

1. Religion als kulturelles Phänomen

Es gibt wohl nur wenige Sozialhistoriker, die bestreiten würden, dass Religion

ein kulturelles Phänomen ist. Wo die Sozialgeschichte der frühen

Neuzeit, wie vor allem in Frankreich, England und den Vereinigten Staaten,

sozialanthropologische Impulse in sich aufgenommen hat, kann in diesem

Punkte sogar von einem weitgehenden Konsens die Rede sein. So hat etwa der

britische Sozialanthropologe Evans-Pritchard, dessen Werk einen prägenden

Einfluss auf Keith Thomas' nun schon klassisch zu nennende Studie "Religion
and the Decline of Magic" (1971) ausgeübt hat, mit Nachdruck darauf

hingewiesen, dass wir "Religiöses Ileligious facts) im Rahmen dei Totalität dei

entspiechenden Kultui und Çesellschaft" zu erforschen haben. In ähnlicher

Weise hat sein amerikanischer Kollege Clifford Geertz von "teligion as a

cultuial system" (Religion als kulturelles System) gesprochen. Brüchig

wird dieser Konsens aber bereits, wenn das zugrundeliegende Konzept von

"Kultui" näher beschrieben und definiert werden soll. Das Angebot sich zum

Teil gegenseitig ausschliessender Definitionen ist schlicht überwältigend.
Die wenigsten Fallstricke unter den mir bekannten Definitionen enthält der

von Peter Burke in seinem Buch zur Volkskultur der frühen Neuzeit

vorgeschlagene, rein deskriptive Begriff von Kultur als einem "System kollektivei



16

Sinngehalte, Einstellungen und Weite sowie der symbolischen hoimen lDaibie-
3

tungen und Aitefaktel, in welchen sie sich ausdrücken oder veiköipem"

Eine eigentliche Zusammenarbeit von Sozialanthropologie und Sozialgeschichte

ist aber nur dort möglich, wo - wie vor allem in England und den USA -

Sozialhistoriker ihren Forschungen einen offenen und instrumentalisierten

Kulturbegriff zugrundelegen. Dagegen fühlen sich zahlreiche französische und

deutsche Historiker bis heute einem restriktiven Konzept verpflichtet,
welches die wertende Unterscheidung zwischen "Kultui" und "Zivilisation"
impliziert. Es gehört zu den wesentlichen Eigenschaften dieses Konzepts,

dass seine Anwendung in der Sozialgeschichte den historischen Befund verengt,
weil die ihm entsprechende Vogelperspektive dazu verleitet, die Religion des

Volkes implizit oder auch explizit als Aberglauben von wahrer, d.h. zi vi 1i-
satorisch bedeutsamer Religion zu unterscheiden Diese Sicht der Dinge ist
nach wie vor gang und gäbe in der deutschsprachigen historischen
Frömmigkeitsforschung. Zugespitzt gesagt unterscheidet sich diese heute wohl in

ihren ideologischen Prämissen, nicht aber in ihren methodologischen

Voraussetzungen, wesentlich von der Forschung der dreissiger Jahre, als man "in

Deutschland glaubte, eine besondeie «Volksfiömmigkeit» diagnostigieien ju
sollen, die dagu diene, «die leligiösen Befüifmsse dei ewig piimitiven
Menge» \ALbiecht $obst) $u eifüllen" Umgekehrt entspricht es auch diesem

dichotomisch-wertenden Kulturverständnis, dass mit dem Alltag des Gemeinen

Mannes häufig nicht die Religion, sondern eher der Begriff der "Fiömmigkeit"

assoziiert wird. Dagegen ist m.E. nur dann aus sozialgeschichtlicher Sicht

nichts einzuwenden, wenn Frömmigkeit in der Tat als integraler Aspekt von

Religion und Religiosität begriffen, und Religion damit implizit als ein

historisch sowohl verstehbares wie erklärbares, kulturelles Phänomen

verstanden wird.

Ein zweiter, hier anzusprechender Problembereich verbirgt sich in dem

sozialgeschichtlicher Forschung zugrundegelegten Vorverständnis des Verhältnisses

3) BURKE, Helden, Schurken und Narren, S. 11.

4) Vgl. KORFF, Kultur, S. 27 ff; DAVIS, Some tasks, S. 307-309.

5) MOLITOR, Frömmigkeit, S. 1.



1/

von Kultur und Gesellschaft. Soll Kultur als blosse Spiegelung

gesellschaftlichen Lebens verstanden werden und Religion als kulturelles Phänomen

damit implizit - im Sinne Emil Durkheims - als rituelle, symbolische

Projektion der sozialen Sphäre? Sicherlich wird diese Sicht historischer
Komplexität nur teilweise gerecht, hat sich doch Religion gerade in der frühen

Neuzeit, zum Beispiel im Rahmen der Reformation und des Bauernkriegs, auch

als Kraft erwiesen, die von sich aus sozialen Wandel bewirken konnte. Ich

teile deshalb die u.a. von Natalie Davis mit Nachdruck vertretene Auffassung,

dass die Sozialgeschichte der frühen Neuzeit von einem gewissermassen

dialektischen Hin und Her zwischen Kultur und Religion einerseits und der

Gesellschaft andererseits auszugehen hat. Anders als Natalie Davis neigen

andere amerikanische Sozialhistoriker, wie etwa Donald Weinstein und Rudolph

Bell und, wenigstens ansatzweise, wohl auch Richard Trexler, eher der

Ansicht Durkheims zu.

Die Frage des Verhältnisses von Religion und Gesellschaft ist unentwirrbar

mit einem grundsätzlichen konzeptionellen Problem der Religionsgeschichte

verwoben, welches sich jeglicher quellenkritischen Klärung entzieht mit

der Frage nämlich, ob Religion entweder als Sinnsystem und Glaubensgebäude,

das symbolisch in Ritualen seinen Ausdruck findet, oder aber ausschliesslich
bloss als von bestimmten sozialen Gruppen praktiziertes rituelles Verhalten

verstanden werden soll. Diese Frage bewegt zur Zeit die von kultur- und

sozialanthropologischen Vorstellungen besonders stark beeinflusste anglo-

amerikanische Forschung. Im Zentrum der Frage steht das Problem der Legitimität

psychologischer und insbesondere sozialpsychologischer Interpretation
der Quellen. Während William Bouwsma, Jean Delumeau und Hartmut Lehmann den

sozialpsychologischen Faktor "Angst" in ihre Untersuchungen einbeziehen,

hat sich der amerikanische Mediävist und Renaissanceforscher Richard Trexler

resolut einem rein behaviouristischen Ansatz verschrieben, mit der Begründung,

historische Religionsforschung lasse sich nur unter expliziter
Vermeidung "a-p-zioiisti-ichei psychologischci Annahmen", d.h. nur als historische

Verhaltensforschung, betreiben; in komplexen Gesellschaften, womit zum

Beispiel das von ihm eingehend untersuchte Florenz der Renaissancezeit gemeint

ist, existiere Glaube allein in dessen sozialem und rituellem Vollzug. Da-

6) LARNER, Crimen exceptum, S. 66 und 74; SCRIBNER, For the sake, S. 95.



18

gegen hat sich etwa Christina Larner für die Annahme einer gewissen Autonomie

frühneuzeitlicher Glaubenssysteme ausgesprochen und hat in diesem

Zusammenhang das wichtige Argument ins Feld geführt, der Rückgang der

Hexenverfolgungen im späteren 17. Jahrhundert sei weder auf einen starken

Industrialisierungsschub, noch auf neue Errungenschaften und Fortschritte
in der Wissenschaft und im Rechtsdenken der Zeit zurückzuführen'.

Damit wird natürlich - um auf einen dritten Problembereich zu sprechen zu

kommen - in aller Deutlichkeit die Frage nach dem Verhältnis von Religion
zu sozialen Strukturen berührt. Die Erörterung dieser Frage macht zugleich

die Grenzen der Zusammenarbeit zwischen Geschichtswissenschaft und struktureller

Anthropologie deutlich. Wenn Jean-Claude Schmitt, ein dezidierter
Vertreter der sog. Nouvelle Histoire, sich polemisch gegen die verbreitete
Annahme ausspricht, auf verschiedenen historischen Entwicklungsstufen der

Volkskultur liessen sich Reliktbestände älterer Glaubenssysteme und Rituale

ausmachen, so fordert er gleichzeitig, dass Religiöses ausschliesslich als

Funktion derjenigen historisch-sozialen Strukturen, in die es jeweils
eingebettet ist, interpretiert werden soll. Aber diese Strukturen sind für den

Historiker nicht in seinen Quellen vorgezeichnet, und wenn sie in der Tat

in dem von Schmitt implizierten Sinne vorgegeben wären, würde jegliche
historische Erklärung kulturellen Wandels und mithin des Wandels religiöser
Vorstellungen und Verhaltens verunmöglicht. Das Schreckgespenst der

"histone immobile" würde zur Realität. Tatsächlich bedarf die

Sozialgeschichte für den Dialog mit anderen Sozialwissenschaften, wie Reinhard

Koselleck zurecht gefordert hat, dringend einer "Theorie dei histoiischen
Zeiten"*.

Kultureller Wandel ist in der Tradierung von kulturellen und religiösen
Sinngehalten und Verhaltensformen von Generation zu Generation angelegt.

Freilich bleiben konkrete historische Erklärungsversuche solchen Wandels

nicht immer unanfechtbar. So wurde zum Beispiel der englische Historiker
Keith Thomas von der amerikanischen Anthropologin Hildred Geertz dafür in

7) LARNER, ebda., S, 74; zu dieser Frage siehe auch die Forschungsdiskussion bei MIDELFORT,

Witchcraft, S. 193.

8) KOSELLECK, Wozu noch Historie?, S. 31-32.



die Schranken verwiesen, dass er in seinem wegweisenden Werk "Religion and

the Decline of Magic" Volksglauben primär im Sinne einer psychologischen

Zwecksetzung, nämlich als Mittel zur Erfüllung individueller emotionaler

Bedürfnisse interpretiere, und dass er sich dadurch in die Gefahrenzone

eines fragwürdigen psychologischen Reduktionismus begeben habe. Geertz

betonte, dass die Kraft z.B. des Glaubens an astrologische Voraussagen oder

an göttliche oder übernatürliche Vor- und Wunderzeichen nicht in der zu

meisternden Bedrohung oder Kontingenz selbst begründet sei, sondern vielmehr

im Glauben an die Wahrheit solcher Prophezeiungen und Zeichen. Wenn

Hildred Geertz damit völlig zurecht eine historisch-funktionale Reduktion

des Religiösen anprangert, so ergibt sich aus ihrer weiteren Kritik an

Thomas' Werk die Frage, ob diese nicht letztlich auf einem strukturell-
anthropologischen Religionsbegriff beruht, der nicht zuletzt durch die Praxis

der anthropologischen Feldstudie geprägt ist, und sich in bloss bedingter

Weise dazu eignet, den Wandel religiöser Sinngehalte und Verhaltensformen

historisch zu erklären. So kann etwa die sich noch in ihren Anfängen

befindende sozialgeschichtliche Erforschung der im Laufe des 18. Jahrhunderts

auf breiterer Basis einsetzenden Säkularisierung, sofern sie nicht
bloss beschreiben, sondern auch erklären will, nicht von vornherein auf

struktur-übergreifende Erklärungsmodelle und -hypothesen verzichten.

In der deutschsprachigen Sozialgeschichte findet das Problem der funktionalen
Reduktion des Religiösen die ihm zwar diametral entgegengesetzte, aber meines

Erachtens nicht weniger problematische Entsprechung in einem Phänomen, das

ich - in Ermangelung eines besseren Begriffs - als funktionale Hyposta-

sierung bezeichnen möchte. In einer in anderer Hinsicht wegweisenden

Fallstudie zum Thema "Konfessionskonflikt und Staatsbildung" im späteren 16.

und frühen 17. Jahrhundert, in der Heinz Schilling "die Ait und Weise dei

Veimittlung ^wischen den ieligiös-kiichlichen und den politischen und sozialen
Elementen des flühneuzeitlichen Qesellschaftssystems zu ergründen sucht",

wird, trotz der abschliessenden Feststellung, die Untersuchung sei "insgesamt

dei funktionalen Methode gefolgt" und habe "die Frage nach dei Qualität
des Religiösen und dei Konfessionen bewusst ausgeklammeit", eine "unabgeleitete

Qualität dei leligiösen und kiichengeschichtlichen Entwicklungen"

postuliert. In der Tat versteht Schilling Religion als den gegenüber allen
sozialen Impulsen immunen Kern des frühneuzeitlichen Gesellschaftssystems.



20

Besonders deutlich wird dies in seiner Behauptung, dass soziale und poli-
g

tische Momente diesem Kern bloss "anknstallisieit" waren

Schillings Interpretament ist kein Einzelfall. Die von ihm vertretenen

Ansichten sind bis heute in der deutschsprachigen historischen Frömmigkeitsforschung

sehr verbreitet und sind auch in den Arbeiten anderer deutscher

Sozialhistoriker implizit angelegt.

Nicht allein aus der funktionalen Reduktion des Religiösen, sondern auch

aus dessen funktionaler Hypostasierung ergeben sich schwerwiegende

interpretatori sehe Probleme, entweder dadurch, dass sich das Religiös-Sakrale
unter der Hand in seine vermeintlichen individualpsychologischen Ursprünge

verflüchtigt, oder aber dadurch, dass es im hermeneutisehen Vorgriff derart

zentral gesetzt wird, dass es sich dem Versuch historischer Erklärung
entzieht. Damit soll freilich keineswegs der Eindruck entstehen, es handle

sich bei der sozialgeschichtlichen Religionsforschung um eine rein
analytisch-erklärende Teildisziplin. Ich hoffe im Gegenteil in diesem ersten

Teil meiner Ausführungen deutlich gemacht zu haben, dass sich der

Sozialhistoriker, der sich mit Religion und Frömmigkeit beschäftigt, nicht in

übersteigertem Vertrauen auf die Kraft der ihm zur Verfügung stehenden

kausal-analytisehen Kriterien um die sich deutlich stellenden hermeneuti

sehen Fragen herummogeln darf

2. Die Reform der Volkskultur

Die Diskussion des Verhältnisses von etablierter Kultur und Religion und der

Kultur und Religion des Gemeinen Mannes im vorindustriellen Europa hat in

9) SCHILLING, 1981, S. 15, 387, 365, 141. Ich möchte ausdrücklich betonen, dass sich die hier
geübte Kritik ausschliesslich auf die methodologische Grundlegung der Arbeit Schillings
bezieht. Ansonsten gelangt Schilling in seiner Studie zu beachtlichen Resultaten. Vgl.
dazu die forschungsgeschichtliche Diskussion in GREYERZ, Stadt und Reformation (wie Anm.2)

10) Zur Frage des Stellenwerts der Hermeneutik in der anthropologisch ausgerichteten Sozial¬
geschichte, vgl. den demnächst erscheinenden Aufsatz von Hans MEDICK, Missionare im

Ruderboot? Ethnologische Erkenntnisweisen als Herausforderung an die Sozialgeschichte.
In: Geschichte und Gesellschaft, Jg. 10., Heft 3, 1984.



21

letzter Zeit einigermassen verwirrende Formen angenommen und kann daher hier

nur stark verkürzt wiedergegeben werden. Auffällig daran ist zunächst vor

allem die vorherrschende Begriffsvielfalt. Es ist gleichzeitig die Rede von

Eliten- und Volksreligion, Gelehrten- und Laienreligion (lay and learned

religion), von "leligion officielle et populaiie", ganz zu schweigen vom

begrifflichen Reichtum, der in der historischen Frömmigkeitsforschung

("dévotion", Spiritualität, usw.) anzutreffen ist. Angesichts dieser

Begriffsvielfalt haben einzelne Historiker, wie zum Beispiel Carlo Ginzburg

und Richard Trexler, den völligen Verzicht auf den Begriff "popular leligion"
bzw. "leligion populaiie" vorgeschlagen, und Natalie Davis hat kürzlich
einen Aufsatz unter dem programmatischen Titel "Fiom «populai leligion»
to leligious cultuies" erscheinen lassen Trotz der sich damit ankündigenden

Skepsis gehe ich in der Folge von der der anglo-amerikanisehen

Diskussion entliehenen Unterscheidung zwischen Gelehrten- und Volksreligion
aus. Ich bin mir dabei der Unscharfe dieses Begriffspaares bewusst, meine

aber, dass es für die Betrachtung der nach-reformatori sehen bzw. nach-

tridentinischen Verhältnisse und Vorgänge ein nützliches heuristisches

Instrument abgibt.

Die protestantische Reformation und die katholische Reform und Gegenreformation

des 16. und frühen 17. Jahrhunderts zeitigten langfristig gesehen

nachhaltige Auswirkungen auf das Verhältnis zwischen Gelehrten- und

Volkskultur. Diese Auswirkungen sind von Peter Burke als ein Versuch der

"Refoun dei Volkskultui" bezeichnet worden, womit die Reformversuche

gemeint sind, "die von einigen Mitgliedern dei gebildeten Klasse untei-
nommen wuiden, um die Einstellungen und Weitsetzungen dei lestlichen Bevöl-

keiung z11 veiändew, odei, wie die Viktoiianei z11 sagen pflegten, -üe jü
12«bessern»" Vor allem Kirche und Staat, aber nicht nui diese beiden

Institutionen, versuchten seit dem 16. Jahrhundert, dem Volk einen rationaleren

Glauben - wobei ich Rationalität nicht wertend, sondern im Sinne von

11) Vgl. das Diskussionsprotokol1 "Les interprétations de la notion de 'Religion populaire'".
In: La Religion populaire, S. 393 ff; dort S. 399 der Diskussionsbeitrag C. Ginzburgs;
TREXLER, Reverence; DAVIS, From "popular religion", wobei die Autorin freilich nicht auf
den der französischen Forschung entliehenen und eher unscharfen Begriff der "popular
classes" verzichten will.

12) BURKE, Helden, Schurken und Narren, S. 221.



22

Herrschaftsrationalisierung verstehe - und mittels Moralpolitik - um einen

jüngst von Christian Simon geprägten Begriff zu verwenden - eine erhöhte

Sozialdisziplin zu verpassen. Traditionelle Erscheinungen der Volkskultur
und -religion, wie z.B. die Fasnacht, Karneval und Charivaris, wurden

zunehmend zensuriert und zuweilen auch völlig unterdrückt. Das blühende

Bruderschaftswesen in Städten und Dörfern, ein traditionelles Bindeglied

zwischen Kirche, Kirchgemeinde und politisch verfasster Gemeinde, wurde

durch die Reformation weitgehend abgeschafft und erlitt auch in katholischen

Gegenden im Anschluss an das tridentinische Konzil tiefgreifende Veränderungen.

Gerade die schweizerische Reformation beinhaltete, wie es etwa

Richard Weiss betont hat, den Versuch eines besonders radikalen Bruches

mit der überkommenen Volkskultur.

Wenn auch über diese Fragen in der Forschung ein weitgehender Konsens

besteht, so ist damit freilich nur eme Seite des Verhältnisses zwischen

gelehrter und Volkskultur angesprochen. Der hier sehr knapp skizzierte
Gesamteindruck hat insbesondere französische und italienische Forscher, wie

etwa Jean Delumeau, Robert Muchembled und, zumindest in Ansätzen, auch

Carlo Ginzburg, veranlasst, das Verhältnis von gelehrter und Volkskultur
in der frühen Neuzeit als ziemlich unversönliches darzustellen. Diese Sicht

der Dinge birgt freilich Gefahren in sich, weil ihre Verfechter dazu neigen,

Volkskultur zu nivellieren und die innerhalb derselben existierenden
kulturellen Spannungen zu übersehen. Zweitens erschwert sie die Untersuchung der

zweifelsohne vorhandenen Berührungspunkte und Zonen gegenseitiger
Beeinflussung und Durchdringung beider Kulturen und Religionen. In einer
Untersuchung der Kanonisierungen von Heiligen in der nach-tridentinischen Zeit
und in seiner Kritik der sog. Akkulturationsthese hat Peter Burke deshalb

die Beziehung beider Kulturen und Religionen als permanentes Verhandlungsverhältnis

zwischen Zentrum und Peripherie dargestellt. Diese Darstellung
deckt sich weitgehend mit dem Befund der interessanten historisch-anthropologischen

Forschungen von William Christian zur Heiligenverehrung, und

insbesondere zu der stark lokal geprägten Tradition sog. Gelöbnistage, in

Kastilien im 16. und 17. Jahrhundert. Ich sehe daher keinen zwingenden

Grund, mit Carlo Ginzburg mit der von ihm selbst an anderem Orte widerlegten

Behauptung einig zu gehen, Volkskultur sei ein Resultat ihrer
Unterdrückung und existiere nicht neben oder ausserhalb dieser Unterdrückung.



23

In einer bekannten, 1963 erschienenen und nicht unumstrittenen Studie zu "Le

sentiment leligipux en Flandie à la fin du Moyen Age", kam Jacques Toussaert

zum Ergebnis, dass der Grossteil der Flamen des 15. Jahrhunderts überwiegend

vor-christlichen und sogar heidnischen Glaubens war. Nicht zuletzt unter dem

Einfluss der Forschungen Toussaerts hat seither Jean Delumeau die These

verfochten, dass die beiden katholischen und protestantischen Reformbewegungen

des 16. Jahrhunderts einen längerfristigen Prozess der Christianisierung in

die Wege geleitet hätten. Delumeau verwirft die gängige Vorstellung des

christlichen Mittelalters als Legende, - jedenfalls im Blick auf die Religion

des Volkes. Die Volksmassen "les masses populaiies") des frühneuzeitlichen

Europas wurden - nach Delumeau - überhaupt erst durch die sich gegenseitig

ergänzenden, im grossen Maßstab angelegten Kampagnen der Massenmissio-

nierung durch die katholischen und protestantischen Kirchen des 16. und 17.

Jahrhunderts zum christlichen Glauben konvertiert. Ob diese Konversion seitens

der Betroffenen bloss aus Zwang oder auch aus innerer Ueberzeugung

erfolgte, bleibt freilich unklar, wenn Delumeau die sog. Entschristianisierung
("déchristianisation") des 18. Jahrhunderts als blossen Rückgang des

allgemeinen Konformismus bezeichnet, der durch die zunehmend laxere Kontrolle

seitens der Kirche erleichtert worden sei. Dagegen hat Michel Vovelle 1973

in einer sorgfältigen und methodisch bahnbrechenden Studie für die Provence

eine relative Autonomie dieses Vorganges nachgewiesen, der zudem - nach

Vovelle - kaum durch die Aufklärungskultur der Gelehrten beeinflusst wurde.

In seinen Beiträgen zur Erforschung der Entschristianisierungswellen der

Revolutionszeit hat Michel Vovelle dann ein viel komplexeres Bild der im

Frankreich des späten 18. Jahrhunderts bestehenden Situation entworfen. Er

unterscheidet zwischen zwei parallel laufenden "mouvements populanes" des

Widerstandes gegen und der Befürwortung der Entchristianisierung. Die von

breiten Bevölkerungsschichten getragene sog. "déchristianisation" des

Revolutionsjahres II, die nicht identisch war mit der von Robespierre und seinen

Anhängern propagierten Kampagne, muss - nach Vovelle - als die letzte

grosse Manifestation plebeijscher Kultur des Ancien Régime interpretiert
werden und als ein Racheakt dieser Kultur gegen die ihr durch die "conquête

indentine" auferlegten Di szipl inierungsmassnahmen. (Es sei hier nur am

Rande vermerkt, dass ich die Begriffe ''chiistiamsation" und "déchiistiam-
sation" aus verschiedenen Gründen für nicht unproblematisch halte).



24

Eine stark pointierte Version der Thesen Jean Delumeaus, allerdings unter

Einschränkung auf den katholischen Bereich, ist seither von Robert Muchem-

bled in die Diskussion eingeführt worden. Der Ausbau des staatlichen

Absolutismus und die Auswirkungen der tridentini sehen Reform konvergierten
nach Muchembled in einem Prozess der Akkulturation, d.h. im Versuch der

Kirche und des Staates, sowie der mit diesen Institutionen verbündeten,

herrschenden Schichten vor allem der Städte, die bloss oberflächlich

christianisierte und im Grunde genommen heidnisch-magische Volkskultur der

dörflichen Gesellschaft auszurotten, und sie durch einen rationaleren,
christlichen Glauben und erhöhte soziale und moralische Disziplin zu ersetzen.

Durch diesen Vorgang verloren die Jugend und die Frauen als die traditionellen

Vermittler und Bewahrer dieser dörflichen Kultur ihre angestammten

Rollen. Im Zentrum des Akkulturationsprozesses stehen - nach Muchembled -

die Hexenverfolgungen. Sie verlieren in dem Moment ihre raison d'être, als

die Allianz von Kirche und Staat und von städtisch-privilegierten Schichten,

sowie ländlicher Notabein, sich im späten 17. und frühen 18. Jahrhundert ihrer
Kontrolle über die ländlichen "masses populaires" versichert hat.

Es kann hier nicht meine Aufgabe sein, näher abzuklären, inwiefern die

insbesondere von Muchembled, aber auch von einigen anderen französischen

Forschern vertretene These, tatsächlich die französische Situation zu

beschreiben vermag. Vielmehr soll auf einige mir wichtig scheinende methodologische

und methodische Probleme hingewiesen werden. Dabei ist zunächst

einmal zu betonen, dass Muchembled vom bereits erwähnten, dichotomisch-

normativen Kulturbegriff ausgeht, und zwischen Kultur und Zivilisation
unterscheidet. Die sog. "culture des élites" wird dementsprechend von ihm als

viel zu homogen dargestellt. Jüngere Forschungen, etwa von Michael Hunter

und John Redwood zur Atheismusdebatte im England des späteren 17. und 18.

Jahrhunderts, oder von Gustav Henningsen zu den Hexenverfolgungen im

spanischen Baskenland im frühen 17. Jahrhundert, zeigen, wie wenig von

einer monolithischen Gelehrten- und Elitenkultur der frühen Neuzeit die Rede

sein kann.

Zweitens wird die Volkskultur durchwegs als mündliche "cultuie oiale"
bezeichnet und so stark von der schriftlichen "culture des élites" abgehoben.

Damit wird das Kriterium der Bildung zu einem wesentlichen Unterscheidungs-



25

merkmal zwischen den beiden Kulturen gemacht und gleichzeitig der Mythos

vom naturverbundenen, geschichtslosen Bauern perpetuiert. Dass diese Sicht

der Dinge, wie Jean Wirth in seiner (in anderer Hinsicht allerdings weniger

überzeugenden) Kritik der Akkulturationsthese betont hat, leicht zu unhaltbaren

Verallgemeinerungen verleiten kann, zeigen folgende Zitate. So

schreibt z.B. Jean Delumeau in bezug auf die Bauern des 16. und 17.

Jahrhunderts: "Le primitif, parce qu'il est peu apte à l'analyse, distingue mal

le visible et l'invisible, la paitie et le tout, l'image et la chose figu-
lée" Und Bernd Moeller charakterisiert die Rolle der Landbevölkerung in

der frühen deutschen Reformationsbewegung so: "Die Bauein selbst kamen kaum

irgendwo jw Worte, sie schienen gegenübei dei Reformation in der Çeschichts-

losigkeit ihrer lokalen und naturgebundenen Bezüge zu verbleiben, als hätten

sie die neuen Lehren überhört - sie hatten ja kaum Anteil an dei Bildung"
Die frühneuzeitliche Volkskultur und -religion erscheinen in diesen Aeusse-

rungen als zeit- und geschichtslos, als statisch. Unter anderen hat Christina

Larner gegen diese Sicht betont, dass Volksglauben (popular belief)
vielschichtig war, von Gegend zu Gegend variierte und, wie die Religion der

gesellschaftlichen Oberschichten, keineswegs statisch war. Sie fügte hinzu:
"Wo Kultui als vielschichtiges Phänomen auftiitt, wird sich stets ein Jnter-

agieren zwischen den veischiedenen Schichten einstellen"

So ist z.B. Hermann Hörger in seinen Forschungen zum Schluss gelangt, dass

oberbayerische Prälaten des 17. Jahrhunderts dazu neigten, dem Druck von

unten nachzugeben, und daher zuweilen genuine Elemente der regionalen
Volksfrömmigkeit in die offizielle kirchliche Liturgie aufnahmen. Zu änhlichen

Schlussfolgerungen ist Bob Scribner kürzlich für das katholische Deutschland

der frühen Neuzeit insgesamt gelangt. In Uebereinstimmung mit dieser

Sicht hat Peter Burke im Blick auf das katholische Europa des 17. und 18.

Jahrhunderts - wie bereits erwähnt - den Aspekt der "cultural negotiation",
des Verhandlungsverhältnisses zwischen kirchlich-zentralistischer und

populär-lokaler Religion, hervorgehoben. Auch auf die spanische Situation des

13) DELUMEAU, Le Catholicisme, S. 249-250.

14) Bernd MOELLER, Deutschland im Zeitalter der Reformation, Deutsche Geschichte, Bd. 4),
Göttingen 1977, S. 91.

15) LARNER, Crimen exceptum, S. 64.



26

16. und 17. Jahrhunderts kann die Akkulturationsthese, wie die Forschungen

William Christians zeigen, keine Anwendung finden. Wenngleich Christian das

Ausmass der insbesondere von der Inquisition ausgehenden Disziplinierungs-
massnahmen eindeutig zu niedrig veranschlagt so zeigen seine Studien doch

übereinstimmend mit den Arbeiten Hermann Hörgers zu Oberbayern und Klaus

Andereggs zum Oberwallis wie sehr sich die lokale Form der Heiligenverehrung

in verschiedenen katholischen Gegenden der frühen Neuzeit zentralistischen
und universalistischen Reformversuchen gegenüber als relativ immun erwies

Für die sozialgeschichtliche Religionsforschung, sofern sie den vorliegenden

kirchengeschichtlichen Befund kritisch zu ergänzen sucht, muss der wohl

problematischste Aspekt der hier mit den Schlagworten "Christianisierung" und

"Akkulturation" bezeichneten Interpretamente darin liegen, dass deren Befürworter

aufgrund ihrer theoretischen Voraussetzungen schier unermüdlich

darum bemüht sind, die jeweilige Nahtstelle zwischen sogenanntem Aberglauben

und kirchlich-sakramentaler Religion zu bestimmen. Natalie Davis hat

zurecht mit Nachdruck darauf hingewiesen, dass dadurch das Erkenntnisspektrum

des Sozialhistorikers a priori verengt wird, wenn es darum geht, neben

der Funktion auch die Bedeutung und den Sinngehalt der Religion im Alltag
18

des Gemeinen Mannes zu erfassen Dieser Einwand muss, mit wenigen

Ausnahmen, auch die bisherige deutschsprachige Frömmigkeitsforschung und

sozialgeschichtliche Religionsforschung treffen. Für die letztere gilt,
stark verallgemeinernd, dass es nicht dasselbe ist, ob wir als
Sozialhistoriker im Anschluss an Ernst Troeltsch oder Max Weber von der

Vorstellung einer letztlich theologisch und kirchlich bestimmten Kultur der

frühen Neuzeit ausgehen, oder ob wir die Religion der frühen Neuzeit

aufgrund historisch-anthropologischer Ansätze untersuchen.

16) Für eine eingehendere kritische Würdigung der Arbeiten William Christians, vgl. meine

Sammelbesprechung: Sanctity, deviance and the people of late medieval and early modern

Europe. In: Comparative Studies in Society and History (im Druck).

17) HÖRGER, Dorfreligion und bäuerliche Mentalité; ANDEREGG, Durch der Heiligen Gnad, Teil 1.

18) DAVIS, Some tasks, S. 307-309.



27

3. Religion und soziale Kontrolle

Im Zentrum der jüngeren sozialgeschichtlichen Erforschung frühneuzeitlicher

Religion steht weitgehend das Problem der Sozialkontrolle bzw. der Sozial-

disziplinierung. Dieses Problem beinhaltet Fragen nicht nur nach der

jeweiligen Existenz und Funktion von Kontrollversuchen, sondern auch nach

deren Nicht-Existenz und mithin nach Möglichkeiten der Uebereinstimmung im
19

Austausch zwischen gelehrter und Volksreligion Während der vor allem auf

Gerhard Oestreichs Studie über "Strukturpiobleme des euiopäischen Absolutismus"

zurückgehende Begriff der "Sozialdisziplinieiung" im Blick auf den

deutschen fürstlichen Territorialstaat des 17. und 18. Jahrhunderts geprägt

worden ist, und daher formal-institutionelle Aspekte betont, möchte ich

hier dem weiter gefassten Begriff der "sozialen Kontiolle" den Vorzug geben,

da dieser sowohl formale wie informelle Kontrolle abdeckt. Dieser Begriff
beschreibt den Versuch der Umsetzung von kulturellen Werten in
gesellschaftlich verbindliche Normen. Dieser Umsetzungsversuch erfolgt durch

einzelne, durch Gruppen oder auch durch Institutionen. Soziale Kontrolle

ist ein Herrschaftsinstrument und bezweckt die Beeinflussung und Regulierung

der Haltung und des Verhaltens sozialer Gruppen und von Individuen. Im hier
diskutierten Kontext zielte soziale Kontrolle nicht zuletzt auch auf eine

Rationalisierung des religiösen Glaubens ab. Der Prozess der Umsetzung von

kulturellen Werten in verbindliche Normen ging Hand in Hand mit dem Versuch,

eine innere glaubensmässige Zustimmung zu erreichen, unter Umständen durch

die moralische Zuweisung von Schuld.

Wie Robert W. (Bob) SCRIBNER, Reformation, carnival and the world turned upside-down. In:
Social History, 4, 1977, S. 483-505, sowie ders., For the sake of simple folk, zeigen kann,
weist gerade die frühe deutsche und schweizerische Reformationszeit einen besonders hohen

Grad solchen Austausches auf; deshalb konnte im Rahmen der frühen Reformation und des

Bauernkrieges die "neue" Religion vom Gemeinen Mann als etwas Befreiendes erfahren werden.

Siehe dazu Peter BLICKLE, Social Protest and Reformation Theology. In: Ders., H.-C. RUBLACK

und W. SCHULZE, Religion, Politics and Social Protest. Three studies on early modern

Germany, London 1984 (im Druck). Aus etwas anderer, aber komplementärer Sicht weist Miriam
U. CHRISMAN, Lay Culture, Learned Culture. Books and Social Change in Strasbourg, 1480-

1599, New Haven and London 1982, nach, dass sich "lay culture" und "learned culture" im

ersten Reformationsjahrzehnt stark gegenseitig angenähert haben, um sich in den folgenden
Jahrzehnten wieder zusehends von einander zu trennen. - Auch im frühen Pietismus wurde die
"neue" Religion zunächst als etwas Befreiendes erfahren: siehe LEHMANN, "Absonderung" und

"Gemeinschaft". In beiden genannten fällen erhält das Befreiende erst eigentlich aus der

Betrachtung des Vorangegangenen und der unmittelbar folgenden Klerikalisierung und Reaktion
seine Bedeutung.



28

Vor der insbesondere in der jüngeren englischen Sozialgeschichte der frühen

Neuzeit vorherrschenden Betonung sozialer Kontrolle, wie etwa in der wichtigen

Lokalstudie zum Dorfe Terling in Essex von Keith Wrightson und David

Levine, warnt Martin Ingram mit dem Hinweis, dass dadurch der Blick zu

einseitig nur auf religiösen Nonkonformismus gelenkt werde und mithin Fälle

weniger spektakultärer Orthodoxie völlig vernachlässigt würden. Es muss hier
wohl nicht weiter betont werden, dass diese Warnung kaum auf die

deutschsprachige Historie Anwendung finden kann. Diese hat vielmehr, insbesondere

in der Protestantismus-Forschung, wenn wir von der Täufer- und Pietismusforschung

absehen, die unspektakuläre Orthodoxie der Laien nahezu zu einem

fait accompli erhoben. Dies hängt m.E. vor allem mit der im allgemeinen

immernoch vorrangigen verfassungs- und institutionengeschichtlichen
Orientierung der deutschsprachigen Sozialgeschichte der frühen Neuzeit zusammen.

Zweifelsohne können institutionengeschichtlich-strukturelle Forschungen

wichtige Resultate zeitigen. So kann z.B. Jean-Pierre Gutton in seiner

sorgfältigen Untersuchung des Einflusses der tridentini sehen Reform und des

staatlichen Absolutismus auf das religiöse und kirchliche Leben in Dörfern

des Lyonnais nachweisen, wie es dem "cuié" als Repräsentanten von Kirche

und Staat im Dorf allmählich gelang, den traditionellen Rahmen dörflicher
Volkskultur aufzusprengen und deren Erscheinungsformen, wie "loyaumes" und

"leinages", sowie die "abbayes de jeunesse" und die Bruderschaften, unter

seine Kontrolle zu bringen. Daraus erhellt auch, dass diese Massnahmen eine

Laizisierung des dörflichen Lebens zur Folge hatten. Damit werden die

namentlich von Jean Delumeau und Robert Muchembled vertretenen Christiani-
sierungs- und Akkulturationsthesen stark relativiert. Im übrigen kann Gutton

auch nachweisen, dass durch die tridentinischen Reformmassnahmen in den von

ihm untersuchten Dörfern vor allem die Männer gegenüber der Kirche entfremdet

wurden, während Robert Muchembled im Gegensatz dazu vor allem die Frauen

als hauptsächliche Opfer des sog. Akkulturationsprozesses bezeichnet Auf

ähnliche Folgen der tridentinischen Reform auf dem Lande, wie sie Gutten

hervorhebt, verweist im übrigen auch der Amerikaner Thomas Safley mit Blick
auf die Konstanzer Diözese.

20) Diese These Guttons scheint auch in den Forschungen Marc Venards zu Avignon ihre Bestäti¬
gung gefunden zu haben; vgl. die Diskussion bei DAVIS, From "popular religion", S. 327,
die bezug nimmt auf Marc VENARD, L'Eglise d'Avignon au XVIe siècle, 4 Bde., Lille 1980.



29

Trotzdem muss vor einer zu einseitigen institutionengeschichtlichen
Festschreibung sozialgeschichtlicher Religionsforschung gewarnt werden, weil

dabei zwangsläufig die inhaltliche, mentalitätsgeschichtliche Perspektive

zu kurz kommt. Zwar betont Heinz Schilling in einem soeben erschienenen

Aufsatz zum Thema "Konfessionalisieiung als gesellschaftlichei Umbiuch. ",
dass das von ihm bei dieser Gelegenheit vorgeschlagene Konzept der Konfes-

sionalisierungsforschung trotz starker Berücksichtigung der institutionellen
Verkuppelung von Kirche und Staat und von Religion und Gesellschaft keineswegs

unfähig sei, "die im engeien Sinne sozialgeschichtlichen Zusammenhänge

und das Phänomen der «Volksieligion» £u thematisieien". Aber die in diesem

Zusammenhang von Schilling entwickelten inhaltlichen Perspektiven, hier
bloss in Stichworten wiedergegeben als

1) Konfessionalisierung und Staatsbildung;

2) Konfessionalisierung und Formierung der frühneuzeitlichen Gesellschaft,
d.h. für Deutschland primär der Territorialgesellschaft, daneben auch

der Reichsstadtgesellschaft; und

3) Konfessionalisierung als Teil des längerfristigen Transformationsprozesses

von der "Vormoderne" zur "Modeine";

lassen berechtigte Zweifel zu an der Fähigkeit dieses Forschungskonzepts,

der "Volksieligion" nicht nur aus der Vogelperspektive des okzidental en

Rationalisierungsprozesses im Sinne Max Webers, sondern eben auch auf
21

inhaltlich-synchroner Ebene gerecht zu werden

Nicht nur in dem von Keith Thomas in dieser Hinsicht untersuchten

frühneuzeitlichen England machten lokale Zauberer und Wunderheiler der Geistlichkeit

Konkurrenz. Auch der von den Frömmigkeitsforschern Veit und Lenhart

bezeichnenderweise als katholischer "Volksmissionai" vorgestellte Prokop von

Templin (t 1680) beklagte sich um die Mitte des 17. Jahrhunderts über diese
22

Konkurrenz ebenso - allerdings aus der Perspektive des Arztes - der Basler

Felix Platter23.

21) SCHILLING, Konfessionalisierung als gesellschaftlicher Umbruch.

22) VEIT und LENHART, Kirche und Volksfrömmigkeit, S. 236-237.

23) Felix PLATTER, Tagebuch (Lebensbeschreibung), 1536-1567, hg. von V. LÖTSCHER, Basler
Chroniken, Bd. 10), Basel und Stuttgart 1976, S. 337-338.



30

Sind diese Dinge für den katholischen Bereich wenigstens in Ansätzen

erforscht, so wissen wir über den protestantischen Bereich, vor allem des

späteren 16. und 17. Jahrhunderts, in dieser Beziehung immer noch sehr
24

wenig Was bedeutet es z.B., dass, während sich der Zürcher Pfarrer Ludwig

Lavater im späteren 16. Jahrhundert der Bekämpfung des Gespensterglaubens

verschreibt, sich ein so prominenter württembergischer Theologe wie Johann

Valentin Andreae in der Zeit des Dreissigjährigen Kriegs fragen kann, ob

sein Bruder Jakob durch Soldaten oder Gespenster umgebracht worden ist
Was bedeutet es, wenn puritanische bzw. nonkonformistische Geistliche im

England des 17. und 18. Jahrhunderts bei grossem Zulauf Exorzismen

durchführen, oder wenn sich um die Mitte des 17. Jahrhunderts der Diakon Forney

in Lutry als Exorzist grosser Nachfrage erfreut Oder was bedeutet es, um

auf das Kirchenvolk zu sprechen zu kommen, wenn hohenlohische Bauern des

späten 16. Jahrhunderts sich der Vorzüge des protestantischen Eherechts

bedienen, sonst aber der Kirche eher fernbleiben; oder wenn umgekehrt Basler

Jugendliche 1609 nächtliche Widerstandshandlungen gegen das Ehegericht
27

durchführen Was bedeutet es, wenn in protestantischen Gebieten immer
28

wieder das Wetter- und Totenlauten untersagt werden muss oder wenn der

Luzerner Stadtschreiber Renward Cysat darauf hinweist, dass sich Protestanten

aus der Nachbarschaft zuweilen heimlich am katholischen Kultus beteiligen

würden und weiter dazu ausführt: "Neben d^sem wahren g.ott^dlonót abei

21*) Eine wichtige Ausnahme stellen in dieser Beziehung die Forschungen des Strassburger His¬

torikers Bernard Vogler dar. Siehe VOGLER, Die Entstehung; dort auch Nachweis weiterer
einschlägiger Publikationen desselben Verfassers.

25) Johann Valentin ANDREAE, Selbstbiographie, hg. und übersetzt von [D.C.] Seybold. In:
Ders. (Hg.), Selbstbiographien berühmter Männer, Bd. 2, Winterthur 1799, S. 131-132; zu

Lavater vgl. Natalie Zemon DAVIS, Ghosts, Kin, and Progeny. Some features of family life
in early modern France. In: Deadalus, April 1977, S. 95, und Rudolf PFISTER,

Kirchengeschichte der Schweiz, Bd. 2, Zürich 1974, S. 595.

26) WALKER, Unclean Spirits; MacDONALD, Mystical Bedlam; zu Diakon Forney, siehe PFISTER,

ebda., S. 599.

27) Vgl. ROBISHEAUX, Peasants, und ZEHNDER, Volkskundliches, S. 293.

28) Vgl. dazu 2.8. Josua HAALER [MAHLER], Usszug und kurze Verzeichnung miner, Josue Haalers
Geburten sampt dem sich sonst by unser läbzyt zugetragen In: J.G. HÜLLER

(Hg.), Bekenntnisse merkwürdiger Männer, Bd. <t, Winterthur 1810, S. 289-290 (betr. den

"schedlichen und abergläubischen Missbruch des TodtenlSttens"), und ZEHNDER, Volkskundliches,

S. 198-200.



behelffen sie sich auch dess veibottnen missbrauchs, der auss list vnd

betrug dess Sathans auch vndei vns Catholischen eingenssen (doch gottlob bey

vnns zu Lucein [...] aussgeieutet vnd hoch verbotteni mit den tüffelbeschwö-

iein, Wahrsagern, versägnern, exoicisten, der h. aussen probieren vnd

anderen dergleichen verbernatürlichen, abei hochstiäffliehen vnd den Christen

veibottnen, seltzammen künsten vnd mitten, da seyend dise vncatholische in
„29solchen dingen auch fleissig vnd gehoisam '

Für den protestantischen Bereich sind die hier auftauchenden Fragen bisher

allenfalls punktuell, im bezug auf das Hexenwesen und dessen Verfolgung,

sonst aber kaum systematisch aus sozialgeschichtlicher Perspektive aufgearbeitet

worden. Wie jüngst die Diskussion über die von der Untersuchung

kirchlicher Visitationsakten ausgehenden Studien von Gerald Strauss zur

Frage der populären Rezeption der reformatorischen Lehre in lutherischen
30

Territorien Deutschlands gezeigt hat wird sich der Sozialhistoriker dabei

bewusst bleiben müssen, dass die Quellen eine genauere Unterscheidung

zwischen religiöser Praxis und Glauben oft erschweren. Während es die

Quellen im allgemeinen gestatten, den Grad der Effizienz obrigkeitlichkirchlicher

Sozi alkontrolle wenigstens annähernd in bezug auf das äusser-

liche religiöse Verhalten des Gemeinen Mannes zu bestimmen, so bleibt es

darüber hinaus sehr schwierig, feststellen zu können, ob diese soziale

Kontrolle - mit John Bossy zu sprechen - mehr erreicht hat, als einem bereits
vorhandenen Verhaltensautomatismus zusätzlich einen mentalen Automatismus

aufzuprofen

29) Zitiert nach ZEHNDER, Volkskundliches, S. 451; der Luzerner Exorzist Franz Venetz wird von

Felix PLATTER, Tagebuch (wie Anm. 23), S. 362-363 erwähnt: "Man bracht in disem jar [1560]
zu mir gon Basel ein Chorherren von Lucern, ein Wallisser, der lam war, ich solt in curieren.
[...jUeber ein jor, alss ich gon Lucern kam [...] und by im in der Stuben sitz, bringt man

im ein besessenen, bum stareken man in eim zerhuwenen roten kleidt. [...] Mir gruset dorab,
nam urlub von im. Do er mich bat, ich wolte meim vatter nit sagen, dass er noch ein teufel-
bschwerer were; das er im oft gewert hette, er aber, stetigs etwas zegwinnen, darby bleib,
auch besondere besoldung darvon hatt."

30) STRAUSS, Luther's House of Learning; ROBISHEAUX, Peasants; James KITTELSON, Successes and

failures in the German Reformation. The report from Strasbourg. In; Archiv für Reforma-

tionsgeschichte, 73, 1982, S. 153-175.

31) BOSSY, The Counter-Reformation, S. 66.



32

In diesen offensichtlichen methodischen Problemen liegt wohl hauptsächlich

die grosse Versuchung begründet, die Begriffe der "déchnstionisation" oder

der Säkularisation als blosse Entkirchlichung des alltäglichen Lebens zu

verstehen, wie dies etwa in der von Rudolf Vierhaus geäusserten Vermutung

zum Ausdruck kommt, dass der Pietismus der zweiten Hälfte des 18.

Jahrhunderts "duich seine Betonung des gottseligen Lebens des einzelnen, durch

die Abkehr vom Amts- und Staatskuchentum zugunsten des Zusammen findens in
32

kleinen Çruppen von çieichgesmnten" die Säkularisation gefördert habe

Interessant ist freilich, dass Vierhaus damit implizit eine gewisse Autonomie

von Glaubenssystemen postuliert, die sich wenigstens punktuell von der

vor allem im Rahmen evolutionistischer Interpretationansätze gängigen

Vorstellung der durch die Agrarrevolution und Industrialisierung auf breiter
Basis ausgelösten Säkularisation abhebt. Dass dagegen die Aufklärung des 18.

Jahrhunderts und die von ihr ausgehenden Reformmassnahmen, nicht zuletzt
auch im kirchlichen Bereich, zumindest bei der Landbevölkerung zunächst auf

keine Gegenliebe stiessen, ist aus den Forschungen Michel Vovelles zu

Südfrankreich, Hermann Hörgers zu Bayern, Hartmut Lehmanns und Martin Scharfes

zu Württemberg, und Christian Simons zur Basler Landschaft hinlänglich
bekannt; selten aber waren bei diesem Widerstand, wie etwa bei den Pietisten
und Separatisten Württembergs, ausgesprochen religiöse Motive mit im Spiel.
Heisst dies, dass der Säkularisationsprozess im oben erwähnten Sinne Jean-

Pierre Guttons schon viel früher eingesetzt hat, oder umgekehrt, dass wir
im Sinne Carlo Ginzburgs und Bob Scribners von einer pragmatischen, in
Ansätzen sogar materialistischen Volksreligion der Frühen Neuheit auszugehen

haben, die durch die Vorgänge der Reformation und Gegenreformation in ihrem

Kern nur wenig berührt wurde? Zur Klärung dieser Fragen wird es noch vieler
lokaler und regionaler Fallstudien bedürfen. Ich hoffe gezeigt zu haben,

dass dabei gerade im Bereich der deutschsprachigen Sozialgeschichte methodisch

neue Wege gesucht werden müssen.

32) Rudolf VIERHAUS, Deutschland im Zeitalter des Absolutismus (- Deutsche Geschichte, Bd. 5)

Göttingen 1978, S. 105-106.



33

ANHANG: Auswahl aus der verwendeten Literatur

Klaus ANDEREGG, Durch der Heiligen Gnad und Hilf. Wallfahrt, Wallfahrtskapellen und Exvotos in
den Oberwalliser Bezirken Goms und Ost 1ich-Raron Schriften d. Schweizerischen Gesellschaft
f. Volkskunde, Bd. 64). Basel 1979.

John BOSSY, The Counter-Reformation and the People of Catholic Europe. In: Past E Present, 47,

1970, S. 51-70.

William BOUWSHA, Anxiety and the Formation of early modern culture. In: B.C. MALAHENT (Hg.),
After the Reformation. Essays in nono; of J.H. Hexter. Manchester 1980, 5. 215-246.

Peter BURKE, Popular Culture in Early Modern Europe. New York 1978. (Deutsch: Helden, Schurken
und Narren. Europäische Volkskultur in der frühen Neuzeit. Stuttgart 1981).

Ders., A question of acculturation?. In: Scienze, Credenze Occulte, Livelli di Cultura, Con-

vegno Internationale di Studi (Firenze, 26-30 giugno 1980). Florenz 1982, S. 197-204.

Ders., How to be a Counter-Reformation Saint. In: GREYERZ (Hg.), Religion and Society.

William A. CHRISTIAN, Jr., Apparitions in Late Medieval and Renaissance Spain. Princeton N.J.
1981.

Ders., Local Religion in Sixteenth-Century Spain. Princeton 1981.

Natalie Z. DAVIS, Some tasks and themes in the study of popular religion. In: C. TRINKAUS u.
H.A. OBERMAN (Hgg.), The Pursuit of Holiness in late medieval and Renaissance Religion Studies

in Medieval and Reformation Thought, Bd. 10). Leiden 1974, S. 307 ff.

Dies., Society and Culture in Early Modern France. Stanford 1975.

Dies., From "Popular Religion" to Religious Cultures. In: S. OZMENT (Hg.), Reformation Europe.
A Guide to Research. St. Louis, Missouri, 1982, S. 321-341.

Jean DELUMEAU, Le Catholicisme entre Luther et Voltaire Nouvelle Clio, Bd. 30 bis), 2. Aufl..
Paris 1979.

Ders., La Peur en Occident, XIVe-XVIIle siècles. Paris 1978.

Richard van DÜLMEN, Religionsgeschichte in der Historischen Sozialforschung. In: Geschichte und

Gesellschaft, 6, 1980, S. 36-59.

E.E. EVANS-PRITCHARD, Theories of Primitive Religion. Oxford 1965.

W. FISCHER und W. MARHOLD (Hgg.), Religionssoziolcgie als Wissenssoziologie. Urban tb 636,

Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1978.

Clifford GEERTZ, Religion as a Cultural System. In: M. BANTON (Hg.), Anthropological Approaches
to the Study of Religion A.S.A. Monographs, Bd. 3). London 1966, S. 1-46.

Hildred GEERTZ, An Anthropology of Religion and Magic. In: Journal of Interdisciplinary
History, 6, N° 1, 1975, S. 71-89.



34

Carlo GINZBURG, Il Formaggio e i vermi. Il cosmo di un mugnaio del '500, Turin 1976.

(Deutsch: Der Käse und die Würmer Frankfurt a.M. 1979).

Ders., Charivari, associations juveniles, chasse sauvage. In: J. Le GOFF und J.C. SCHMITT (Hgg.),
Le Charivari. Actes de la Table Ronde organisée à Paris (25-27 avril 1977) Civilisations et
Sociétés, Bd. 67), Paris, Den Haag, New York 1981, S. 131-K0.

Kaspar von GREYERZ (llg.), Religion and Society in Early Modem Europe, 1500-1800. London 1984.

Jean-Pierre GUTT0N, Villages du Lyonnais sous la Monarchie (XVI e - XV111 e siècles). Lyon 1978.

Ders., Confraternities, CU/IQA and communities in rural areas of the Oiocese of Lyons under the
Ancien Régime. In: GREYERZ (Hg.), Religion and Society.

Gustav HENNINGSEN, The Witches1 Advocate. Basgue Witchcraft and the Spanish Inquisition. Reno

(Nevada) 1980.

Hermann H0RGER, Dorfreligion und bäuerliche Mentalité im Wandel ihrer ideologischen Grundlagen.
In: Zeitschrift für bayerische Landesgeschichte, 38, 1975, S. 244-316.

Ders., Kirche, Dorfreligion und bäuerliche Gesellschaft. S_truj<turana]ysen _zur gesellschafts-
gebundenen Religiosität ländlicher Unterschichten des 17. bis 19. Jahrhunderts, aufgezeigt an

bayerischen Beispielen, Teil 1 Studien z. altbayerischen Kirchengeschichte, Bd. 5). München

1978; Teil 2 Studien z. altbayerischen Kirchengeschichte, Bd. 7). München 1983.

Ders., Organisational forms of popular piety in rural Old Bavaria (sixteenth to nineteenth
centuries). In: GREYERZ (Hg.), Religion and Society.

Michael HUNTER, Science and Society in Restoration England. Cambridge 1981.

Martin INGRAM, Religion, communities and moral discipline in late sixteenth- and early
seventeenth-century England. In: GREYERZ (Hg.), Religion and Society.

Gottfried K0RFF, Kultur. In: H. BAUSINGER, U. JEGGLE, G. K0RFF und M. SCHARFE, Grundzüge der

Volkskunde. Darmstadt 1978, S. 17-80.

Reinhard KOSELLECK, Wozu noch Historie?. In: J. RUSEN und H.M. BAUHGARTNER (Hgg.), Geschichte
und Theorie. Umrisse einer Historik. Frankfurt a.M. 1976, S. 17-35.

Christina LARNER, Crimen exceptum? The crime of witchcraft in Europe. In: V.A.C. GATRELL,

B. LENMAN und G. PARKER (Hgg.), Crime and the Law. The social history of crime in Western

Europe since 1500. London 1980, S. 49-75.

Hartmut LEHMANN, Der politische Widerstand gegen die Einführung des neuen Gesangbuches von

1791 in Württemberg... In: Blätter f. württ. Kirchengeschichte, 66/67, 1966/67, S. 247-263.

Ders., "Absonderung" und "Gemeinschaft" im frühen Pietismus.... In: Pietismus und Neuzeit,
4, 1979, S. 54-82.

Ders., Das Zeitalter des Absolutismus. Gottesgnadentum und Kriegsnot {= Christentum u. Gesellschaft,

Bd. 9). Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1980.

Michael MacDONALD, Mystical Bedlam. Madness, Anxiety, and Healing in seventeenth-century
England, Cambridge 1981.



3b

H.C. Erik MIDELFORT, Witchcraft, Magic and the Occult. In: S. OZMENT (Hg.), Reformation Europe.
A Guide to Research. St. Louis, Missouri, 1982, S. 183-209.

Hansgeorg MOLITOR, Frömmigkeit im Spätmittelalter und früher Neuzeit als historisch-methodisches
Problem. In: H. RABE, Hg. MOLITOR und H.C. RUBLACK (Hgg.), Festgabe für Ernst Walter Zeeden

Reformationsgeschichtliche Studien u. Texte, Suppelementbd. 2). Münster 1976, S. 1-20.

Robert MUCHEMBLED, Culture populaire et culture des élites dans la France moderne (XVe - XVIIle
siècles). Paris 1978. (Deutsch: Kultur des Volks - Kultur der Eliten Stuttgart 1982).

Ders., Lay judges and the acculturation of the masses (France and the southern Low Countries,
sixteenth to eighteenth centuries). In: GRFYERZ (Hg.), Religion and Society.

Gerhard OESTREICH, Strukturprobleme des europäischen Absolutismus. In: Ders., Geist und Gestalt
des früh-modernen Staates. Ausgewählte Aufsätze. Berlin 1969, S. 179-197.

John REDWOOD, Reason, Ridicule and Religion. The Age of Enlightenment in England, 1660-1750.

London 1976.

Wolfgang REINHARD, Gegenreformation als Modernisierung? Prolegomena zu einer Theorie des

konfessionellen Zeitalters. In: Archiv f. Reformationsgeschichte, 68, 1977, S. 226-252.

La Religion Populaire {= Colloques Internationaux du Centre National de la Recherche Scientifique,
N° 576). Paris 1979.

Thomas ROBISHEAUX, Peasants and pastors. Rural youth control and the Reformation in Hohenlohe,

1540-1680. In: Social History, 6, N° 3, 1981, S. 281-300.

Thomas M. SAFLEY, Marital litigation in the diocese of Constance, 1551-1620. In: The Sixteenth
Century Journal, 12, N° 2, 1981, S. 61-77.

Martin SCHARFE, The distance between the lower classes and official religion. Examples from

eighteenth-century Württemberg Protestantism. In: GREYERZ (Hg.), Religion and Society.

Heinz SCHILLING, Konfessionskonflikt und Staatsbildung. Eine Fallstudie über d. Verhältnis v.
religiösem u. sozialem Wandel am Beispiel d. Grafschaft Lippe Quellen u. Forschungen z.

Reformationsgeschichte, Bd. 47). Gütersloh 1981.

Ders., Konfessionalisierung als gesellschaftl. Umbruch. Inhaltliche Perspektiven u.
massenmediale Darstellung. In: S. QUANDI (Hg.), Luther, die Reformation u. die Deutschen. Wie er-
zählen wir unsere Geschichte? Geschichte, Politik u. Massenmedien, Bd. 1). Paderborn,
München, Wien, Zürich 1982, S. 35-51.

Jean-Claude SCHMITT, Religion populaire et culture folklorique. In: Annales E.S.C., 31, 1976,
S. 941-953.

Robert W. SCRIBNER, For the sake of simple folk. Popular propaganda for the German Reformation

Cambridge Studies in Oral and Literate Culture, Bd. 2). Cambridge 1981.

Ders., Religion, society and culture. Reorientating the Reformation. In: History Workshop,

14, 1982, S. 2-22.

Ders., Cosmic ordre and daily life. Sacred and secular in preindustrial German society. In:
GREYERZ (Hg.), Religion and Society.



36

Christian SIMON, Untertanenverhalten u. obrigkeitl. Moralpolitik. Studien z. Verhältnis zwi-
schen Stadt u. Land im ausgehenden 18. Jh. am Beispiel Basels Basler Beiträge z.
Geschichtswissenschaft, Bd. 145). Basel u. Frankfurt a.M. 1981.

Gerald STRAUSS, Luther's House of Learning. Indoctrination of the Young in the German Reformation.

Baltimore u. London 1978.

Keith THOMAS, Religion and the Decline of Magic. New York 1971.

Jacques TOUSSAERT, Le sentiment religieux en Flandre à la fin du Moyen-Age. Paris 1963.

Richard TREXLER, Public Life in Renaissance Florence. New York, London 1980.

Ders., Reverence and profanity in the study of early modern religion. In: GREYERZ (Hg.), Rei i-
gion and Society.

Ludwig Andreas VEIT und Ludwig LENHART, Kirche und Volksfrömmigkeit im Zeitalter des Barock.

Freiburg i. Br. 1956.

Bernard VOGLER, Die Entstehung der protestantischen Volksfrömmigkeit in der rheinischen Pfalz
zwischen 1555 und 1619. In: Archiv für Reformationsgeschichte, 72, 1981, S. 158-195.

Michel VOVELLE, Piété Bar eque et Déchristianisation en Provence au XVIIIe siècle. Paris 1973.

Ders., Religion et Révolution. La Déchristianisation de l'An II. Paris 1976.

Ders., Déchristianisation in Year II. Expression or extinction of a popular culture. In:
GREYERZ (Hg.), Religion and Society.

O.P. WALKER, Unclean Spirits. Possession and Exorcism in France and England in the late
sixteenth and early seventeenth centuries. Philadelphia 1979.

Jean WIRTH, Against the acculturation thesis. In: GREYERZ (Hg.), Religion and Society.

Donald WEINSTEIN und Rudolph M. BELL, Saints and Society. The two worlds of Western Christendom,
1000-1700. Chicago, London 1982.

Keith WRIGHTSON und David LEVINE, Poverty and Piety in an English Village. Terling, 1525-1700.
New York 1979.

Leo ZEHNDER, Volkskundliches in der älteren schweizerischen Chronistik Schriften d.
Schweizerischen Gesellschaft f. Volkskunde, Bd. 60). Basel 1976.


	Religion und Gesellschaft in der frühen Neuzeit : Einführung in Methoden und Ergebnisse der sozialgeschichtlichen Religionsforschung

