
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Società svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 108 (2018)

Heft: 1

Artikel: Die Kulturanthropologin, die Theatermacherin und das Lego-Haus

Autor: Fredriksson, Elin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1003738

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1003738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elin Fredriksson

Die Kulturanthropologin,
die Theatermacherin
und das Lego-Haus

«Anthropologue culturelle, femme de théâtre et la maison lego»: L'observation

ethnographique est une part importante de la recherche anthropologique.

Cette méthode qualitative peut également être une base prolifique pour
l'élaboration d'un rôle de théâtre comme pour l'écriture d'une pièce de théâtre.

Ce texte nous montre des similitudes entre le processus d'élaboration d'un
travail en anthropologie culturelle et d'un travail théâtral.

Wenn ich an Kultur denke, sehe ich ein grosses farbiges Lego-Haus vor mir.

Um zu verstehen, wie dieses Lego-Haus zusammengebaut ist, reicht es nicht,

wenn ich es einfach nur genau anschaue. Ich muss es auseinanderbauen und

jeden Legostein einzeln betrachten. Zwischen welchen anderen Bausteinen

wurde er platziert? Mit welchen Farben kombiniert? Wenn ich die Bauweise

analysiert habe, kann ich das gesamte Lego-Haus möglicherweise mit mehr
Verständnis betrachten und wieder zusammenbauen. Oder ich kann die Lego-
steine neu kombinieren und dadurch frische Ideen und Einsichten entwickeln.

Die Bedeutung des Vergleichs zwischen Kultur und aufeinandergesetzten
Legosteinen wird mir immer wieder in zwei verschiedenen Zusammenhängen

bewusst: im Studium der Kulturanthropologie, wo ich kulturelle
Abläufe dekonstruiere und analysiere, und in meiner Theatertätigkeit, wo
ich für Rollenvorbereitungen und Stückarbeit sehr ähnlich vorgehe. In der

Kulturanthropologie nehme ich das Lego-Haus auseinander, untersuche die
Bausteine und baue das Ganze mit Hilfe von Theorien und Konzepten wieder

zusammen. Im Theater nimmt die Analyse im aufgeführten Stück eine

physische Form an und ich betrachte die einzelnen Bausteine zusammen mit
dem Publikum. Doch in beide Fällen stehe ich zu Beginn der Arbeit mit
demselben Baumaterial da.

Den Baukasten füllen
Zum ersten Mal konfrontiert mit solchen Bausteinen wurde ich während
eines dreimonatigen Schauspielkurses im Jahr zwischen Matura und
Studium. Für die Erarbeitung einer Rolle sollten wir eine Person im öffentlichen

Raum beobachten, die auf etwas wartet. Einen alten Zettel in der
Hosentasche auseinander- und wieder zusammenfalten oder mit der rechten
Schuhsohle den Dreck auf der linken Schuhoberfläche wegschaben - solche

beobachteten Handlungen waren unsere Bausteine und sollten uns dazu

dienen, eine möglichst detaillierte Darstellung dieser Person liefern zu können.

«All diese Bewegungen könnt ihr in euren Schauspiel-Baukasten legen
und bei Bedarf auspacken», sagten uns die Lehrpersonen.

19



Die Kulturanthropologin, die Theatermacherin und das Lego-Haus

Dass ich dabei gerade erste ethnografische Beobachtungen durchgeführt
und im Sinne von Pierre Bourdieus Habitus1 analysiert hatte, wurde mir erst

später bewusst. Laut Bourdieus Habitus-Konzept sind Verhaltensformen
und -muster auf unsere sozialen Verhältnisse zurückzuführen. Damals
beobachtete ich Handlungen und mutmasste daraufhin über die soziale

Situation der entsprechenden Individuen. Als ich ein Jahr später im Studium
der Kulturanthropologie eine Seminararbeit zum Thema «Warten» schrieb,
hatte ich Bourdieu im Hinterkopf und konnte meine mutmasslichen Kate-

gorisierungen in einer Theorie verankern.
Für die genannte Seminararbeit war ich von meinen Schauspielübungen

inspiriert und so verbrachte ich mehrere Stunden im Warteraum am
Bahnhof Basel SBB, um zu untersuchen, wie sich die Menschen im und zum
Raum verhalten. Auch dieses Mal beobachtete ich, wie Menschen Zettel
zusammenfalteten und Schmutz von den Schuhoberflächen schabten. Und
auch dieses Mal stellte ich mir vor, wie ich das Lego-Haus «(Warte-)Kultur»
auseinanderbaute und so die einzelnen Bausteine betrachten konnte. Doch
dieses Mal legte ich diese Bausteine - die kleinen Alltagshandlungen - in

meinen «Kulturanthropologie-Baukasten».
Soweit hatte ich sowohl für die Vorbereitung der Theaterrolle als auch für
die kulturanthropologische Arbeit dieselbe Methode verwendet: die

ethnographische Beobachtung. In beiden Fällen hatte ich meinen Baukasten mit
denselben Bausteinen gefüllt. Doch der Wiederaufbau ging in verschiedene

Richtungen.

Das Lego-Haus aufbauen
Für das Schreiben meiner Seminararbeit bestand der nächste Schritt darin,
das gesammelte ethnografische Baumaterial mit Bausteinen aus der Theorie

zu kombinieren. Das Ziel war klar: Ich wollte einen wissenschaftlichen Text

produzieren und eine These entwickeln, die ich mit dem empirischen Material

belegen konnte. Durch meine Beobachtungen der Menschen und ihrer
Handlungen im Warteraum konnte ich bestimmte Muster erkennen, die in
einem grösseren Zusammenhang mit dem gesellschaftlichen Verständnis

von Warten stehen. Zum Beispiel konnte ich festhalten, dass viele der
Aktivitäten, die wir in einem Warteraum durchführen - wie oben genanntes
Zusammenfalten eines Zettels und Abwischen des Schuhs - hauptsächlich
dazu dienen, die Zeit zu überbrücken. Billy Ehn und Orvar Löfgren schreiben

in ihrem Buch Nichtstun über das Phänomen des Wartens.2 Sie erklären,
dass wir oft versuchen das Warten mit Aktivitäten zu tarnen, da wir unsere

Tätigkeit erst dann als Warten definieren, wenn wir nichts mehr zu tun
haben. Das Warten kann - wie ein Interviewpartner für meine Seminararbeit

feststellte - als «aufgezwungene Freizeit» empfunden werden und der

Warteraum verkörpert genau diesen Zustand.

1 Bourdieu, Pierre: Entwurf einer Theorie der Praxis. Auf der ethnologischen Grundlage
der kabylischen Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1976.

2 Ehn, Billy, Orvar Löfgren: Nichtstun. Eine Kulturanalyse des Ereignislosen und Flüch¬
tigen. Hamburg 2012.

20



Elin Fredriksson

Es ist meinem Interesse für Details zu verdanken, dass mich solche Einsichten

faszinieren. Ich kann nicht genug davon bekommen, die Alltagshandlungen

der Menschen zu beobachten. Ich empfinde diese kleinen Tätigkeiten
als unterhaltsam und genau das hat mich - neben der Kulturanthropologie -
zum Theater gebracht, denn es macht Spass, Alltagshandlungen nicht nur zu
beschreiben und zu kontextualisieren, sondern zu imitieren oder gar zu

karikieren. Mit demselben Baumaterial, mit dem ich in der Kulturanthropologie

ein analytisches Argument entwickle, kann ich im Theater eine Figur
«bauen». Als ich während der Uni-Zeit Theater spielte, sah ich die Proben
als eine Art Ergänzung zu meinen kulturanthropologischen Studien. Oft
hatte ich den Eindruck, im Proberaum dasselbe zu machen wie in der
Universitätsbibliothek - nur anders. In der Bibliothek las ich Erving Goffmans
Theorien zu Paralinguistik und verkörpertem Wissen1 und war fasziniert von
seiner These, dass wir unsere Wertvorstellungen unbewusst auf unser Benehmen

übertragen. Ein solch körperbezogenes Konzept konnte ich nur mit

Körper verstehen. Das Theater gab mir die Möglichkeit, kulturanthropologische

Konzepte nicht nur auf einer rationalen, sondern auch auf einer
physischen Ebene nachzuvollziehen. Als ich während einer Schauspielübung

zum Thema Warten meine Beobachtungen vorspielen sollte, fand ich es

zuerst schwierig, auf der Bühne die Zeit vergehen zu lassen, als würde ich
tatsächlich warten. Doch je öfter ich die Szene spielte, desto weniger musste

ich die Leere und die Langeweile imitieren. Ich spürte, wie ich langsamer
und schlapper wurde - ich verkörperte die «aufgezwungene Freizeit».

Den Bau präsentieren
Doch es geht nicht nur darum, was man selbst versteht, sondern auch darum,

was man vermitteln möchte. Wie will ich das Lego-Haus - also die kulturellen

Abläufe, die ich beobachte und beschreibe - anderen zeigen?
Wenn ich Feldforschungen durchführe, fühle ich mich oft wie im Theater.

Ganz nach Goffman empfinde ich das Leben als Bühne.4 Ich bin das

Publikum, und alles, was sich vor mir abspielt, ist Theater. Jeder Schritt, jede

Handbewegung, jeder Blick wird plötzlich unheimlich spannend. Jeder

Mensch wird eine Karikatur seiner selbst, jedes mitgehörte Gespräch ein

fantastischer Dialog. Während einer Beobachtung überlege ich mir oft, wie
ich diese Bühne des Alltags auf eine tatsächliche Bühne bringen und wie ich

die einzelnen Bausteine von Kultur einem Publikum zeigen könnte. Diese

Überlegungen führten mich dazu, meine Beobachtungen nicht nur über
einen wissenschaftlichen Text, sondern auch über ein Theaterstück zu
vermitteln: So entstand das Stück Deadline, das im Jahr 2014 vom Unitheater

Basel aufgeführt wurde.

Zu Beginn des Schreibprozesses für Deadline stand ich also einmal mehr
mit demselben Baukasten da. Doch anstatt diesen in eine wissenschaftliche

3 Goffman, Erving: The Nature of Deference and Demeanor. In: American Anthropologist
58 (1956), S. 473-502.

4 Goffman, Erving: Wir alle spielen Theater. München 1991.

21



Die Kulturanthropologin, die Theatermacherin und das Lego-Haus

Analyse umzusetzen, wollte ich mit den Bausteinen experimentieren. In
meiner Seminararbeit hatte ich über das alltägliche Warten im Warteraum

geschrieben. Doch je länger je mehr sah ich Zusammenhänge zwischen

diesem «kleinen Warten» und den grossen Erwartungen im Leben. Deshalb

liess ich meine Figuren im Stück auf sehr unterschiedliche Dinge warten -
vom Bezahlen einer Rechnung bis zur grossen Liebe -, jedoch steckten sie

alle im selben Warteraum fest. Damit konnte ich verschiedenen Dimensionen

des Wartens auf absurde Weise einander gegenüberstellen. Meine
ethnographischen Beobachtungen waren Grundlage für den Aufbau des Stücks.

Zum Beispiel dienten mir beobachtete Bewegungen aus dem Warteraum

dazu, Choreographien zu bauen. Das nervöse Winken, wenn jemand
versucht den Bewegungsmelder einer automatischen Tür zu aktivieren, mag im

Alltag nicht gross auffallen, doch auf der Theaterbühne erhält diese Handlung

einen Wiedererkennungswert, der dem Publikum ein genaues Bild von
Ort und Situation vermittelt. Auch autoethnographische Beobachtungen,
also meine eigene psychische und physische Positionierung im Warteraum,
halfen mir bei der theatralischen Umsetzung. Mich hatte im Warteraum oft
eine angenehme Leere überkommen und ich hatte gelernt, die «aufgezwungene

Freizeit» zu geniessen. Mit dem Rhythmus der Sprache und der

Gefühlslage der Figuren konnte ich dieses Gefühl im Theaterstück beschreiben.

Kulturanthropologie oder Theater?

Ich begann Deadline zu schreiben, als ich mich mit der Seminararbeit zum
Thema «Warten» in der Schlussphase befand. Während sich die beiden

Schreibprozesse überlappten, empfand ich neben den üblichen Hochs und

Tiefs in sowohl wissenschaftlicher wie auch kreativer Arbeit vor allem eines:

Chaos. Das Lego-Haus, das ich säuberlich auseinander gebaut hatte - in
Form von Beobachtungsnotizen und Interviewtranskripten -, lag wie eine

Ruine vor mir und je länger ich all diese Banalitäten beobachtete, desto

verwirrter wurde ich in Bezug auf Fundamentales: Wer hatte das Warten nun
besser verstanden - die Kulturanthropologin oder die Theatermacherin in
mir?
Die Kulturanthropologie half mir, eine gewisse Ordnung ins Chaos zu bringen.

Mit kulturanthropologischen Konzepten und Theorien als Werkzeuge
konnte ich die einzelnen Steine ordnen, analysieren und wieder zu einem

Haus zusammenbauen. Genauso war die Theaterarbeit ein Hilfsmittel für
den Wiederaufbau des Lego-Hauses. Sie half mir, das kulturelle
Durcheinander, von dem ich mich umgeben fühlte, besser zu greifen, oder auch mal

damit zu spielen. Während ich als Kulturanthropologin mögliche Thesen und

Antworten zum Thema «Warten» fand, genoss ich es im Theater, die Fragen
offen zu lassen. Ich konnte die Figuren zweifeln und irren lassen. Es war
erlaubt, Dinge nicht zu verstehen und das war sehr befreiend.

Im Grunde spielt es keine Rolle, wer das Warten besser verstanden hat. Die

Kulturanthropologin und die Theatermacherin in mir sind von denselben

Beobachtungen ausgegangen. Zwar unterscheiden sich einige Zwischenschritte

im Arbeitsprozess und auch die Endresultate sind verschieden -

22



Elin Fredriksson

doch genau deshalb ergänzen sich die beiden Arbeitsweisen so gut. Es ist für
mich in der Zwischenzeit unmöglich geworden, Theater und Kulturanthropologie

getrennt zu denken: Wenn ich mich mit Theater beschäftige, stelle

ich mir kulturanthropologische Fragen. Und wenn ich eine kulturanthropologische

Arbeit schreibe, sehe ich sofort ein Theater vor mir. Am liebsten
würde ich jede Seminararbeit in ein Theaterstück verwandeln und jedes
Theaterstück in eine Seminararbeit.

Elin Fredriksson

elin.fredriksson@outlook. com

Wenn man mich als Kind fragte, was mein Lieblingstier sei, antwortete ich: «der Mensch».
Es war für mich immer selbstverständlich, mein Lieblingstier zu untersuchen. Mit der

Kulturanthropologie und dem Theater habe ich zwei Wege gefunden, dies im Studium, in der
Freizeit und hoffentlich bald auch im Beruf zu tun. Mein aktuelles Masterstudium in
angewandter Kulturanalyse in Lund, Schweden, ebnet mir auf jeden Fall den Weg dafür.

23


	Die Kulturanthropologin, die Theatermacherin und das Lego-Haus

