
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Società svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 106 (2016)

Heft: 3

Artikel: Alte Bekannte, neue Hintergründe : die Lötschentaler Tschäggättä

Autor: Bellwald, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1003778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1003778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Werner Bellwald

Alte Bekannte, neue Hintergründe

Die Lötschentaler Tschäggättä

«De vieilles connaissances, de nouvelles raisons - la Tschäggättä du

Lötschental» : La contribution reconstitue les différentes interprétations liées

aux « Tschäggättä » du Lötschental depuis plus de 150 ans. Si au 19ème siècle

la continuité et la durée de cette très ancienne et respectable tradition étaient

au centre de l'intérêt, les chercheurs se concentrent de nos jours plutôt sur ses

pratiques courantes et constamment renouvelées et les repositionnent dans des

contextes sociaux et économiques en évolution ce qui laisse également
transparaître une transformation de la signification du carnaval valaisan.

Von hölzernen Unholden...
In der Zeit vor Aschermittwoch treten im Lötschental die Gescheckten auf,
im Dialekt Tschäggättä benannt, nach den gescheckten Ziegen- und
Schaffellen, in welche sich die maskierten Gestalten hüllen. Zusammengehalten
werden die Felle von einem breiten Lederband, an dem eine grosse Kuh-
treichel baumelt. Das Gesicht verdeckt eine grosse Holzmaske, die uns das

Fürchten lehren soll. An den Nachmittagen und Abenden der Fastnachtszeit

streifen die Tschäggättä einzeln oder in kleinen Gruppen durch die Strassen,

rennen ihren Opfern nach, vorzugsweise schönen Töchtern, und werfen auch

gerne mal einen Touristen oder einen unliebsamen Mitbürger in den Schnee.

Noch bis in die 1950er Jahre hinein schlössen einige Familien in der
Fastnachtszeit die Haustüren. Andere vermieden es, nachmittags auf die Strasse

zu gehen. Die Tschäggättä erlaubten sich regelrechte Grobheiten. Aussagen
ihrer Opfer sind bis heute zu hören und ergäben ein eindrückliches Buch -
das sich ebenso gut in einer der anderen Fastnachtshochburgen in der
Schweiz schreiben liesse; wir sehen Fastnacht heute als feuchtfröhliche Zeit
an und vergessen, dass sie Jahrhunderte lang auch dazu diente, offene

Rechnungen zu begleichen.

...zum beissenden Schnitzelbank
Allzu viele Grobheiten aber können sich die jungen Männer heute trotz der

Anonymität der Maske nicht mehr leisten. Einzelne Opfer drohten auch

schon mit Polizei und Gericht. In anderen Fällen mussten Tschäggättä, die
nach alter Manier mit einem russigen Handschuh das Gesicht ihrer Opfer
schwärzten und dabei auch die Kleidung beschmutzten, die Rechnung der
chemischen Reinigung bezahlen. Und seit den 1980er Jahren zollen selbst

Kinder keinen Respekt mehr. Sie springen den Gestalten hinterher oder
ziehen gar an deren Fellen, womit das Maskenlaufen manchem total verleidet

ist. Schnitzelbänke, Umzüge, Guggenmusik und Verkleidungen aller Art
stehen inzwischen als Alternative offen - die Fastnacht erfuhr auch im
Lötschental längst einen Zivilisierungsschub.

67



Alte Bekannte, neue Hintergründe

«Bruich ischt Bruich!»
Auch aus anderen Gründen suchen wir an den Fastnachtsnachmittagen oft
umsonst nach Maskierten: Aus den früheren Bauern sind, wie vielerorts im
ländlichen Europa, Angestellte geworden, die tagsüber in den umliegenden
Kreisstädten arbeiten und erst abends ins Tal heimkehren - genau dann,

wenn das Maskenlaufen mit dem Betzeitläuten vom Kirchturm um 18 Uhr
laut der früheren Tradition endet. Daher verboten Dorfpolitiker Mitte der
1980er Jahre nach dem Motto «Brauch bleibt Brauch» das Maskenlaufen
nach 18 Uhr. Am Anschlagkasten der Gemeinde Wiler beispielsweise hing
damals ein Zettel, der mit den Worten schloss: «Fehlbare riskieren eine

Von der Realität eingeholt
Das Verhältnis zwischen örtlicher Obrigkeit

und festfreudiger Jugend war in jenen
Jahren eh schon angespannt. So entschlossen

sich 1987 eine Handvoll jugendlicher
Tschäggättä, am «Feysti Vroontag» (Fetter
Donnerstag) nachts ein Maskenlaufen
durch zwei, drei Dörfer durchzuführen. In
Wiler zogen die Maskierten ihre Felle und

Masken über, liefen lärmend nach Kippel,
einzelne bis Ferden. Vor den Häusern der

Lokalpolitiker, namentlich des damaligen
Talratspräsidenten Walter Jaggy in Kippel,
der sich als Gegner des Nachtlaufens

hervorgetan hatte, schüttelten die Maskierten
ihre grossen Glocken mit besonderer
Freude...

Tempi passati. Wie die Revolution ihre Kinder frisst, wurde der junge
Protestlauf in Kürze zur alten Tradition: So ziehen seit den 1990er Jahren am
Fetten Donnerstag Abends um acht an die 100 Maskierte durch Blatten und

laufen anschliessend von der obersten Gemeinde durch das Tal hinunter bis

Ferden, begleitet von Fernsehanstalten, Fotografen und hunderten
Schaulustigen in den Siedlungen. Das nächtliche Spektakel im Schein der Stras-

senlampen fasziniert Alte und Junge. Hünenhafte Gestalten schreiten im

Halbdunkel auf dich zu, die Glocken vollführen einen ohrenbetäubenden

Radau, hier fällt das Licht kurz auf ein Hexengesicht, dort erblickst du einen

Zombie, dazwischen Masken älteren Stils mit verzerrten Menschen- und

Teufelsantlitzen. Die Stimmung variiert zwischen Staunen und Grauen.
Doch statt Tätlichkeiten bleibt es heute meist bei Gebärden. Der Verkehrsverein

wirbt mit ganzseitigen Zeitungsinseraten für den Besuch des

Spektakels, die Titelzeilen versprechen «ursprüngliche und wilde Fastnacht»

sowie «dämonische Masken», der neue Slogan der Tourismusmanager lautet
«Das magische Tal». Und jene, die das nächtliche Maskieren vor 30 Jahren

grossmundig verbieten beziehungsweise per Gesetz bestrafen wollten,
stehen am Strassenrand und spenden Applaus.

Für einige Maskenläufer der absolute Hit,
anderen zu durchorganisiert: Umzug vom
Fetten Donnerstag Nacht
(Blatten, Feystä Vrontag 2010, Foto W.B.)

68



Werner Bellwald

Was ist ein Brauch?
Sie bemerken längst: Wir haben die Oberfläche des Brauchgeschehens
verlassen. Am Beispiel von Maskierten und deren Treiben erkennen wir
unschwer, dass ein Brauch unter anderem ein Abbild unserer aktuellen
Lebensverhältnisse ist: Ablesen lassen sich an ihm die wirtschaftlichen
Rahmenbedingungen vor Ort (Tages- und Wochenpendler), Generationenkonflikte

(Verbot des Nachtlaufens und Gegenreaktion), Mechanismen im
Bereich des Tourismus (Vermarktung eines aussergewöhnlichen Anlasses,

bei dem man sich aber gewöhnlich zu benehmen hat) und mediale Bedürfnisse

(dankbare Aufnahme neu ins Leben gerufener Ereignisse, die man im
selben Atemzug als «uralt» verkaufen kann). Die Liste liesse sich verlängern.

Doch wenn ein Brauch ein lebendiger Spiegel ist, weshalb hören wir
dann jedes Jahr, er sei Jahrtausende alt und heidnisch?

Stabilitätswünsche in Umbruchzeiten
In der Zeit um 1850,1900 und bis in die 1930er Jahren hinein suchten damalige

Volkskundler nach dem Ursprung von Bräuchen und tippten - so auch

bei den Tschäggätta - auf Dämonenvertreibung, Fruchtbarkeitszauber,
heidnischen Totenkult und derlei weit hergeholte Dinge mehr. Die Vorliebe für
mythologische Theorien (streng genommen sind es gar keine Theorien,
sondern spekulative Deutungen) und ein möglichst hohes Alter waren damals

bei vielen Gelehrten Europas virulent: Die industrielle Revolution liess die

Städte anwachsen, schürte soziale Probleme, der Fortschritt wurde als

Bedrohung empfunden. Im Gegenzug wurden unversehrte Landschaften,
bäuerliche Bevölkerungen und deren Traditionen als echt und unverfälscht
idealisiert. Als ob es früher nie einen Wandel gegeben hätte, keine sozialen

Konflikte, keine wirtschaftlichen Interessen, keinen kulturellen Transfer.

Aller Wandel wurde ausgeblendet und je älter etwas (angeblich) war, umso
besser.

Staatskultur
Historische Fakten und gesellschaftliche Veränderungen interessierten im
19. Jahrhundert wenig. Gelehrte aus den Städten erforschten die noch

weitgehend unbekannten Bräuche auf dem Land - kaum jemand hatte zuvor
davon Notiz genommen. In den verschiedenen Regionen des Landes wurde
diese oder jene farbenprächtige oder furchterregend-archaische
Besonderheit entdeckt. Und sofort für altehrwürdig befunden.

Die in binnenexotischer Verklärung entdeckten Bräuche verliehen den

jungen, teils eben erst gegründeten Nationalstaaten ein kulturelles Profil, eine

quasihistorische Basis und trugen zur Legitimierung ihrer Existenz bei.

Nebst Persönlichkeiten (Teil, Winkelried), landschaftlichen Erscheinungen

(Rheinfall, Matterhorn) oder Bauwerken (Holzbrücke in Luzern) konnten
auch Bräuche in den Rang eines nationalen Markenzeichens aufsteigen. In

Büchern, Landesausstellungen und grossen Festumzügen wurden einzelne
Bräuche nun als typisch schweizerisch dargestellt. Die junge Schweiz konnte
sich auf heidnische Vorfahren und keltische Traditionen berufen - wie es in

69



Werner Bellwald

jenen Jahrzehnten um 1900 auch unsere Nachbarstaaten mit Schulwandbildern,

Theatern und ähnlichen patriotischen Momenten erfolgreich
vorführten.

Wunsch und Wirklichkeit
So propagierte man auch, die Lötschentaler Masken hätten sich über

Jahrhunderte, ja Jahrtausende bis ins 20. Jahrhunderte hineingerettet - in

ungebrochener Kontinuität seit keltischer Zeit. Das wäre 2000 bis 3000 Jahre

her... Dabei ist es nicht einmal so sicher, ob Hochalpentäler am Ende der
Bronzezeit (um 1000 v. Chr.) bereits dauerhaft besiedelt waren, ganz zu

schweigen von späteren tiefschürfenden Umbrüchen wie der Unterwerfung
durch die Römer (15 v. Chr.) oder etwa der Einwanderung der Alemannen

(8./9. Jahrhundert n. Chr.), die sprachlich und kulturell einiges von dem

veränderten, was zuvor in der Region Gang und Gäbe war...
Erst eine neue Generation von Volkskundlern brachte seit den 1970er Jahren

mit Archivstudium und vergleichenden Fakten auch die Fastnacht auf
den Boden der Realität zurück. So betreffen im Falle der Lötschentaler
Masken die ältesten Zeugnisse aus der mündlichen Kultur die Zeit des

französischen Einmarsches 1799. Aus den 1860er Jahren stammt das erste
schriftliche Zeugnis. Freilich könnte der Anfang einige Jahrhunderte
zurückreichen: Heute nimmt man an, dass sich die Maskenfiguren aus den kirchlichen

Theaterspielen verselbständigten und eines Tages mit ihren Teufelsmasken

an der Fastnacht auftraten - solche Vorgänge sind für Süddeutschland

so gut wie belegt. Seither entwickelte sich das Maskenlaufen unter
mehrfacher Veränderung von Formen und Funktionen zu seinem momentanen

Aussehen.

Aktualität
So gesehen zeugt es von der Vitalität des Brauches, wenn viele Maskenläufer

nicht mehr am grossen Umzug vom Donnerstagabend mitmachen, dafür

an anderen Tagen aktiv werden, wenn weniger Medienleute sie belagern.
Massen an Zuschauern sind auch nicht nötig, um Spass zu haben oder andere

erzittern zu lassen. Dass man durchaus «für sich selbst» und für den Kontakt
mit ein paar Einheimischen maskenlaufen kann, bewiesen ein halbes
Dutzend Tschäggättä, die am Gidisdienstag 2015 am helllichten Tag von Eisten

bis Goppenstein liefen und auch künftig wieder mal einen ähnlichen
Plauschlauf machen wollen - ohne jegliche Organisation, ohne eine zwangsläufige

Kostümnormierung, an einem noch unbestimmten Tag, irgendwann
während der Fasnachtszeit - was ganz an die «wilden» Figuren anderer
Fasnachtsorte erinnert. Dass heute im Tal wie auswärts an Hochzeiten hie

und da Tschäggättä auftreten, unterstreicht diese Beobachtung, dass man
den Brauch nicht einfach als Schaubrauchtum für touristische Momente
versteht, sondern sich mit ihm identifiziert und zeitlich und örtlich sehr kreativ
damit umgeht.
Ähnliche Werdegänge lassen sich für viele Bräuche nachzeichnen. Dabei ist

manches, was auf den ersten Blick «uralt» oder «typisch schweizerisch»

70



Alte Bekannte, neue Hintergründe

erscheint, in dieser Form nur wenige Jahrzehnte jung und findet seine Parallelen

im In- und Ausland. Das braucht uns nicht zu enttäuschen: Es bestätigt,
wie flexibel und lebendig ein Brauch - beziehungsweise eine Gesellschaft -
ist. Erstarrte Formen haben, wie in anderen Lebensbereichen auch, eher

geringe Überlebenschancen...

Dieser Erkenntnis hat sich auch der 2015 gegründete Lötschentaler
Fastnachtsverein in Wiler verschrieben. Präsidiert wird er von Fleinrich Rieder,
dem jüngsten Sohn aus der Familie Agnes und Ernst Rieder, die seit
Jahrzehnten als Maskenschnitzer aktiv sind und auch einen bekannten
Maskenkeller mit einigen hundert Larven besitzen. Diese werden jedoch
nicht hinter Vitrinen beerdigt, sondern sind zusammen mit einer stattlichen
Auswahl an Fellen, Glocken und weiterem

Zubehör während der Fastnacht auf
den Strassen zu sehen. Auch für die
Besucherinnen gilt nicht «Berühren verboten»,

sondern anhand der Ausrüstungsgegenstände

ist konkret begreifbar, welche

körperlichen Strapazen das Maskenlaufen

mit sich bringt - bevor man alte und

neue Stücke, frühere Fotos und heutige
Filme sieht, weitere Figuren der
Fastnacht kennenlernt und zum Beispiel mit
einer Tschäggättusuppun gestärkt wird.
Letzteres ist eine kulinarische Neuerung

- die auf einer alten Tradition beruht: In
der Fastnachtszeit bot die Küche immer
schon etwas Spezielles...

Nicht nur an Ort und Stelle tut sich vor
und hinter den Kulissen allerhand, was
den jährlich gebetsmühlenartig wiederholten Medienbeiträgen entgeht.
Auch Volkskundler (oder wie sie sich heute auch immer nennen) entdecken
selbst auf ausgetretenen Wegen neue Pisten: Nachdem im Fach seit gut 100

Jahren mehr als 30 Vertreterinnen über die Lötschentaler Fastnacht schrieben

und dabei vor allem die Masken fokussierten, untersuchten Konrad
Kuhn und der Autor nun erstmals die Maskenschnitzer.7 Ihnen und den mit
dem Schnitzen einhergehenden Absichten und Zuschreibungen war bisher

nur selten Aufmerksamkeit geschenkt worden. Auch das ein (leider)
durchaus typisches Fazit der Brauchforschung: Jahrzehntelang versteckten
exotisch wirkende Objekte den Blick auf die Menschen und deren Tun.

Werner Bellwald
werner. bellwald@kulturexpo.ch

7 Kuhn, Konrad/Bellwald, Werner: Vieldeutiges Selbermachen im Bergtal. Kulturelle,
ökonomische und individuelle Praktiken des Maskenschnitzens. In: Löffler, Klara/Langreiter,

Nikola (Hg.): Do it! Yourself? Fragen zu (Forschungs-)Praktiken des Selberma-
chens. Wien 2016 (im Druck).

Berühren erwünscht - der Klangraum, einer

von zehn Räumen des ersten Lötschentaler
Fastnachtsmuseums im Haus «Zur blauen
Stube» in Wiler (Foto W.B. 2016)

71


	Alte Bekannte, neue Hintergründe : die Lötschentaler Tschäggättä

