Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Societa svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Volkskunde

Band: 106 (2016)

Heft: 3

Artikel: Alte Bekannte, neue Hintergrinde : die Lotschentaler Tschaggéatta
Autor: Bellwald, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1003778

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1003778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Werner Bellwald

Alte Bekannte, neue Hintergriinde

Die Lotschentaler Tschaggatta

«De vieilles connaissances, de nouvelles raisons — la Tschiggdtta du
Lotschental » : La contribution reconstitue les différentes interprétations liées
aux « Tschaggdtta » du Lotschental depuis plus de 150 ans. Si au 19éme siécle
la continuité et la durée de cette tres ancienne et respectable tradition étaient
au centre de lintérét, les chercheurs se concentrent de nos jours plutot sur ses
pratiques courantes et constamment renouvelées et les repositionnent dans des
contextes sociaux et économiques en évolution ce qui laisse également trans-
paraitre une transformation de la signification du carnaval valaisan.

Von holzernen Unholden...

In der Zeit vor Aschermittwoch treten im Lotschental die Gescheckten auf,
im Dialekt Tschiggittd benannt, nach den gescheckten Ziegen- und Schaf-
fellen, in welche sich die maskierten Gestalten hiillen. Zusammengehalten
werden die Felle von einem breiten Lederband, an dem eine grosse Kuh-
treichel baumelt. Das Gesicht verdeckt eine grosse Holzmaske, die uns das
Fiirchten lehren soll. An den Nachmittagen und Abenden der Fastnachtszeit
streifen die Tschaggiittd einzeln oder in kleinen Gruppen durch die Strassen,
rennen ihren Opfern nach, vorzugsweise schonen Tochtern, und werfen auch
gerne mal einen Touristen oder einen unliebsamen Mitbiirger in den Schnee.
Noch bis in die 1950er Jahre hinein schlossen einige Familien in der Fast-
nachtszeit die Haustliren. Andere vermieden es, nachmittags auf die Strasse
zu gehen. Die Tschiggiittd erlaubten sich regelrechte Grobheiten. Aussagen
ihrer Opfer sind bis heute zu horen und ergében ein eindriickliches Buch —
das sich ebenso gut in einer der anderen Fastnachtshochburgen in der
Schweiz schreiben liesse; wir sehen Fastnacht heute als feuchtfrohliche Zeit
an und vergessen, dass sie Jahrhunderte lang auch dazu diente, offene Rech-
nungen zu begleichen.

...zum beissenden Schnitzelbank

Allzu viele Grobheiten aber konnen sich die jungen Ménner heute trotz der
Anonymitit der Maske nicht mehr leisten. Einzelne Opfer drohten auch
schon mit Polizei und Gericht. In anderen Fillen mussten Tschiggitta, die
nach alter Manier mit einem russigen Handschuh das Gesicht ihrer Opfer
schwirzten und dabei auch die Kleidung beschmutzten, die Rechnung der
chemischen Reinigung bezahlen. Und seit den 1980er Jahren zollen selbst
Kinder keinen Respekt mehr. Sie springen den Gestalten hinterher oder
ziehen gar an deren Fellen, womit das Maskenlaufen manchem total verlei-
det ist. Schnitzelbidnke, Umziige, Guggenmusik und Verkleidungen aller Art
stehen inzwischen als Alternative offen — die Fastnacht erfuhr auch im
Lotschental ldngst einen Zivilisierungsschub.

67



Alte Bekannte, neue Hintergriinde

«Bruich ischt Bruich!»

Auch aus anderen Griinden suchen wir an den Fastnachtsnachmittagen oft
umsonst nach Maskierten: Aus den fritheren Bauern sind, wie vielerorts im
landlichen Europa, Angestellte geworden, die tagsiiber in den umliegenden
Kreisstddten arbeiten und erst abends ins Tal heimkehren — genau dann,
wenn das Maskenlaufen mit dem Betzeitlduten vom Kirchturm um 18 Uhr
laut der fritheren Tradition endet. Daher verboten Dorfpolitiker Mitte der
1980er Jahre nach dem Motto «Brauch bleibt Brauch» das Maskenlaufen
nach 18 Uhr. Am Anschlagkasten der Gemeinde Wiler beispielsweise hing
damals ein Zettel, der mit den Worten schloss: «Fehlbare riskieren eine
Anzeige mit Strafverfahren.»

Von der Realitit eingeholt

Das Verhiltnis zwischen ortlicher Obrig-
keit und festfreudiger Jugend war in jenen
Jahren eh schon angespannt. So entschlos-
sen sich 1987 eine Handvoll jugendlicher
Tschiaggittd, am «Feysti Vroontag» (Fetter
Donnerstag) nachts ein Maskenlaufen
durch zwei, drei Dorfer durchzufithren. In
Wiler zogen die Maskierten ihre Felle und
Masken {iber, liefen lirmend nach Kippel,
einzelne bis Ferden. Vor den Hiusern der

Fiir einige Maskenliiufer der absolute Hit,

anderen zu durchorganisiert: Umzug vom
Fetten Donnerstag Nacht
(Blatten, Feysti Vrontag 2010, Foto W.B.)

Lokalpolitiker, namentlich des damaligen
Talratsprasidenten Walter Jaggy in Kippel,
der sich als Gegner des Nachtlaufens her-
vorgetan hatte, schiittelten die Maskierten

thre grossen Glocken mit besonderer

Freude...
Tempi passati. Wie die Revolution ihre Kinder frisst, wurde der junge Pro-
testlauf in Kiirze zur alten Tradition: So ziehen seit den 1990er Jahren am
Fetten Donnerstag Abends um acht an die 100 Maskierte durch Blatten und
laufen anschliessend von der obersten Gemeinde durch das Tal hinunter bis
Ferden, begleitet von Fernsehanstalten, Fotografen und hunderten Schau-
lustigen in den Siedlungen. Das néchtliche Spektakel im Schein der Stras-
senlampen fasziniert Alte und Junge. Hiinenhafte Gestalten schreiten im
Halbdunkel auf dich zu, die Glocken vollfithren einen ohrenbetidubenden
Radau, hier fillt das Licht kurz auf ein Hexengesicht, dort erblickst du einen
Zombie, dazwischen Masken édlteren Stils mit verzerrten Menschen- und
Teufelsantlitzen. Die Stimmung variiert zwischen Staunen und Grauen.
Doch statt Titlichkeiten bleibt es heute meist bei Gebidrden. Der Verkehrs-
verein wirbt mit ganzseitigen Zeitungsinseraten fiir den Besuch des Spek-
takels, die Titelzeilen versprechen «urspriingliche und wilde Fastnacht»
sowie «ddmonische Masken», der neue Slogan der Tourismusmanager lautet
«Das magische Tal». Und jene, die das nichtliche Maskieren vor 30 Jahren
grossmundig verbieten beziechungsweise per Gesetz bestrafen wollten,
stehen am Strassenrand und spenden Applaus.

68



Werner Bellwald

Was ist ein Brauch?

Sie bemerken ldngst: Wir haben die Oberfliche des Brauchgeschehens ver-
lassen. Am Beispiel von Maskierten und deren Treiben erkennen wir
unschwer, dass ein Brauch unter anderem ein Abbild unserer aktuellen
Lebensverhiltnisse ist: Ablesen lassen sich an ihm die wirtschaftlichen Rah-
menbedingungen vor Ort (Tages- und Wochenpendler), Generationen-
konflikte (Verbot des Nachtlaufens und Gegenreaktion), Mechanismen im
Bereich des Tourismus (Vermarktung eines aussergewohnlichen Anlasses,
bei dem man sich aber gewdhnlich zu benehmen hat) und mediale Bediirf-
nisse (dankbare Aufnahme neu ins Leben gerufener Ereignisse, die man im
selben Atemzug als «uralt» verkaufen kann). Die Liste liesse sich verldn-
gern. Doch wenn ein Brauch ein lebendiger Spiegel ist, weshalb horen wir
dann jedes Jahr, er sei Jahrtausende alt und heidnisch?

Stabilititswiinsche in Umbruchzeiten

In der Zeit um 1850, 1900 und bis in die 1930er Jahren hinein suchten dama-
lige Volkskundler nach dem Ursprung von Brdauchen und tippten — so auch
bei den Tschiggitta — auf Ddmonenvertreibung, Fruchtbarkeitszauber, heid-
nischen Totenkult und derlei weit hergeholte Dinge mehr. Die Vorliebe fiir
mythologische Theorien (streng genommen sind es gar keine Theorien, son-
dern spekulative Deutungen) und ein moglichst hohes Alter waren damals
bei vielen Gelehrten Europas virulent: Die industrielle Revolution liess die
Stddte anwachsen, schiirte soziale Probleme, der Fortschritt wurde als
Bedrohung empfunden. Im Gegenzug wurden unversehrte Landschaften,
bauerliche Bevolkerungen und deren Traditionen als echt und unverfélscht
idealisiert. Als ob es frither nie einen Wandel gegeben hitte, keine sozialen
Konflikte, keine wirtschaftlichen Interessen, keinen kulturellen Transfer.
Aller Wandel wurde ausgeblendet und je dlter etwas (angeblich) war, umso
besser.

Staatskultur

Historische Fakten und gesellschaftliche Verdnderungen interessierten im
19. Jahrhundert wenig. Gelehrte aus den Stiddten erforschten die noch weit-
gehend unbekannten Bréduche auf dem Land — kaum jemand hatte zuvor
davon Notiz genommen. In den verschiedenen Regionen des Landes wurde
diese oder jene farbenprichtige oder furchterregend-archaische Beson-
derheit entdeckt. Und sofort fiir altehrwiirdig befunden.

Die in binnenexotischer Verklarung entdeckten Brauche verliechen den jun-
gen, teils eben erst gegriindeten Nationalstaaten ein kulturelles Profil, eine
quasihistorische Basis und trugen zur Legitimierung ihrer Existenz bel.
Nebst Personlichkeiten (Tell, Winkelried), landschaftlichen Erscheinungen
(Rheinfall, Matterhorn) oder Bauwerken (Holzbriicke in Luzern) konnten
auch Briuche in den Rang eines nationalen Markenzeichens aufsteigen. In
Biichern, Landesausstellungen und grossen Festumziigen wurden einzelne
Briuche nun als typisch schweizerisch dargestellt. Die junge Schweiz konnte
sich auf heidnische Vorfahren und keltische Traditionen berufen — wie es in

69



Werner Bellwald

jenen Jahrzehnten um 1900 auch unsere Nachbarstaaten mit Schulwand-
bildern, Theatern und é&hnlichen patriotischen Momenten erfolgreich
vorfithrten.

Waunsch und Wirklichkeit

So propagierte man auch, die Lotschentaler Masken hitten sich iiber
Jahrhunderte, ja Jahrtausende bis ins 20. Jahrhunderte hineingerettet — in
ungebrochener Kontinuitit seit keltischer Zeit. Das wire 2000 bis 3000 Jahre
her ... Dabei ist es nicht einmal so sicher, ob Hochalpentédler am Ende der
Bronzezeit (um 1000 v. Chr.) bereits dauerhaft besiedelt waren, ganz zu
schweigen von spiteren tiefschiirfenden Umbriichen wie der Unterwerfung
durch die Romer (15 v. Chr.) oder etwa der Einwanderung der Alemannen
(8./9. Jahrhundert n. Chr.), die sprachlich und kulturell einiges von dem
veridnderten, was zuvor in der Region Gang und Gébe war ...

Erst eine neue Generation von Volkskundlern brachte seit den 1970er Jah-
ren mit Archivstudium und vergleichenden Fakten auch die Fastnacht auf
den Boden der Realitédt zuriick. So betreffen im Falle der Lotschentaler
Masken die idltesten Zeugnisse aus der miindlichen Kultur die Zeit des
franzosischen Einmarsches 1799. Aus den 1860er Jahren stammt das erste
schriftliche Zeugnis. Freilich konnte der Anfang einige Jahrhunderte zurtick-
reichen: Heute nimmt man an, dass sich die Maskenfiguren aus den kirchli-
chen Theaterspielen verselbstdndigten und eines Tages mit ihren Teufels-
masken an der Fastnacht auftraten — solche Vorginge sind fiir Siiddeutsch-
land so gut wie belegt. Seither entwickelte sich das Maskenlaufen unter
mehrfacher Verdnderung von Formen und Funktionen zu seinem momenta-
nen Aussehen.

Aktualitit

So gesehen zeugt es von der Vitalitdt des Brauches, wenn viele Maskenldu-
fer nicht mehr am grossen Umzug vom Donnerstagabend mitmachen, dafiir
an anderen Tagen aktiv werden, wenn weniger Medienleute sie belagern.
Massen an Zuschauern sind auch nicht notig, um Spass zu haben oder andere
erzittern zu lassen. Dass man durchaus «fiir sich selbst» und fiir den Kontakt
mit ein paar Einheimischen maskenlaufen kann, bewiesen ein halbes Dut-
zend Tschéggittd, die am Gidisdienstag 2015 am helllichten Tag von Eisten
bis Goppenstein liefen und auch kiinftig wieder mal einen &hnlichen
Plauschlauf machen wollen — ohne jegliche Organisation, ohne eine zwangs-
laufige Kostimnormierung, an einem noch unbestimmten Tag, irgendwann
wihrend der Fasnachtszeit — was ganz an die «wilden» Figuren anderer
Fasnachtsorte erinnert. Dass heute im Tal wie auswirts an Hochzeiten hie
und da Tschiggittd auftreten, unterstreicht diese Beobachtung, dass man
den Brauch nicht einfach als Schaubrauchtum fir touristische Momente ver-
steht, sondern sich mit ihm identifiziert und zeitlich und 6rtlich sehr kreativ
damit umgeht.

Ahnliche Werdeginge lassen sich fiir viele Briauche nachzeichnen. Dabei ist
manches, was auf den ersten Blick «uralt» oder «typisch schweizerisch»

70



Alte Bekannte, neue Hintergriinde

erscheint, in dieser Form nur wenige Jahrzehnte jung und findet seine Paral-
lelen im In- und Ausland. Das braucht uns nicht zu enttduschen: Es bestatigt,
wie flexibel und lebendig ein Brauch — bezichungsweise eine Gesellschaft —
ist. Erstarrte Formen haben, wie in anderen Lebensbereichen auch, eher
geringe Uberlebenschancen...

Dieser Erkenntnis hat sich auch der 2015 gegriindete Lotschentaler Fast-
nachtsverein in Wiler verschrieben. Prisidiert wird er von Heinrich Rieder,
dem jiingsten Sohn aus der Familie Agnes und Ernst Rieder, die seit Jahr-
zehnten als Maskenschnitzer aktiv sind und auch einen bekannten
Maskenkeller mit einigen hundert Larven besitzen. Diese werden jedoch
nicht hinter Vitrinen beerdigt, sondern sind zusammen mit einer stattlichen
Auswahl an Fellen, Glocken und weite-
rem Zubehor wihrend der Fastnacht auf
den Strassen zu sehen. Auch fiir die Besu-
cherlnnen gilt nicht «Berithren verbo-
ten», sondern anhand der Ausriistungsge-
genstdnde ist konkret begreifbar, welche
korperlichen Strapazen das Maskenlau-
fen mit sich bringt — bevor man alte und
neue Stiicke, frithere Fotos und heutige
Filme sieht, weitere Figuren der Fast-
nacht kennenlernt und zum Beispiel mit
einer Tschiggdttusuppun gestarkt wird.
Letzteres ist eine kulinarische Neuerung
— die auf einer alten Tradition beruht: In

der Fastnachtszeit bot die Kiiche immer Beriihren erwiinscht — der Klangraum, einer
schon etwas Spezielles... von zehn Rdumen des ersten Lotschentaler
Fastnachtsmuseums im Haus «Zur blauen
Nicht nur an Ort und Stelle tut sich vor Stube» in Wiler (Foto W.B. 2016)
und hinter den Kulissen allerhand, was
den jihrlich gebetsmiihlenartig wiederholten Medienbeitrigen entgeht.
Auch Volkskundler (oder wie sie sich heute auch immer nennen) entdecken
selbst auf ausgetretenen Wegen neue Pisten: Nachdem im Fach seit gut 100
Jahren mehr als 30 VertreterInnen tiber die Lotschentaler Fastnacht schrie-
ben und dabei vor allem die Masken fokussierten, untersuchten Konrad
Kuhn und der Autor nun erstmals die Maskenschnitzer.” [hnen und den mit
dem Schnitzen einhergehenden Absichten und Zuschreibungen war bisher
nur selten Aufmerksamkeit geschenkt worden. Auch das ein (leider)
durchaus typisches Fazit der Brauchforschung: Jahrzehntelang versteckten
exotisch wirkende Objekte den Blick auf die Menschen und deren Tun.
Werner Bellwald
werner.bellwald@kulturexpo.ch

7 Kuhn, Konrad/Bellwald, Werner: Vieldeutiges Selbermachen im Bergtal. Kulturelle,
6konomische und individuelle Praktiken des Maskenschnitzens. In: Loffler, Klara/Lang-
reiter, Nikola (Hg.): Do it! Yourself? Fragen zu (Forschungs-)Praktiken des Selberma-
chens. Wien 2016 (im Druck).

71



	Alte Bekannte, neue Hintergründe : die Lötschentaler Tschäggättä

