
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Società svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 105 (2015)

Heft: 1

Artikel: Zwischen Dorf, Verein und Kollegenkreis : am Älplerfest in Törbel (VS)

Autor: Frank, Elisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1003796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1003796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elisa Frank

Zwischen Dorf, Verein und Kollegenkreis:

am Älplerlest in Törbel (VS)

La coutume comme liant social pluricollectif: Le festival alpin sur Moosalp
est une coutume plutôt jeune et dont l'origine commerciale n'est pas un secret.

La contribution suivante montre à quel point cette fête accomplit tout de

même diverses fonctions d'une coutume et quel est son effet communautari-
sant sur différentes collectivités.

Am letzten Julisonntag treffen sich auf der Moosalp (2048 m.ü.M.)
oberhalb von Törbel (VS) alljährlich Hunderte von Menschen und wohnen
einer Jodlermesse unter freiem Himmel bei. Gegen Mittag startet ein

halbstündiger Umzug, der 2013 unter dem Motto «vam Waldbriädri zum altuTag

- än altvättrische Läbunslöif»1 stand. Alle Umzugsbeteiligten sind verkleidet,

haben verschiedene Gegenstände und Utensilien dabei. Manche Gruppen
sind zu Fuss unterwegs, andere haben einen kleinen Wagen zur Verfügung.
Auch Pferde, Hühner und Walliser Schwarzhalsziegen laufen mit. Nach dem

Umzug findet man sich auf dem «Moosbodu», einer relativ ebenen Wiese

auf der Passhöhe, zu Speis und Trank ein, lässt sich von verschiedenen

auswärtigen Musikformationen unterhalten, einige schwingen das Tanzbein,
und die Kinder vergnügen sich bei einem Meerschweinchenspiel. Für die

Ausdauerndsten geht das Fest bis in die frühen Morgenstunden.
Dieser Brauch, bekannt unter dem Namen «Älplerfest», wird von den beiden

Törbeler Musikvereinen Tambouren- und Pfeiferverein Frohsinn (Alte
Musik) und Musikgesellschaft Sonnenberg (Neue Musik) veranstaltet. Ins

Leben gerufen wurde das Fest 1967 von der Neuen Musik, um das Vereinsbudget

aufzubessern. Über diesen kommerziellen Entstehungshintergrund
wird offen geredet. Dies ist insofern interessant, als das Älplerfest dadurch
ein oft angeführtes Merkmal eines Brauches nicht erfüllt: Es existiert keine

Erzählung über einen weit in die Vergangenheit zurückreichenden Ursprung
des Brauches.2

In meiner Untersuchung fragte ich nach den Bedeutungen und Funktionen,
die dieser Brauch für seine Trägerinnen hat und beleuchtete dabei
insbesondere die Trägergeneration der 20- bis 30-Jährigen3 und deren Brauchpraxis.

Der Fokus auf diese Altersgruppe hatte zum einen forschungspragmatische

Gründe: Der Zugang zum Feld fand über eine Person statt, die

ebenfalls dieser Generation angehört, wodurch ich bei der teilnehmenden

1 Der Umzug wird von den Veranstaltern als «folkloristisch» bezeichnet. 2013 gab es fol¬
gende Umzugsgruppen: «Waldbriädri» (Waldbruder), «Töif» (Taufe), «Schüälsuppa»
(Schulsuppe), «Abusitz» (Abendsitz), «Hochziit» (Hochzeit), «Hewu» (Heuen), «Zig-
leta» (Zügeln), «Holzu» (Holzen), «Wimdu» (Wimmen), «der alt Tag» (Lebensabend).

2 Vgl. zu diesem Merkmal eines Brauches bspw. Jeggle, Utz: Sitte und Brauch in der
Schweiz. In: Hugger, Paul (Hg.): Handbuch der schweizerischen Volkskultur, Bd. 2.

Zürich 1992, S. 603-628, hier S. 603.
3 Im Allgemeinen weisen die Vereinsmitglieder ein grosses Altersspektrum auf: von Tee¬

nagern bis hin zu Pensionierten.

5



Zwischen Dorf, Verein und Kollegenkreis

Beobachtung vorwiegend einen Einblick in die Brauchpraxis dieser Generation

erhielt. Ich entschloss mich danach, auch die drei qualitativen
Leitfadeninterviews (mit vier Personen) in dieser Generation durchzuführen, da

mir dies für die Generierung fundierter Aussagen ergiebiger erschien. Zum
anderen war auch mein Interesse an einer Erforschung dieses Brauches

durch die Tatsache geweckt worden, dass es sich hier um einen Anlass

handelt, der offensichtlich auch von einer jüngeren Generation aktiv und

begeistert mitgestaltet wird.
Basierend auf dem erhobenen Material beschreibe ich als Resultat meiner

Analyse das Älplerfest in diesem Artikel als ein plurikollektives, soziales

Bindemittel, wobei ich diesen Begriff bei Utz Jeggle entlehne: «Bräuche

dienen», so Jeggle 1992 im Handbuch der schweizerischen Volkskultur, «der

Zuordnung von Menschen zu Gruppen, sie machen die Zugehörigkeit sichtbar,

und sie sind ein Bindemittel, das die Gruppe erst zu einem <Kreis von
Menschen* macht.»4 Welche «Kreise von Menschen» das Älplerfest inwiefern

bindet, soll im Folgenden erläutert werden.

Kollektiv Verein: Die Rivalität zwischen Alter Musik und Neuer Musik
Die beiden den Brauch veranstaltenden Vereine hatten eigentlich ein Konflikt

beladenes Verhältnis zueinander. Ein Element dieser Rivalität hat

direkt mit dem Älplerfest zu tun: Die Neue Musik bekommt 60% des

Gewinns, der am Fest erzielt wird, die Alte Musik 40%. Alle meine

Interviewpartnerinnen (die je zur Hälfte der Alten resp. Neuen Musik angehören)

halten verschiedene Erklärungen bereit, warum diese ungleiche Aufteilung

gerechtfertigt sei: So wird mir berichtet, dass die Neue Musik das Geld
mehr benötige, da sie mehr Ausgaben hätte, und die Alte Musik ohnehin
eine sehr volle Vereinskasse besitze. Zudem habe die Neue Musik mehr

Investitionen bezüglich des Festes getätigt, da sie die Bänke, Tische und

Zelte gekauft hätte. Diese Rechtfertigungen der ungleichen Gewinn-Aufteilung

führe ich darauf zurück, dass die von mir untersuchte Altersgruppe
bemüht ist zu betonen, dass diese Vereinsrivalität in ihrer Generation nicht
mehr «real» existiere: «Wir haben das jetzt eher so, dass wenn man mal so

etwas sagt über die Neue Musik, dann ist das eher aus Spass oder um einander

zu <zoicklen>, aber jetzt nicht, um Streit anzufangen»5. Als «Beweise»

dafür werden einerseits Geschwisterpaare aus ihrer Generation angeführt,
welche in verschiedenen Musiken spielen, andererseits bemerken meine

Informantinnen, dass ihr Kollegenkreis musikübergreifend sei. Interessant

ist, dass die Rivalität zwischen den beiden Vereinen zumindest im Spass

weitergepflegt wird und ein Reden über das Älplerfest ohne das Erinnern an

diese Vereinsrivalität auch in der jüngeren Generation nicht möglich
scheint. Die Brauchträgerinnen müssen sich - so meine These - als

Vereinsmitglieder in irgendeiner Form zu dieser Rivalität, die zumindest als erzählte

Erinnerung weiter existiert, verhalten. Das Älplerfest bietet ihnen dazu

4 Jeggle: Sitte und Brauch in der Schweiz (wie Annr. 2), S. 608.
5 Interview mit Andreas.

6



Elisa Frank

Gelegenheit: Die Rivalität kann hier alljährlich in einem geordneten Rahmen

reproduziert und verhandelt werden. Der und die einzelne Brauchträgerin
beschäftigt sich dadurch mit der Geschichte des Vereins und das Älplerfest
trägt insofern zur Identifikation des und der einzelnen Brauchträgerin mit
seinem bzw. ihrem Verein bei.

Kollektiv Dorf-Kollegenkreis: Die Vorbereitung des Umzuges als gemeinsames

Erlebnis
Der Umzug wird in der Bewerbung des Älplerfestes als Hauplelement
positioniert: Ein Foto des Umzugs ziert den Flyer der Veranstalter und er wird
dort mit der Jodlermesse als Hauptprogrammpunkt des Festes aufgeführt.
Auch Schweiz Tourismus bewirbt den Anlass auf seiner Homepage als

«Älplerfest mit Folkloreumzug»6. Am Festtag selbst besetzt der Umzug
allerdings nur ein sehr kleines Zeitfenster von ca. 30 Minuten, und meine

Interviewpartnerinnen spielten diesen auch in seiner Bedeutung herunter:
«Es ist immer ein anderes Thema, aber eigentlich machen wir immer dasselbe»7.

Dennoch zeigten sie bemerkenswerten Eifer und Begeisterung für die

Planung des Umzuges und investierten einiges an Zeit und Mühe in die
Kostüm- und Wagengestaltung. So erklärt mir eine Interviewpartnerin zwar,
dass sie das Älplerfest nicht deswegen möge, weil «ich jetzt wahnsinnig

gerne ein altes Gewand anziehe»8, dennoch war es gerade ihr besonders

wichtig, dass bei ihrem Kostüm von der Frisur bis zu den Fingernägeln alles

passte. Ein anderer Interviewpartner, der am Umzug das «Waldbriädri»
darstellte, betrieb im Vorfeld Recherchearbeiten, die ihn bis nach Basel führten:
«So ein wenig wie der <Wilde Mann> in Basel, davon haben wir auch Fotos

gesehen. Und so ein bisschen in diesem Stil wollten wir das dann machen»9.

Die Diskrepanz zwischen der heruntergespielten Bedeutung des Umzuges
und der im Vorfeld investierten Zeit und Mühe, die sich in den Aussagen und
in der Praxis der begleiteten Brauchträgerinnen zeigte, irritierte mich

anfangs. Auflösen liess sich diese Irritation durch die Bedeutung, die die

Brauchträgerinnen den gemeinsamen Umzugsvorbereitungen beimessen:

«Also ich finde es immer noch cool, wenn wir den Umzug haben, weil dann

ist da ein riesiges Drum und Dran und da ist halt die ganze Vorbereitung und

so, die auch schon cool ist und da hast du es auch schon lustig miteinander»10.

Die Bedeutung des Umzuges liegt also darin, dass die Brauchträgerinnen

durch die gemeinsame Gestaltung des Umzuges bereits im Vorfeld
viel Zeit miteinander verbringen und dabei gemeinsam etwas Konkretes

6 URL: http://www.myswitzerland.com/de-ch/empfehiungen/sommerferien/auf-der-alp-
1/alpauf-und-abzuege/aelplerfest-mit-folkloreumzug.html (letzter Zugriff: 27. Januar
2015). Unter dem Titel «Älplerfest mit Folkloreumzug» folgt danach allerdings keine
genauere Beschreibung des Älplerfestes. Es werden stattdessen der Alpaufzug sowie
die allabendlichen Stallungen des Viehs während Juli und August erwähnt und die
Moosalp als Natur- und Wandergebiet beworben; einzig auf dem Foto ist der
Älplerfest-Umzug zu sehen.

7 Interview mit Charlotte.
8 Interview mit Jasmin.
9 Interview mit Andreas.
10 Interview mit Jasmin.

7



Zwischen Dorf, Verein und Kollegenkreis

organisieren. Dabei geht es bei der aufwendigen Vorbereitung vorwiegend
um das Zusammensein im gleichaltrigen Dorf-Kollegenkreis. Meine Inter-
viewpartnerlnnen erwähnen explizit, dass das für die Gruppeneinteilung
zuständige Komitee im Idealfall «so ein wenig die Kollegschaft auch

berücksichtigen»11 würde. Das Zusammensein unter Kolleginnen habe beim

Älplerfest eine ganz besondere Qualität im Vergleich zum sonst üblichen
Zusammensein unter den Jungen: «Wir sind ja auch viel zusammen, aber

[...] es ist nicht dasselbe wie sonst»12. Diese besondere Qualität des

Zusammenseins ergibt sich daraus, dass sie gemeinsam etwas - nämlich den

Umzug - auf die Beine stellen. Dieses gemeinsame Erlebnis, welches die

zeitaufwendige Vorbereitung des Umzuges generiert, passiert im Idealfall
innerhalb des auch ausserhalb vom Verein bestehenden Kollegenkreises.
Das Älplerfest erhält somit auch für dieses Kollektiv eine Bedeutung als

Bindemittel.

Kollektiv Dorf: Die Kategorie der «Abgewanderten»
Bei der teilnehmenden Beobachtung fiel die spezifische Gruppe der aus dem

Dorf Abgewanderten ins Auge: So wurde in der Begrüssungsansprache vor der

Jodlermesse seitens der veranstaltenden Vereine erwähnt, dass das Älplerfest

ein Anlass sei, welchen sich die meisten Törbeler - auch die in die
«Üsserschwiiz»13 ausgewanderten - gleich beim Erhall der neuen Agenda

Anfang des Jahres rot eintragen würden; und die Mutter einer Interviewpartnerin

stellte mir im Verlaufe des Festes mehrere ihrer «abgewanderten»
Verwandten vor, welche jeweils für das Älplerfest zurückkehren würden.

Die «Abgewanderten» werden von den Dorfbewohnerinnen als eigene

Kategorie geführt, wobei die ihnen zugeschriebene Bezeichnung eine paradoxe

Stellung zum Dorf signalisiert: Einerseits wird durch diese Kategori-
sierung betont, dass sie eine spezielle Verbindung zum Dorf aufweisen und

insofern sicherlich mehr dazugehören wie beispielsweise Feriengäste,
andererseits gibt man ihnen durch diese Bezeichnung auch zu verstehen, dass sie

keine vollwertigen Dorfmitglieder (mehr) sind. Die Kategorie der
Abgewanderten ist gerade im Hinblick auf zwei Interviewpartner interessant, die

Studierende sind, welche unter der Woche nicht in Törbel wohnen, sich selbst

aber nicht zur Kategorie der Abgewanderten rechnen und - so schien es mir
beim Fest - auch von den anderen Dorfbewohnerinnen (noch) nicht zu dieser

Kategorie gezählt wurden. Zu dieser Selbst- und Fremdwahrnehmung
als weiterhin vollwertige Dorfmitglieder trägt nicht zuletzt das Älplerfest bei:

Dass die beiden Personen sich aktiv an der Gestaltung dieses Brauches

beteiligen - auch wenn sie bspw. nicht mehr regelmässig an den wöchentlichen
Musik-Proben ihres Vereins teilnehmen - weist sie weiterhin als vollwertige
Dorfmitglieder und (noch) nicht Abgewanderte aus. Insofern werden durch
das Älplerfest also Dorf-Zugehörigkeiten verhandelt und festgelegt, womit
der Brauch seine spezifische Bedeutung für das Kollektiv «Dorf» erhält.
11 Interview mit Jasmin.
12 Interview mit Charlotte.
13 Damit wird im Walliser Dialekt die restliche, ausserhalb des Wallis liegende Schweiz

bezeichnet.

8



Elisa Frank

Das Älplerfest als plurikollektives, soziales Bindemittel
Die interviewten Brauchträgerinnen erleben das Älplerfest in verschiedenen

Rollen: als Vereinsmitglied, als Kollegin und als Dorfbewohnerin.
Dadurch identifiziert sich der und die einzelne Brauchträgerin im Vorfeld
und im Verlaufe des Festes mit verschiedenen Kollektiven: dem Verein, dem

Dorf-Kollegenkreis und dem Dorf. Diese drei verschiedenen, am und im

Älplerfest verhandelten und sich herausdifferenzierenden Kollektive sind

jedoch nicht unabhängig voneinander: So muss sich die von mir in den Blick

genommene Generation der 20- bis 30-Jährigen am Älplerfest trotz ihres

musikübergreifenden Kollegenkreis mit der Rivalität zwischen den beiden

Musikvereinen auseinandersetzen. Ausserdem weist die aktive Teilnahme

am Brauch zwei interviewte Vereinsmitglieder, die nur noch am Wochenende

im Dorf weilen, als (noch) nicht Abgewanderte aus. Das Älplerfest kann
somit als plurikollektives, soziales Bindemittel beschrieben werden, wobei es

zwischen den verschiedenen in und an diesem Brauch verhandelten Kollektiven

Abhängigkeiten gibt, die sich in Form von Reibungen oder Synergien
zeigen.

Elisa Frank

elisa.frank@iuiibas. ch

9


	Zwischen Dorf, Verein und Kollegenkreis : am Älplerfest in Törbel (VS)

