
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Società svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 104 (2014)

Heft: 1

Artikel: The Jewish-Feminist Songbook : 40 Jahre Amerikanisch-Jüdischer
Feminismus in Liedern

Autor: Ross, Sarah

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1003783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1003783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sarah Ross

The Jewish-Feminist Songbook:
40 Jahre Amerikanisch-Jüdischer Feminismus in Liedern

The Jewish-Feminist Songbook: 40 années de féminisme juive américaine
dans des chansons: En s'appuyant sur le Jewish-Feminist Songbook, l'article
retrace la genèse d'une collection unique de chansons féministes juives aux
Etats-Unis depuis ses débuts dans le contexte de 1'American Counterculture et

le naissant mouvement féministe des années 1960 et 70 jusqu'à sa parution
imminente en 2014. Depuis les années 60, les rabbins femmes, chantres et

auteures-compositrices-interprètes composent de la musique populaire à

revendication féministe pour usage synagogal, de la musique féministe juive
qui tend à atteindre l'égalité des hommes et des femmes au niveau de la liturgie.

Elles proposent ainsi une solution durable du problème de genre en ce qui
concerne le chant synagogal dans les communautés américaines du mouvement

de réforme, du Jewish Renewal et du mouvement Reconstructionist.

Einleitung
Es ist Freitagabend, kurz vor Sonnenuntergang an der Klagemauer in
Jerusalem. Von weitem hört man bereits die Gesänge der Männer. Nach und
nach kommen die Stimmen näher und es strömen hunderte von meist jungen

Yeshiva-Studenten die Treppen zur Klagemauer hinunter. Unten
angekommen versammeln sie sich, tanzen und singen gemeinsam fröhliche
Lieder, mit denen sie den Shabbat willkommen heissen. Die Stimmen der
Frauen hingegen sind nicht zu hören - sie beten still im abgetrennten
Frauenbereich der Klagemauer. Diese persönliche Erfahrung in Jerusalem

im Flerbst 2003 war Auslöser für eine mehrjährige Studie1 zum Gesang
jüdischer Frauen, respektive zu jüdisch-feministischer Musik, die mich zwischen
den Jahren 2004 und 2008 über die Niederlande2 in die USA führte - stets

begleitet von der Frage: «Und was singen jüdische Frauen?»
Bis in die zweite Flälfte des 20. Jahrhunderts hinein waren Frauen selbst in
liberalen Synagogengemeinden (und sind es in orthodoxen Gemeinden auch

heute noch) grösstenteils von der aktiven Mitwirkung am jüdischen Gottesdienst,

sowie von der Ausübung religiöser Führungspositionen (Rabbinat
oder Kantorat), ausgeschlossen. Grund dafür ist unter anderem eine Passage

im Talmud (Berakhot 24a), in der es heisst: «Kol b'isha erwa» - die Stimme

der Frau ist Nacktheit (kurz: «Kol Isha»). Diese schreibt der (Sing-)Stim-
me einer Frau sinnliche und verführerische Charaktereigenschaften zu, welche

die Männer von ihren Gebeten ablenken könnte. Das talmudische Dik-
tum «Kol Isha» begründet daher in traditionellen Gemeinden die räumliche

1 Hierbei handelt es sich um meine Dissertation mit dem Titel «Performing the Political
in American Jewish-Feminist Music», die 2010 an der Hochschule für Musik und Theater

Rostock verteidigt wurde.
2 Die Ergebnisse der Feldforschung in den Niederlanden sind in meiner Magisterarbeit

mit dem Titel «Zum Gesang jüdischer Frauen im Kontext des Rosh-Chodesh Rituals»
(Universität Köln, 2004) niedergeschrieben.

8



The Jewish-Feminist Songbook

Trennung der Geschlechter während des Gottesdienstes, wie auch den
Ausschluss der Frauen von der vokalen Teilnahme am Synagogengottesdienst.3

Heute - mehr als vierzig Jahre nach dem Aufkommen des jüdischen
Feminismus in den USA - gilt die Frage nach der Gleichstellung der Frau im
Judentum zumindest in Bezug auf das Reformjudentum und das Konservative

Judentum, wie auch für die progressiveren jüdischen Bewegungen - das

Jewish Renewal and Reconstructionist Movement - als geklärt. Denn diese

haben, so Eva Pruschy und Gabrielle Girau Pieck, «das Prinzip der politischen

und religiösen Gleichberechtigung der Frau bereits umgesetzt»4. Im
Fokus der immer noch aktuellen und brisanten Genderdebatte stehe nur
noch das orthodoxe Judentum. Dies ist jedoch nur zum Teil richtig. Während
Frauen in liberalen Gemeinden zwar formal gleichgestellt sind,5 so sind sie

es in Bezug auf die Form und Struktur liturgischer Texte und synagogaler
Musik meist immer noch nicht. Noch heute werden selbst in diesen

Synagogengemeinden liturgische Lieder gesungen und Texte gelesen, welche
hinsichtlich der gelebten spirituellen Erfahrung von Frauen als unzugänglich

wahrgenommen werden. Nicht zuletzt, weil synagogale bzw. kantorale
Musik in der Regel nicht für Frauenstimmen komponiert ist, Gott in liturgischen

Texten meist ausschliesslich männlich konnotiert ist und die Geschichten

biblischer Frauen nur zu selten erzählt werden.

Dieses Missverhältnis zu korrigieren haben sich jüdische Feministinnen vor
allem seit den 1990er Jahren verstärkt zur Aufgabe gemacht, als sie traditionelle

jüdische Liturgie (Gebete, Rituale und sakrale Musik) besonders aus

dem Blickwinkel der aufkommenden jüdisch-feministischen Theologie
Judith Plaskows6 neu betrachteten und neu definierten. Dies hatte die Schaffung

einer feministischen Liturgie und liturgischen Musik zur Folge, welche

Seite an Seite mit bereits etablierten Traditionen in den Synagogengottesdienst

US-amerikanischer Gemeinden integriert werden sollte. Die jahrelange

Arbeit von Musikerinnen, Rabbinerinnen und Kantorinnen dies zu

erreichen, ist unter anderem im sogenannten «Jewish-Feminist Songbook»

niedergelegt, dessen Lieder den historischen, politischen, kulturellen und

religiösen Wandel des amerikanischen Judentums seit der zweiten Hälfte
des 20. Jahrhunderts widerspiegeln.

3 Ross, Sarah: «What Would Miriam Sing?» Die Prophetin Miriam als Vorbild und Inspi¬
ration Jüdisch-Feministischer Ritualmusik. In: Hartmut Möller und Martin Schneider
(Hg.): Musik I Kultur I Wissenschaft. Essen 2011, S. 19-42, hier S. 20.

4 Pruschy, Eva und Gabrielle Girau Pieck: Leitungsfunktionen von Frauen im Judentum.
In: Gabrielle Girau Pieck u.a.: Rabbinerinnen, Kantorinnen, Imaminnen, Muftis,
Pfarrerinnen, Bischöfinnen, Kirchenrätinnen Leitungsfunktionen von Frauen im Judentum,

im Christentum und im Islam. Eine Studie des Interreligiösen Think-Tank. URL:
http://www.interrelthinktank.ch/archivos/ITT_Studie_2011-web.pdf (Stand 26. Januar
2014). Basel 2011, S. 7-30, hier S. 7.

5 Die hier angesprochene Gleichstellung bezieht sich z.B. auf die Ausübung eines reli¬
giösen Amtes oder andere Führungspositionen innerhalb der Gemeinde, wie auch auf
die aktive Teilnahme der Frauen am Gottesdienst.

6 Plaskow, Judith: Standing at Sinai Again. Judaism from a Feminist Perspective. San
Francisco 1990.

9



Sarah Ross

Entstehung jüdisch-feministischer Musik in den USA
Im Zusammenhang der Erneuerungsprozesse des Amerikanischen Judentums,

welche durch die kulturpolitischen Bewegungen in der amerikanischen

Mehrheitsgesellschaft der 1960er und 70er Jahre - der sog. American
Counterculture und des säkularen Women's Liberation Movement -
vorangetrieben wurden, entstand in Gemeinden des amerikanischen Reformjudentums

eine neue Form synagogaler Musik, die New Jewish Music.1 Als
eine Kombination aus amerikanischer Populärmusik, wie etwa Folk-Rock,
und traditionellen sakralen Texten des Judentums trug die New Jewish Music
und ihre Vertreter und Vertreterinnen entschieden zur Reformation des

Synagogengottesdienstes bei, welcher fortan durch das gemeinschaftliche
Singen eingängiger Lieder mit Gitarrenbegleitung in englischer anstatt
hebräischer Sprache egalitärer gestaltet werden sollte. Dieser Egalisierungs-

prozess wurde in den folgenden Jahrzehnten durch den jüdischen Feminismus

noch weiter voran getrieben:8

«Unter den Machern der <New Jewish Music> waren auch feministisch

geprägte Singer-Songwriterinnen wie Debbie Friedman,
Linda Hirschhorn oder Rabbi Shefa Gold, die erstmals feministisch

interpretierte, sakrale Texte mit einer Fusion verschiedenster,

<nicht-jüdischer>, populärer Musiken (von Folk-Rock bis

New Age Musik) verbanden, und diese als liturgische Musik
deklarierten. Es entstand eine prononciert jüdisch-feministische
Musik, die besonders im Kontext des Jewish Women's Spirituality

Movement der 1980er Jahre weiterentwickelt und schrittweise

in den Kanon jüdischer Sakralmusik liberaler Synagogen-
Gemeinden integriert wurde. Dabei wurden die musikalischen

Konventionen des amerikanischen Judentums und das Verhältnis
zwischen musikalischer und liturgischer Tradition und Innovation

(sowie ästhetische Wertvorstellungen und Wahrnehmungen
synagogaler Musik) in Frage gestellt.»9

Mit ihrer Musik forderten jüdische Frauen nicht nur ihren religiösen und

sozialen, sondern auch musikalischen Platz in der Öffentlichkeit und an der
Seite der Männer ein. Jüdisch-feministische Lieder zeichnen sich in ihren
Liedtexten (welche meist traditionelle sakrale Texte/Gebete und
Segenssprüche zur Vorlage haben) durch folgende Merkmale aus: 1.) die Verwendung

einer gender-neutralen Sprache, bzw. des sogenannten feminist Hebrew,

2.) der Gebrauch feministisch geprägter Bildnisse, wie etwa gender-neutrale

7 Siehe Kligman, Mark: Recent Trends in New American Jewish Music. In: Kaplan. Dana
Evan (Hg.): The Cambridge Companion to American Judaism. Cambridge 2005, S. 363-
379.

8 Siehe Ross, Sarah: Performing the Political in American Jewish-Feminist Music.
Rostock 2010 (Dissertation), S. 22 ft, 55 ft, 133 ff.

9 Ross, Sarah M.: Die sinnliche Erfahrbarkeit Gottes. Zur Ästhetik jüdisch-feministischer
Musik in den USA. In: Brunner, Anja und Michael Parzer (Hg.): Pop:aesthetiken.
Beiträge zum Schönen in der populären Musik. Innsbruck, Wien, Bozen 2010 (Band 2),
S. 113-138, hier S. 115 f.

10



The Jewish-Feminist Songbook

Metaphern für Gott, 3.) das Portraitieren jüdischer Frauen aus dem Tanach

(der hebräischen Bibel) und der jüdischen Geschichte, sowie 4.) der Bezug
zu spezifischen Ritualen und Erfahrungen jüdischer Frauen. Stilistisch kann

jüdisch-feministische Musik als eine «cultural fusion of sound»10 bezeichnet
werden. Diese Lieder sind jedoch mehr als eine musikalische Alternative zur
etablierten Synagogalmusik. Vielmehr dienen sie im Kontext des jüdischen
Feminismus als ein wirkmächtiges Mittel zur Etablierung einer US-ame-

rikanisch-jüdischen Identität einerseits und einer Subjektidentität jüdischer
Frauen andererseits.11

The Jewish-Feminist Songbook: 1994-201412

Die Geschichte des Jewish-Feminist Songbook nimmt ihren Anfang im Jahr

1994, als die Singer-Songwriterinnen Shelly Mann, Linda Hirschhorn, die

Rabbinerinnen Sue Levy Elwell und Geela Rayzel Raphael sowie die Kantorin

Aviva Rosenbloom begannen, jüdisch-feministische Lieder, die in den

vergangenen knapp zwei Jahrzehnten geschrieben wurden, zu sammeln. Ihr
Ziel war es, eine Plattform unveröffentlichter Lieder jüdischer Musikerinnen

und Singer-Songwriterinnen zu schaffen, welche nicht - wie Debbie
Friedmans - durch das Reformjudentum in der Verbreitung und Vermarktung

ihrer Musik unterstützt wurden. In Zeiten, bevor das Internet musikalische

Selbstvermarktung und Crowdfunding für jedermann möglich machte,

hatten Mann, Hirschhorn, Elwell, Raphael und Rosenbloom grosse Visionen

aber keine finanziellen Mittel zur Verfügung. Im Jahr 1994 blieb das

Projekt in seinen Anfängen stecken; persönliche wie auch institutionelle
Gründe führten dazu, dass das Jewish-Feminist Songbook damals nicht
veröffentlicht wurde.

Bis zum Beginn meiner Forschungen zu jüdisch-feministischer Musik in den

USA blieb das Material der Liedersammlung in Raphaels Privatarchiv un-

gesichtet und unausgewertet liegen. 2014 - 20 Jahre später - wird es im Zuge
der Veröffentlichung der Forschungsergebnisse zu jüdisch-feministischer
Musik ediert.13 In den vergangenen zwanzig Jahren ist die Liste der
Rabbinerinnen, Kantorinnen und Singer-Songwriterinnen, die jüdisch-feministische

Musik schreiben, deutlich angewachsen - vor allem durch junge Frauen,
die ein Beweis dafür sind, dass der Feminismus immer noch ein aktuelles
Thema im Kontext des amerikanischen Judentums ist. Die Lieder der ersten

Sammlung des Jewish-Feminist Songbook werden in der Ausgabe von 2014

um weitere Stücke ergänzt, welche während meiner Feldforschung in den

USA zwischen 2006 und 2008 gesammelt wurden, sowie durch solche, die im

Zuge eines letzten «call for contributions» im Herbst 2013 gesammelt wur-
10 Siehe Ross, Sarah: Performing the Political in American Jewish-Feminist Music.

Rostock 2010 (Dissertation), S. 273 ff.
11 Ross, Sarah M.: Die sinnliche Erfahrbarkeit Gottes. Zur Ästhetik jüdisch-feministischer

Musik in den USA. In: Brunner, Anja und Michael Parzer, wie Anm. 9/10, hier S. 113.
12 Das Jewish-Feminist Songbook wird Teil der folgenden Publikation sein: Ross, Sarah

M.: Jewish-Feminist Music. Performing the Political in the American Synagogue. Walt-
ham, MA 2014 (im Druck).

13 Siehe Anmerkung 12/13.

11



Sarah Ross

den. Diese letzte Erhebungsphase diente dazu, auch jüngere Singer-Song-
writer/innen zu adressieren, die erst kürzlich der Szene jüdisch-feministischer
Musik beigetreten sind. Deren Lieder spiegeln insbesondere die aktuellen
Themen und Diskurse des jüdischen Feminismus in den USA wider.
Um so nah wie möglich an den ursprünglichen Vorstellungen des Jewish-

Feminist Songbook zu bleiben, orientiert sich die Kategorisierung der Lieder
an der Struktur von 1994, die von Mann, Hirschhorn, Elwell, Raphael und
Rosenbloom ausgearbeitet wurde. Die Stücke sind in vier Kategorien eingeteilt,

welche sowohl Lieder mit als auch ohne musikalische Transkription
enthalten. Letztere bestehen aus den Lyrics mit Angabe der Akkorde:
1) Songs about Women from the Hebrew Bible and Jewish History
2) Jewish Women's Ritual Songs (z.B. für Rosh Chodesh, Zeremonien den

Lebenszyklus betreffend, Segenssprüche, Lieder für Schabbat und andere

jüdische Feiertage sowie «Healing Songs»)

3) Songs about Shechinah and Songs using other Gender-Neutral God-

Language
4) Miscellaneous
Neben den Liedern in Form eines Leadsheet (einer vereinfachten Notationsweise

bestehend aus Melodie, Liedtext und Angabe der Harmonien mittels

Akkordsymbolschrift) informiert das Liederbuch auch darüber, für welche
Zwecke und in welchen rituellen Kontexten die jeweiligen Lieder verwendet

werden können. Des Weiteren enthält es weiterführende Informationen
zu den einzelnen Singer-Songwriterinnen und anderen wichtigen Quellen.

Fazit
Seit der ersten Konzipierung des Liederbuchs hat sich sowohl der soziale

wie auch religiöse Status jüdischer Frauen in ihren Gemeinden stark verändert:

immer mehr Frauen werden zur Rabbinerin ordiniert und zur Kantorin

ausgebildet, und somit auch zum Minyan (dem Quorum von zehn)

gezählt, was sie zu vollständigen Mitgliedern ihrer Gemeinden macht. Darüber

hinaus sind feministisch inspirierte Rituale, in denen Musik eine sehr

zentrale Rolle spielt, wie beispielsweise die Frauenseder zu Pessach, das

Rosh Chodesh Ritual an jedem ersten des jüdischen Monats und weitere, zu
einem integralen Bestandteil des amerikanisch-jüdischen Lebens geworden.
Warum sollte das Liederbuch jetzt also noch veröffentlicht werden?

Zunächst einmal, weil längst nicht alle Probleme in Bezug auf die

Gleichberechtigung von Frauen und Männern im Judentum gelöst sind. Zum anderen,

weil jüdisch-feministische Musik zum grössten Teil auch heute noch

nicht vollständig notiert, publiziert und damit für die Öffentlichkeit zugänglich

ist, weshalb die Stimmen vieler Frauen immer noch nicht voll umfänglich

wahrgenommen und gehört werden - was jedoch ein erklärtes Ziel des

jüdischen Feminismus ist. Und weil jüdisch-feministische Musik einen

wesentlichen Teil der Geschichte jüdischer Frauen in den USA darstellt -
eine Geschichte, die erzählt werden muss.

Dr. des. Sarah Ross

sarah. ross@musik.unibe. ch

12


	The Jewish-Feminist Songbook : 40 Jahre Amerikanisch-Jüdischer Feminismus in Liedern

