Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Societa svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Volkskunde

Band: 104 (2014)

Heft: 1

Artikel: Zur Wiederauffindung des Judischen in Volkskunde und empirischer
Kulturwissenschaft

Autor: Picard, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1003782

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1003782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jacques Picard

Zur Wiederauffindung des Juidischen in Volks-
kunde und empirischer Kulturwissenschaft

La redécouverte du judaique dans les traditions populaires et dans I’an-
thropologie: La redécouverte du judaique par les traditions populaires (y
compris par 'anthropologie sociale et 'anthropologie culturelle empirique)
est la conséquence d’un intérét majeur pour ’histoire des juifs et du judaisme
en Europe ainsi que d’un intérét croissant pour la science des religions. Déja
avant ainsi qu’aprés la premiére guerre mondiale, 'intérét pour la culture juive
jouissait d’'une grande importance dans les traditions populaires en Suisse, en
Allemagne ainsi que dans d’autres régions. De nos jours, la recherche
s’intéresse en particulier a ces traces et a la lutte actuelle pour la conservation,
le renouvellement, la réinterprétation, I'invention et la mise en scéne des tradi-
tions culturelles qui témoignent de la pluralité des identités juives.

Einige wenige Belege konnen uns darauf verweisen, dass derzeit das «Jiidi-
sche» als Konstellation — wie immer man diesen Komplex genauer bestim-
men mochte — das Fach Volkskunde (und das Spektrum von Europiischer
Ethnologie tiber populdre Kulturen bis zu empirischer Kulturwissenschaft)
im deutschsprachigen Raum von Neuem beschiftigt, sei es aus fachge-
schichtlichen Griinden, sei es durch aktuelle Forschungen. Seit Ende des
19. Jahrhunderts fand von jiidischer Seite her eine wissenschaftliche Ausei-
nandersetzung mit den eigenen Identitdtsbestimmungen im deutsch- und
englischsprachigen Raum statt.! Die kulturellen und gesellschaftspolitischen
oft als «jiidisch» gelesenen (und deswegen auch anfechtbaren) Sozialwissen-
schaften sollten damals behilflich sein, die Transformationsprozesse, die das
Judentum seit der Emanzipationszeit durchgemacht hat, zu verstehen und
zu erkléren.

Dani Schrire hat jiingst in einem aus dem Hebréischen iibersetzten Beitrag
in der Zeitschrift fiir Volkskunde an das Konzept «Volk» erinnert, wie es der
Hamburger Rabbiner Dr. Max Grunewald (1871-1953), der Griinder der
jiidischen Volkskunde in Deutschland, als sozialen Ausdruck einer bunten,
hochst mannigfaltigen, sprich multipolaren Kultur vertrat, und dies in gesuch-
ter begrifflich-konzeptueller Absetzung zu einer als soziologisch apostro-
phierten Sicht, die Judentum vereinseitigend als singulidre, homologe Essenz
postuliert habe.2 Dabei sieht Schrire das Grunewaldsche Kulturkonzept

1 Vgl. Hart, Mitchell B.: Social Science and the Politics of Modern Jewish Identity. Stan-
ford 2000, S. 14: «Jewish social science emerged in part out of a desire to respond to the
anti-semitic images framed in scientific terms, but it also offered a framework for
understanding and explaining fundamental changes in modern European Jewish Life
[...]- It was also a response to, and a shaper of, fundamental questions about Jewish
collective identity.»

2 Grunewalds Position — so ist anzuftigen — diskreditierte auch die Metapher des «Blu-
tes» als einem mythischen Medium der Unterscheidung, wie sie sich im literarischen
Schreiben deutsch-jiidischer Autoren, von Heinrich Heine bis Martin Buber und Franz




Zur Wiederauffindung des Jiidischen in Volkskunde und empirischer Kulturwissenschaft

heute in den israelischen Folkway-Studies fortleben, ein Postulat, das inso-
fern nachvollziehbar ist, wenn man bedenkt, wie plural und kulturell hete-
rogen sich heute einem Besucher die aus vielerlei jiidischen Herkunfts-
migrationen gemischte Gesellschaft im Staat Israel tatsidchlich darbietet.3
Dass Grunewald gegen eine essenzialisierte, semantisch in die Enge fithrende
Konzeption des Jiidischen stand (und sich heute deswegen als Zeuge eines
modernen Kulturbegriffs a posteriori eignet), ist zeitgeschichtlich nicht
ungewOhnlich, hatten doch etwa Franz Boas (1858-1952) in New York und
sein deutscher Mentor und Freund Rudolf Virchow einen paradigmatischen
Wechsel initiiert, indem sie menschliches Verhalten vielfiltigen kulturellen
Einfliissen der Umwelt anstelle biologischer Determinierung zuschrieben?
und die oft antisemitische Erfindung «rassischer» Klassifikationen wissen-
schaftlich unannehmbaren politischen Behauptungen anlasteten.>

Um in die Schweiz zu gelangen: Eine Wiederentdeckung des Jiidischen ist
auch das in diesem Bulletin von Claudia Willms thematisierte Engagement
von Eduard Hoffmann-Krayer (1864-1936) fiir eine 1917 im Schoss der
Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde entstandene Kommission fiir
Jiidische Volkskunde.® Beide, Grunewald und Hoffmann-Krayer, stehen in
historischer Perspektive fiir ein zeitgenodssisches Interesse einer biirger-
lichen Elite an Fragen um den Verlust jiidischen «Kulturgutes», das im Kon-
text von sozialen Fragen und fortschreitender Urbanisierung stand und in
den Auswirkungen der Sédkularisierung bzw. des liberal geprigten Wandels
in entsprechenden Religionsbegriffen ablesbar ist.” Dass die Entstehung der

Rosenzweig, findet; vgl. dazu Battegay, Caspar: Das andere Blut. Gemeinschaft im
deutsch-jiidischen Schreiben 1830-1930. Ko6ln 2011. Zur gegnerischen Seite vgl. Lipp-
hardt, Veronika: Biologie der Juden. Jiidische Wissenschaftler iiber «Rasse» und Verer-
bung 1900-1933. Géttingen 2008; und Efron, John M.: Defenders of the Race. Jewish
Doctors and Race Science in Fin-de-Siécle Europe. New Haven/London 1994.

3 Schrire, Dani: Anthropologie, Europiische Ethnologie, Folklore-Studien: Max Grun-
wald und die vielen historischen Bedeutungen der Volkskunde, in: Zeitschrift fiir Volks-
kunde 109 (2013), S. 29-54.

4 Boas stammte aus einer deutsch-jidischen Familie und wanderte in die USA aus, u.a.
wegen antisemitischer Anfechtungen in Deutschland. Zur Diskussion iiber die jiidi-
schen Urspriinge und Identifizierung der amerikanischen Anthropologie mit jiidischen
Intellektuellen und den nicht wenigen jiidischen wie nichtjiidischen Schiilern von Franz
Boas vgl. Frank, Gelya: Jews, Multiculturalism, and Boasian Anthropology. In: Ameri-
can Anthropologist 99 (1997) 4, S. 731-741; Hart, Mitchel B.: Franz Boas as German,
American, and Jew. In: Christof Mauch and Joseph Salmons (Hg.): German-Jewish
Identities in America. Madison 2003, S. 88-105.

5 Zu Virchow vgl. Goschler, Constantin: Rudolf Virchow, Mediziner, Anthropologe, Poli-
tiker. Stuttgart 2002. Die Einschreibung in der Lamark’schen Tradition kann hier nicht
diskutiert werden; vgl. dazu Jablonka, Eva und Marion J. Lamb: Evolution in Four
Dimensions: Genetic, Epigenetic, Behavorial, and Symbolic. Variations in the History of
Life. Cambridge 2005.

6 Guggenheim-Griinberg, Florence: Eduard Hoffmann-Krayer und die jiidische Volks-
kunde. In: Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 60 (1964), S. 133-140. Als Resultat
dieser Bemiihungen siehe Olsvanger, Immanuel: Rosinkess mit Mandlen. Aus der
Volksliteratur der Ostjuden. Schwéinke, Erzidhlungen, Sprichworter und Ritsel. Basel
1931 (Schweizerische Gesellschaft fiir Volkskunde).

7 Die Verbiirgerlichung und Elitebildung in Basel, wo auch jiidische/nichtjiidische Heira-
ten zu erwarten sind, hat ihre frithe Grundlegung zu Anfang des 19. Jahrhunderts, vgl.
Bennewitz, Susanne: Basler Juden — franzosische Staatsbiirger. Migration und Alltag
einer jiidischen Gemeinde im frithen 19. Jahrhundert. Basel 2008.




Jacques Picard

Volkskunde seit 1891 als Wissenschaft des Sozialen mit einer eigenen, empirisch
fassbaren Methodologie, die sich keinesfalls mit der vagen Vorstellung einer
«Volksseele» begniigen wollte, in diesen Zeitraum fillt, ist wohl kaum zufillig.®
Und auffillig ist auch hier, was Grunewald und Hoffmann-Krayer, allerdings
implizit und ex post gedeutet, mit dem amerikanischen Referenzpunkt verbin-
den konnte, wenn dort Pluralisten, Pragmatisten und Boasianer ein antihege-
lianisches Konzept der Kultur vertraten, das zwar Darwins Sicht der Evolution
akzeptierte, nicht aber die Ideen von Herbert Spencer und weiterer Protagonisten,
die sich auch den sozialen «Fortschritt» evolutionistisch ausmalten.”

Seit der Schoah hat sich durch die Vernichtung grosser Teile der jiidischen
Bevolkerung in Europa die Situation auch fiir die wissenschaftliche Befas-
sung mit Judentum grundlegend gedndert.!? In der Folge von Vertreibung
und Genozid fehlten in Europa die jiidischen Menschen, sie waren unwie-
derbringlich ausgel6scht, wihrend bis heute die Uberlebenden und Nach-
geborenen — auch in der Schweiz — mit dieser Leere zu leben lernten.!! In
Kontrast dazu weist die Schweiz jedoch eine lange Kontinuitédt jidischer
Existenz auf, die eben gerade nicht von Zerstérungen und Vernichtungen
geprigt ist, auch wenn stereotype Wahrnehmungen der Juden und des
Judentums sich nur harzig dnderten.'? Ein neues Interesse am Jiidischen in
der schweizerischen Offentlichkeit geht seit den 1990er Jahren einher mit
einem beschleunigten globalen Wandel, der distinktive Merkmale fiir das
Selbst- wie Fremdbild von Schweizern und Schweizerinnen transformiert
hat und bislang selbstverstindliche Identifizierungen mit religiosen oder
kulturellen Werten in Frage zog. Die wissenschaftliche Beschiftigung mit
Jiidischem ist in der Schweiz — wie insbesondere in Deutschland — mit verin-
dertem Blick auf die Vergangenheit und deren Aufarbeitung fokussiert wor-
den.!3 Christoph Daxelmiiller hat zwar friih dafiir gesorgt, dass wir Kennt-

8 Deissner, Vera: Die Volkskunde und ihre Methoden. Perspektiven auf die Geschichte
einer «tastend-schreitenden Wissenschaft» bis 1945. Mainz 1997.

9  Vgl. Lewis, Herbert S.: Boas, Darwin, and Anthropology. In: Current Anthropology 42
(2001) 3, S. 381-406. Ahnlich auch Marvin Harris, der die Kulturanthropologie als Absa-
ge an die «neo-hegelianische rassistische Vision, gemdss der die Volksseele sich zu
unvergleichlichem Ruhm aufschwingt», kennzeichnet; vgl. Harris, Marvin: The Rise of
Anthropological Theory. New York 1968, S. 272. Im Weiteren auch Kummer, Werner:
Franz Boas und die antievolutionistische Wende in Anthropologie, Ethnologie und Lin-
guistik. In: Volker Rodekamp (Hg.): Franz Boas 1858-1942. Ein amerikanischer
Anthropologe aus Minden. Bielefeld 1994, S. 39-54; ebenso Weiler, Bernd: Die Ord-
nung des Fortschritts. Zum Aufstieg und Fall der Fortschrittsthese in der «jungen»
Anthropologie. Bielefeld 2006, S. 296-365.

10 Das stellt etwa der Soziologe René Konig fest, der auch fiir sein Fach spricht, vgl. Konig,
René: Die Situation der emigrierten deutschen Soziologen in Europa. In: Ders.: Studien
zur Soziologie. Frankfurt am Main 1971, S. 103-121.

Il Gross, Rafael, Eva Lezzi u. Marc Richter: «Eine Welt, die ihre Wirklichkeit verloren
hatte». Jiidische Uberlebende des Holocausts in der Schweiz. Ziirich 1999.

12 Vgl. Keller, Zsolt: Abwehr und Aufklidrung, Antisemitismus in der Nachkriegszeit und
der Schweizerische Israelitische Gemeindebund. Ziirich 2011.

13- Wie weit sich dies von osteuropidischen Lindern oder Regionen sagen ldsst, muss
bezweifelt werden. Eine Dissertation von Vanda Vitti am Institut fiir Volkskunde und
Europiische Ethnologie der Ludwig-Maximilians-Universitdt Miinchen wird durch
eine Anndherung an jiidische Lebenswelten in slowakischen Stddten zu dieser Frage
Anhaltspunkte liefern kénnen.




Zur Wiederauffindung des Jiidischen in Volkskunde und empirischer Kulturwissenschaft

nisse liber die Judische Volkskunde in Deutschland bis zum Jahr 1932
haben'4, zudem wissen wir einiges iiber die Kontaminierung des Faches und
des Volksbegriffs wihrend der NS-Zeit, und in Osterreich ist 2009 mit einer
Tagung ein Meilenstein fiir die Frage gesetzt worden, inwieweit die jiidische
Volkskunde zu einem modernen Kulturbegriff beigetragen hat und sich
ebenso von einer Kulturwissenschaft des Jiidischen reden lisst.!5

Standen in der Schweiz zunéchst die Jahre von 1933 bis 1945 und damit
historische Themen wie Abwehr und Antisemitismus oder Ohnmacht und
Hilfe fiir die Verfolgten im Vordergrund,'¢ sind seit den letzten zwanzig Jah-
ren vermehrt regional zentrierte Sozial- und Kulturgeschichten erschienen.!”
Dies spiegelt sich auch im Katalog der Ausstellung zu den Juden und den
Alpen, die u.a. 2011 im Forum Schweizer Geschichte in Schwyz gezeigt
wurde; die durch das Jiidische Museum Hohenems gestaltete Ausstellung
machte anhand vieler, aus privaten Sammlungen zusammengetragener
Objekte die Bedeutung von jiidischen Bergsteigern, Kiinstlern, Tourismus-
pionieren, Intellektuellen, Forschern und Sammlern fiir die Erschliessung
der Alpen bewusst.!® Das bereits seit 1966 in Basel bestehende kleine
Jiidische Museum der Schweiz, mit einem wertvollen Bestand an Ritual-,
Fest- und Alltagsobjekten, widmet seine Aufmerksamkeit vorwiegend dem
jiidischen Brauchtum und den Jahreszyklen, was sich in thematischen Wech-
selausstellungen iiber Bat- und Bar-Mizwa-Feiern, Amuletten und Magie-
objekten oder den Voll- und Neumondtagen ausweist.

Dieses Jahr sind in einem Sammelband zum gegenwirtigen Wandel des
Schweizer Judentums, dessen Beitrige die Befunde aus einem Nationalen
Forschungsprogramm vermitteln, mehrfach religions-, sozial- und kultu-
ranthropologische Zuginge und Methoden zum Zug gekommen.!? Dabei
wird nicht nur die soziale und kulturelle Vielschichtigkeit des Schweizer

14 Daxelmiiller, Christoph: Jiidische Volkskunde in Deutschland vor 1933. In: Wolfgang
Briickner, Klaus Beitl (Hg.): Volkskunde als akademische Disziplin. Studien zur Insti-
tutionenausbildung. Referate eines wissenschaftsgeschichtlichen Symposiums vom
8.~10. Okt. 1982 in Wiirzburg. Wien 1983, S. 117-142.

15 Johler, Birgit, Barbara Staudinger (Hg.): Ist das jiidisch? Jiidische Volkskunde im histo-
rischen Kontext. Beitriige der Tagung des Instituts fiir jiidische Geschichte Osterreichs
und des Vereins fiir Volkskunde in Wien vom 19.-20. Nov. 2009 im Osterreichischen
Museum fiir Volkskunde. Wien 2010.

16 Michler, Stefan: Hilfe und Ohnmacht. Der Schweizerische Israelitische Gemeindebund
und die nationalsozialistische Verfolgung 1933-1945. Ziirich 2005; Picard, Jacques: Die
Schweiz und die Juden 1933-1945. Ziirich 1994.

17 Schreiber, Sabine: Hirschfeld, Strauss, Malinsky: Jiidisches Leben in St. Gallen 1803 bis
1933. Ziirich 2006; Huser, Karin: Vieh- und Textilhdndler an der Aare. Geschichte der
Juden im Kanton Solothurn vom Mittelalter bis heute. Ziirich 2007; Sibold, Noémi:
Bewegte Zeiten. Zur Geschichte der Juden in Basel, 1930er bis 1950er Jahre. Ziirich
2010; Brunschwig, Annette: Heimat Biel. Geschichte der Juden in einer Schweizer Stadt
vom Spétmittelalter bis 1945. Ziirich 2011; Bloch, René, Jacques Picard (Hg.): Wie iiber
Wolken. Jiidische Lebens- und Denkwelten in Stadt und Region Bern 1200-2000.
Ziirich 2014.

18 Loewy, Hanno, Gerhard Milchram (Hg.): Hast du meine Alpen gesehen? Eine jiidische
Bezichungsgeschichte. Hohenems/Wien 2009.

19 Picard, Jacques, Daniel Gerson (Hg.): Schweizer Judentum im Wandel. Religion und
Gemeinschaft zwischen Integration, Selbstbehauptung und Abgrenzung. Ziirich 2014;




Jacques Picard

Judentums sichtbar, vielmehr werden Konflikte, die vom Ringen um Iden-
titdt bzw. der Identifizierung mit unterschiedlichen Deutungsangeboten des
Judentums erzihlen, deutlich. Konfliktuelle Vielfalt und Kampfarenen fiir
Traditionsdeutungen und religionspolitische Prédferenzen sind schon in den
1920er und 1930er Jahren feststellbar, wenn Selbstbilder des Schweizeri-
schen, des Jiidischen und eines begrifflich imaginierten Dritten verhandelt
werden, seien dies Konzepte der Erinnerungs-, Schicksals-, Kultur- oder
Volksgemeinschaft. So betrachtet kann man, in Anlehnung an Jacques
Derrida, diese Identititen in Alternativen und deswegen im Plural als
«Schweizer Judentiimer» erzdhlen, wie dies Marlene Oehler Brunnschweiler
jlingst als sprechenden Titel ihrer Dissertation gewihlt hat.?0 Heute fillt auf,
dass die Offnung jiidischer Institutionen einher geht mit der seit den 1970er
Jahren erfolgten offentlich-rechtlichen Anerkennung jiidischer Gemein-
den.?! Eine entsprechende Zubilligung bestimmter Rechte ist in den einzel-
nen Kantonen zustande gekommen, was auch bei den Bestattungspraxen in
drei grosseren Stddten zum Vorschein kommt, wie eine ethnologische
Untersuchung von Barbara Richner zeigt.?2

Wie aber steht es unter solchen Vorzeichen um den Begriff der Tradition?
Valérie Rhein nimmt diese Beobachtung, dass im zeitgenossischen ortho-
doxen Judentum Frauen und Ménner ihre wihrend Jahrhunderten gelebten
Rollen verinnerlicht haben, zum Ausgangspunkt ihrer Auseinandersetzung
mit der Frage, wo es Spielrdume fiir einen Wandel der Tradition heute geben
kann. Zu dieser Entwicklung hin zur Gleichgestellung von Mann und Frau,
die in den auf Reform ausgerichteten jiidischen Gemeinden weitestgehend
fortgeschritten ist, gehoren etwa neue Formen von Bat-Mizwa-Feiern, jener
Initationsriten, in denen Méadchen ihre religiose Miindigkeit erlangen.z3 Auf
eine weitere Problemanzeige geht Madeleine Dreyfus ein, die in ihrer Dis-
sertation am Basler Seminar die Dispositive von betroffenen Frauen und
Minnern in gemischten Ehen bei der Frage der Ubertritte und der Trans-

Insbesondere die Beitrige von Madeleine Dreyfus zu Mischehen und Ubertritten,
Valérie Rhein zu den Bat-Mizwa-Ritualen von Médchen und zur Stellung der Frau in
der Liturgie sowie von Sabina Bossert zu jiidischen Auslandschweizern in Israel sind
methodisch der qualitativen Forschung mit narrativen Interviews, teilnehmender Beob-
achtung sowie quellenkritischer Auswertung von Schrift- und Bildmaterialen verpflich-
tet.

20 Vgl. Oehler Brunnschweiler, Marlen: Schweizer Judentiimer. Identititsbilder und
Geschichten des Selbst in der schweizerisch-jiidischen Presse der 1930er Jahre. Koln
2013.

21 Cattacin, Sandro, Cla Reto Famos, Michael Duttwiler u. Hans Mahnig: Staat und Reli-
gion in der Schweiz. Anerkennungskidmpfe, Anerkennungsformen. Bern 2003; Christian
Bolliger: Judentum in der Direktdemokratie. Schichtverbot und Anerkennungsfrage
aus politologischer Perspektive. In: Picard u. Gerson, 2014, S. 81-97; Krauthammer, Pas-
cal: Die rechtliche und gesellschaftliche Stellung der Juden in der Schweiz. In: Gabrielle
Rosenstein (Hg.): Jiidische Lebenswelt Schweiz. 100 Jahre Schweizerischer Israeliti-
scher Gemeindebund. Ziirich 2003, S. 101-119.

22 Vgl. Richner, Barbara: «Im Tod sind alle gleich». Die Bestattung nichtchristlicher Men-
schen in der Schweiz. Ziirich 2006.

25 Rhein, Valérie: Konservativer als die Halacha? Die Frau im Judentum und die Bat-
Mizwa in Deutschschweizer Einheitsgemeinden. In: Picard u. Gerson, 2014, S. 159-203;
Dies.: Zwischen Religionsgesetz und sozialer Konvention: Die Frau im Judentum. In:
Frauenfragen 1/2 (2010), S. 69-74.




Zur Wiederauffindung des Jiidischen in Volkskunde und empirischer Kulturwissenschaft

mission, das heisst die Erwartung, die gemeinsamen Kinder jiidisch aufwa-
chsen zu lassen, erforscht hat.2¢ Von Interesse ist auch ein Konnex zur
Lebenspraxis von in Israel wohnenden jiidischen Schweizern und Schweize-
rinnen, denen Israel als eine sidkulare Alternative erscheint, um dem religio-
sen bzw. sozialen Angleichungsdruck zu entgehen.?

Als vorlédufiges Fazit solcher neuerer Forschungen kann gesagt werden, dass
es darum geht, ethnische, religiose oder kulturelle Differenz gegeniiber uni-
versalen Normannahmen, die in der Gesellschaft durchgesetzt werden, als
einen Diskurs um konfligierende Wertevorstellungen innerhalb der
Gemeinschaft zu begreifen. Dieser Vorgang findet also nicht nur auf dem
Feld offentlichen bzw. rechtsstaatlichen Vernunftgebrauchs statt, sondern
ebenso auf einem sozialen bzw. ethnischen Feld, wenn Individuen, Familien
und deren Nachkommen ihre alten oder ererbten Traditionen vor dem Hin-
tergrund sozio- und rechtspolitischer Bedingungen bewahren, aber gleich-
zeitig in teils hybride bzw. synkretistische, teils eigene und eigenstdndige —
wieder gefundene, abgewandelte oder erfundene — Traditionen umsetzen.
Ein bezeichnender Indikator fiir diese Fragen nach Zuordnungen und Tra-
ditionen sind in der Popkultur des 20. und 21. Jahrhunderts — oft auf iiberra-
schende und spie]erisché Weise — aufzufinden. Judentum erscheint in diesen
Formaten, wie Caspar Battegay summiert, nicht als etwas Festes, sondern als
wandelbare Figur in einem immer wieder-neu zu inszenierenden Spiel.?6 In
der Publikation zum NFP58, die hingegen den Konflikt in institutionellen
Arenen betrachtet, wird dafiir der Begriff «Sekundére Pluralisierung» vor-
geschlagen.?” Dies geschieht unbesehen davon, was Juden und Jiidinnen reli-
gios «glauben» oder nicht «glauben» — wenn sie denn liberhaupt «glauben».
Der Begriff Tradition ist — wie jener der Identitdt und Kultur — somit dyna-
misch und plural zu fassen: als Spiel und als Ringen um Bewahrung, Erneue-
rung, Umdeutung, [ronisierung, Erfindung und Inszenierung von kulturellen
Traditionen des solcherart immer wieder (re)konstruierten und konstruier-
baren Jiidischen.
Prof. Dr. Jacques Picard
jacques.picard@unibas.ch

24 Dreyfus, Madeleine: Ein ziemlich jiidisches Leben. Jiidische Identitdtskonstruktionen
in Mischehen und Ubertritten. Diss. Basel 2013 (Publikation in Vorbereitung).

25 Bossert, Sabina: Alija von Schweizer Juden und Jiidinnen nach Israel. In: Picard u. Ger-
son, 2014, S. 307-355; Dies.: Humus und Chuchichiischtli. Empirische Sozialforschung
zur Auswanderung von Schweizer Jiidinnen und Juden nach Israel. Unpubl. Lizentiats-
arbeit, Universitdt Basel 2009.

26 Battegay, Caspar: Judentum und Popkultur. Ein Essay. Bielefeld 2012.

27 Picard, Jacques: Konfliktuelle Vielfalt und sekundéare Pluralisierung. Zum Werte- und
Traditionswandel im Schweizer Judentum heute. In: Picard u. Gerson, 2014, S. 11-65;
siche auch Picard, Jacques: Zur Situation des Schweizer Judentums heute. Neuere For-
schungen und das Nationale Forschungsprogramm «Religionsgemeinschaften, Staat,
Gesellschaft». In: Schweiz. Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte 107 (2013),
S.97-113.




	Zur Wiederauffindung des Jüdischen in Volkskunde und empirischer Kulturwissenschaft

