
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Società svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 104 (2014)

Heft: 1

Artikel: Zur Wiederauffindung des Jüdischen in Volkskunde und empirischer
Kulturwissenschaft

Autor: Picard, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1003782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1003782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jacques Picard

Zur Wiederauffindung des Jüdischen in Volkskunde

und empirischer Kulturwissenschaft

La redécouverte du judaïque dans les traditions populaires et dans

l'anthropologie: La redécouverte du judaïque par les traditions populaires (y

compris par l'anthropologie sociale et l'anthropologie culturelle empirique)
est la conséquence d'un intérêt majeur pour l'histoire des juifs et du judaïsme
en Europe ainsi que d'un intérêt croissant pour la science des religions. Déjà
avant ainsi qu 'après la première guerre mondiale, l'intérêtpour la culture juive
jouissait d'une grande importance dans les traditions populaires en Suisse, en

Allemagne ainsi que dans d'autres régions. De nos jours, la recherche

s'intéresse en particulier à ces traces et à la lutte actuelle pour la conservation,
le renouvellement, la réinterprétation, l'invention et la mise en scène des traditions

culturelles qui témoignent de la pluralité des identités juives.

Einige wenige Belege können uns darauf verweisen, dass derzeit das «Jüdische»

als Konstellation - wie immer man diesen Komplex genauer bestimmen

möchte - das Fach Volkskunde (und das Spektrum von Europäischer
Ethnologie über populäre Kulturen bis zu empirischer Kulturwissenschaft)
im deutschsprachigen Raum von Neuem beschäftigt, sei es aus
fachgeschichtlichen Gründen, sei es durch aktuelle Forschungen. Seit Ende des

19. Jahrhunderts fand von jüdischer Seite her eine wissenschaftliche

Auseinandersetzung mit den eigenen Identitätsbestimmungen im deutsch- und

englischsprachigen Raum statt.1 Die kulturellen und gesellschaftspolitischen
oft als «jüdisch» gelesenen (und deswegen auch anfechtbaren) Sozialwissenschaften

sollten damals behilflich sein, die Transformationsprozesse, die das

Judentum seit der Emanzipationszeit durchgemacht hat, zu verstehen und

zu erklären.

Dani Schrire hat jüngst in einem aus dem Hebräischen übersetzten Beitrag
in der Zeitschrift für Volkskunde an das Konzept «Volk» erinnert, wie es der

Hamburger Rabbiner Dr. Max Grunewald (1871-1953), der Gründer der

jüdischen Volkskunde in Deutschland, als sozialen Ausdruck einer bunten,
höchst mannigfaltigen, sprich multipolaren Kultur vertrat, und dies in gesuchter

begrifflich-konzeptueller Absetzung zu einer als soziologisch
apostrophierten Sicht, die Judentum vereinseitigend als singulare, homologe Essenz

postuliert habe.2 Dabei sieht Schrire das Grunewaldsche Kulturkonzept

1 Vgl. Hart, Mitchell B.: Social Science and the Politics of Modern Jewish Identity. Stan¬
ford 2000, S. 14: «Jewish social science emerged in part out of a desire to respond to the
anti-semitic images framed in scientific terms, but it also offered a framework for
understanding and explaining fundamental changes in modern European Jewish Life
[...]. It was also a response to, and a shaper of, fundamental questions about Jewish
collective identity.»

2 Grunewalds Position - so ist anzufügen - diskreditierte auch die Metapher des «Blu¬
tes» als einem mythischen Medium der Unterscheidung, wie sie sich im literarischen
Schreiben deutsch-jüdischer Autoren, von Heinrich Heine bis Martin Buber und Franz

2



Zur Wiederauffindung des Jüdischen in Volkskunde und empirischer Kulturwissenschaft

heute in den israelischen Folkway-Studies fortleben, ein Postulat, das insofern

nachvollziehbar ist, wenn man bedenkt, wie plural und kulturell
heterogen sich heute einem Besucher die aus vielerlei jüdischen
Herkunftsmigrationen gemischte Gesellschaft im Staat Israel tatsächlich darbietet.3
Dass Grunewald gegen eine essenzialisierte, semantisch in die Enge führende

Konzeption des Jüdischen stand (und sich heute deswegen als Zeuge eines

modernen Kulturbegriffs a posteriori eignet), ist zeitgeschichtlich nicht

ungewöhnlich, hatten doch etwa Franz Boas (1858-1952) in New York und
sein deutscher Mentor und Freund Rudolf Virchow einen paradigmatischen
Wechsel initiiert, indem sie menschliches Verhalten vielfältigen kulturellen
Einflüssen der Umwelt anstelle biologischer Determinierung zuschrieben4

und die oft antisemitische Erfindung «rassischer» Klassifikationen
wissenschaftlich unannehmbaren politischen Behauptungen anlasteten.5

Um in die Schweiz zu gelangen: Eine Wiederentdeckung des Jüdischen ist

auch das in diesem Bulletin von Claudia Willms thematisierte Engagement
von Eduard Hoffmann-Krayer (1864-1936) für eine 1917 im Schoss der
Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde entstandene Kommission für
Jüdische Volkskundeß Beide, Grunewald und Hoffmann-Krayer, stehen in
historischer Perspektive für ein zeitgenössisches Interesse einer bürgerlichen

Elite an Fragen um den Verlust jüdischen «Kulturgutes», das im Kontext

von sozialen Fragen und fortschreitender Urbanisierung stand und in
den Auswirkungen der Säkularisierung bzw. des liberal geprägten Wandels

in entsprechenden Religionsbegriffen ablesbar ist.7 Dass die Entstehung der

Rosenzweig, findet; vgl. dazu Battegay, Caspar: Das andere Blul. Gemeinschaft im
deutsch-jüdischen Schreiben 1830-1930. Köln 2011. Zur gegnerischen Seite vgl.
Lipphardt, Veronika: Biologie der Juden. Jüdische Wissenschaftler über «Rasse» und Vererbung

1900-1933. Göttingen 2008; und Efron, John M.: Defenders of the Race. Jewish
Doctors and Race Science in Fin-de-Siècle Europe. New Haven/London 1994.

3 Schrire, Dani: Anthropologie, Europäische Ethnologie, Folklore-Studien: Max Grun-
wald und die vielen historischen Bedeutungen der Volkskunde, in: Zeitschrift für Volkskunde

109 (2013), S. 29-54.
4 Boas stammte aus einer deutsch-jüdischen Familie und wanderte in die USA aus, u.a.

wegen antisemitischer Anfechtungen in Deutschland. Zur Diskussion über die
jüdischen Ursprünge und Identifizierung der amerikanischen Anthropologie mit jüdischen
Intellektuellen und den nicht wenigen jüdischen wie nichtjüdischen Schülern von Franz
Boas vgl. Frank, Gelya: Jews, Multiculturalism, and Boasian Anthropology. In: American

Anthropologist 99 (1997) 4, S. 731-741; Hart, Mitchel B.: Franz Boas as German,
American, and Jew. In: Christof Mauch and Joseph Salmons (Hg.): German-Jewish
Identities in America. Madison 2003, S. 88-105.

5 Zu Virchow vgl. Goschler, Constantin: Rudolf Virchow, Mediziner, Anthropologe, Poli¬
tiker. Stuttgart 2002. Die Einschreibung in der Lamark'schen Tradition kann hier nicht
diskutiert werden; vgl. dazu Jablonka, Eva und Marion J. Lamb: Evolution in Four
Dimensions: Genetic, Epigenetic, Behavorial, and Symbolic. Variations in the History of
Life. Cambridge 2005.

6 Guggenheim-Grünberg, Florence: Eduard Hoffmann-Krayer und die jüdische Volks¬
kunde. In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde 60 (1964), S. 133-140. Als Resultat
dieser Bemühungen siehe Olsvanger, Immanuel: Rosinkess mit Mandlen. Aus der
Volksliteratur der Ostjuden. Schwanke, Erzählungen, Sprichwörter und Rätsel. Basel
1931 (Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde).

7 Die Verbürgerlichung und Elitebildung in Basel, wo auch jüdische/nichtjüdische Heiraten

zu erwarten sind, hat ihre frühe Grundlegung zu Anfang des 19. Jahrhunderts, vgl.
Bennewitz, Susanne: Basler Juden - französische Staatsbürger. Migration und Alltag
einer jüdischen Gemeinde im frühen 19. Jahrhundert. Basel 2008.

3



Jacques Picard

Volkskunde seit 1891 als Wissenschaft des Sozialen mit einer eigenen, empirisch
fassbaren Methodologie, die sich keinesfalls mit der vagen Vorstellung einer
«Volksseele» begnügen wollte, in diesen Zeitraum fällt, ist wohl kaum zufällig.8
Und auffällig ist auch hier, was Grunewald und Hoffmann-Krayer, allerdings

implizit und ex post gedeutet, mit dem amerikanischen Referenzpunkt verbinden

könnte, wenn dort Pluralisten, Pragmatisten und Boasianer ein
antihegelianisches Konzept der Kultur vertraten, das zwar Darwins Sicht der Evolution
akzeptierte, nicht aber die Ideen von Herbert Spencer und weiterer Protagonisten,
die sich auch den sozialen «Fortschritt» evolutionistisch ausmalten.9

Seit der Schoah hat sich durch die Vernichtung grosser Teile der jüdischen
Bevölkerung in Europa die Situation auch für die wissenschaftliche Befas-

sung mit Judentum grundlegend geändert.10 In der Folge von Vertreibung
und Genozid fehlten in Europa die jüdischen Menschen, sie waren
unwiederbringlich ausgelöscht, während bis heute die Überlebenden und

Nachgeborenen - auch in der Schweiz - mit dieser Leere zu leben lernten.11 In
Kontrast dazu weist die Schweiz jedoch eine lange Kontinuität jüdischer
Existenz auf, die eben gerade nicht von Zerstörungen und Vernichtungen
geprägt ist, auch wenn stereotype Wahrnehmungen der Juden und des

Judentums sich nur harzig änderten.12 Ein neues Interesse am Jüdischen in

der schweizerischen Öffentlichkeit geht seit den 1990er Jahren einher mit
einem beschleunigten globalen Wandel, der distinktive Merkmale für das

Selbst- wie Fremdbild von Schweizern und Schweizerinnen transformiert
hat und bislang selbstverständliche Identifizierungen mit religiösen oder
kulturellen Werten in Frage zog. Die wissenschaftliche Beschäftigung mit
Jüdischem ist in der Schweiz - wie insbesondere in Deutschland - mit
verändertem Blick auf die Vergangenheit und deren Aufarbeitung fokussiert
worden.13 Christoph Daxelmüller hat zwar früh dafür gesorgt, dass wir Kennt-

8 Deissner, Vera: Die Volkskunde und ihre Methoden. Perspektiven auf die Geschichte
einer «tastend-schreitenden Wissenschaft» bis 1945. Mainz 1997.

9 Vgl. Lewis, Herbert S.: Boas, Darwin, and Anthropology. In: Current Anthropology 42
(2001) 3, S. 381^106. Ähnlich auch Marvin Harris, der die Kulturanthropologie als Absage

an die «neo-hegelianische rassistische Vision, gemäss der die Volksseele sich zu
unvergleichlichem Ruhm aufschwingt», kennzeichnet; vgl. Harris, Marvin: The Rise of
Anthropological Theory. New York 1968, S. 272. Im Weiteren auch Kummer, Werner:
Franz Boas und die antievolutionistische Wende in Anthropologie, Ethnologie und
Linguistik. In: Volker Rodekamp (Hg.): Franz Boas 1858-1942. Ein amerikanischer
Anthropologe aus Minden. Bielefeld 1994, S. 39-54; ebenso Weiler, Bernd: Die
Ordnung des Fortschritts. Zum Aufstieg und Fall der Fortschrittsthese in der «jungen»
Anthropologie. Bielefeld 2006, S. 296-365.

10 Das stellt etwa der Soziologe René König fest, der auch für sein Fach spricht, vgl. König,
René: Die Situation der emigrierten deutschen Soziologen in Europa. In: Ders.: Studien
zur Soziologie. Frankfurt am Main 1971, S. 103-121.

11 Gross, Rafael, Eva Lezzi u. Marc Richter: «Eine Welt, die ihre Wirklichkeit verloren
hatte». Jüdische Überlebende des Holocausts in der Schweiz. Zürich 1999.

12 Vgl. Keller, Zsolt: Abwehr und Aufklärung, Antisemitismus in der Nachkriegszeit und
der Schweizerische Israelitische Gemeindebund. Zürich 2011.

13 Wie weit sich dies von osteuropäischen Ländern oder Regionen sagen lässt, muss
bezweifelt werden. Eine Dissertation von Vanda Vitti am Institut für Volkskunde und
Europäische Ethnologie der Ludwig-Maximilians-Universität München wird durch
eine Annäherung an jüdische Lebenswelten in slowakischen Städten zu dieser Frage
Anhaltspunkte liefern können.

4



Zur Wiederauffindung des Jüdischen in Volkskunde und empirischer Kulturwissenschaft

nisse über die Jüdische Volkskunde in Deutschland bis zum Jahr 1932

haben14, zudem wissen wir einiges über die Kontaminierung des Faches und
des Volksbegriffs während der NS-Zeit, und in Österreich ist 2009 mit einer

Tagung ein Meilenstein für die Frage gesetzt worden, inwieweit die jüdische
Volkskunde zu einem modernen Kulturbegriff beigetragen hat und sich

ebenso von einer Kulturwissenschaft des Jüdischen reden lässt.15

Standen in der Schweiz zunächst die Jahre von 1933 bis 1945 und damit
historische Themen wie Abwehr und Antisemitismus oder Ohnmacht und

Hilfe für die Verfolgten im Vordergrund,16 sind seit den letzten zwanzig Jahren

vermehrt regional zentrierte Sozial- und Kulturgeschichten erschienen.17

Dies spiegelt sich auch im Katalog der Ausstellung zu den Juden und den

Alpen, die u.a. 2011 im Forum Schweizer Geschichte in Schwyz gezeigt
wurde; die durch das Jüdische Museum Hohenems gestaltete Ausstellung
machte anhand vieler, aus privaten Sammlungen zusammengetragener
Objekte die Bedeutung von jüdischen Bergsteigern, Künstlern, Tourismuspionieren,

Intellektuellen, Forschern und Sammlern für die Erschliessung
der Alpen bewusst.18 Das bereits seit 1966 in Basel bestehende kleine
Jüdische Museum der Schweiz, mit einem wertvollen Bestand an Ritual-,
Fest- und Alltagsobjekten, widmet seine Aufmerksamkeit vorwiegend dem

jüdischen Brauchtum und den Jahreszyklen, was sich in thematischen
Wechselausstellungen über Bat- und Bar-Mizwa-Feiern, Amuletten und
Magieobjekten oder den Voll- und Neumondtagen ausweist.

Dieses Jahr sind in einem Sammelband zum gegenwärtigen Wandel des

Schweizer Judentums, dessen Beiträge die Befunde aus einem Nationalen

Forschungsprogramm vermitteln, mehrfach religions-, sozial- und

kulturanthropologische Zugänge und Methoden zum Zug gekommen.19 Dabei
wird nicht nur die soziale und kulturelle Vielschichtigkeit des Schweizer

14 Daxelmüller, Christoph: Jüdische Volkskunde in Deutschland vor 1933. In: Wolfgang
Brückner, Klaus Beitl (Hg.): Volkskunde als akademische Disziplin. Studien zur
Institutionenausbildung. Referate eines wissenschaftsgeschichtlichen Symposiums vom
8.-10. Okt. 1982 in Würzburg. Wien 1983, S. 117-142.

15 Johler, Birgit, Barbara Staudinger (Hg.): Ist das jüdisch? Jüdische Volkskunde im histo¬
rischen Kontext. Beiträge der Tagung des Instituts für jüdische Geschichte Österreichs
und des Vereins für Volkskunde in Wien vom 19.-20. Nov. 2009 im Österreichischen
Museum für Volkskunde. Wien 2010.

16 Mächler, Stefan: Hilfe und Ohnmacht. Der Schweizerische Israelitische Gemeindebund
und die nationalsozialistische Verfolgung 1933-1945. Zürich 2005; Picard, Jacques: Die
Schweiz und die Juden 1933-1945. Zürich 1994.

17 Schreiber, Sabine: Hirschfeld, Strauss, Malinsky: Jüdisches Leben in St. Gallen 1803 bis
1933. Zürich 2006; Huser, Karin: Vieh- und Textilhändler an der Aare. Geschichte der
Juden im Kanton Solothurn vom Mittelalter bis heute. Zürich 2007; Sibold, Noemi:
Bewegte Zeiten. Zur Geschichte der Juden in Basel, 1930er bis 1950er Jahre. Zürich
2010; Brunschwig, Annette: Heimat Biel. Geschichte der Juden in einer Schweizer Stadt
vom Spätmittelalter bis 1945. Zürich 2011; Bloch, René, Jacques Picard (Hg.): Wie über
Wolken. Jüdische Lebens- und Denkwelten in Stadt und Region Bern 1200-2000.
Zürich 2014.

18 Loewy, Hanno, Gerhard Milchram (Hg.): Hast du meine Alpen gesehen? Eine jüdische
Beziehungsgeschichte. Hohenems/Wien 2009.

19 Picard, Jacques, Daniel Gerson (Hg.): Schweizer Judentum im Wandel. Religion und
Gemeinschaft zwischen Integration, Selbstbehauptung und Abgrenzung. Zürich 2014:

5



Jacques Picard

Judentums sichtbar, vielmehr werden Konflikte, die vom Ringen um Identität

bzw. der Identifizierung mit unterschiedlichen Deutungsangeboten des

Judentums erzählen, deutlich. Konfliktuelle Vielfalt und Kampfarenen für
Traditionsdeutungen und religionspolitische Präferenzen sind schon in den

1920er und 1930er Jahren feststellbar, wenn Selbstbilder des Schweizerischen,

des Jüdischen und eines begrifflich imaginierten Dritten verhandelt
werden, seien dies Konzepte der Erinnerungs-, Schicksals-, Kultur- oder

Volksgemeinschaft. So betrachtet kann man, in Anlehnung an Jacques

Derrida, diese Identitäten in Alternativen und deswegen im Plural als

«Schweizer Judentümer» erzählen, wie dies Marlene Oehler Brunnschweiler

jüngst als sprechenden Titel ihrer Dissertation gewählt hat.20 Heute fällt auf,
dass die Öffnung jüdischer Institutionen einher geht mit der seit den 1970er

Jahren erfolgten öffentlich-rechtlichen Anerkennung jüdischer Gemeinden.21

Eine entsprechende Zubilligung bestimmter Rechte ist in den einzelnen

Kantonen zustande gekommen, was auch bei den Bestattungspraxen in
drei grösseren Städten zum Vorschein kommt, wie eine ethnologische
Untersuchung von Barbara Richner zeigt.22

Wie aber steht es unter solchen Vorzeichen um den Begriff der Tradition?
Valérie Rhein nimmt diese Beobachtung, dass im zeitgenössischen orthodoxen

Judentum Frauen und Männer ihre während Jahrhunderten gelebten
Rollen verinnerlicht haben, zum Ausgangspunkt ihrer Auseinandersetzung
mit der Frage, wo es Spielräume für einen Wandel der Tradition heute geben
kann. Zu dieser Entwicklung hin zur Gleichgestellung von Mann und Frau,
die in den auf Reform ausgerichteten jüdischen Gemeinden weitestgehend

fortgeschritten ist, gehören etwa neue Formen von Bat-Mizwa-Feiern, jener
Initationsriten, in denen Mädchen ihre religiöse Mündigkeit erlangen.23 Auf
eine weitere Problemanzeige geht Madeleine Dreyfus ein, die in ihrer
Dissertation am Basler Seminar die Dispositive von betroffenen Frauen und

Männern in gemischten Ehen bei der Frage der Übertritte und der Trans-

Insbesondere die Beiträge von Madeleine Dreyfus zu Mischehen und Übertritten,
Valérie Rhein zu den Bat-Mizwa-Ritualen von Mädchen und zur Stellung der Frau in
der Liturgie sowie von Sabina Bossert zu jüdischen Auslandschweizern in Israel sind
methodisch der qualitativen Forschung mit narrativen Interviews, teilnehmender
Beobachtung sowie quellenkritischer Auswertung von Schrift- und Bildmaterialen verpflichtet.

20 Vgl. Oehler Brunnschweiler, Marlen: Schweizer Judentümer. Identitätsbilder und
Geschichten des Selbst in der schweizerisch-jüdischen Presse der 1930er Jahre. Köln
2013.

21 Cattacin, Sandro, Cla Reto Famos, Michael Duttwiler u. Hans Mahnig: Staat und Reli¬
gion in der Schweiz. Anerkennungskämpfe, Anerkennungsformen. Bern 2003; Christian
Bolliger: Judentum in der Direktdemokratie. Schächtverbot und Anerkennungsfrage
aus politologischer Perspektive. In: Picard u. Gerson, 2014, S. 81-97; Krauthammer, Pascal:

Die rechtliche und gesellschaftliche Stellung der Juden in der Schweiz. In: Gabrielle
Rosenstein (Hg.): Jüdische Lebenswelt Schweiz. 100 Jahre Schweizerischer Israelitischer

Gemeindebund. Zürich 2003, S. 101-119.
22 Vgl. Richner, Barbara: «Im Tod sind alle gleich». Die Bestattung nichtchristlicher

Menschen in der Schweiz. Zürich 2006.
23 Rhein, Valérie: Konservativer als die Halacha? Die Frau im Judentum und die Bat-

Mizwa in Deutschschweizer Einheitsgemeinden. In: Picard u. Gerson, 2014, S. 159-203;
Dies.: Zwischen Religionsgesetz und sozialer Konvention: Die Frau im Judentum. In:
Frauenfragen 1/2 (2010), S. 69-74.

6



Zur Wiederauffindung des Jüdischen in Volkskunde und empirischer Kulturwissenschaft

mission, das heisst die Erwartung, die gemeinsamen Kinder jüdisch aufwachsen

zu lassen, erforscht hat.24 Von Interesse ist auch ein Konnex zur
Lebenspraxis von in Israel wohnenden jüdischen Schweizern und Schweizerinnen,

denen Israel als eine säkulare Alternative erscheint, um dem religiösen

bzw. sozialen Angleichungsdruck zu entgehen.25

Als vorläufiges Fazit solcher neuerer Forschungen kann gesagt werden, dass

es darum geht, ethnische, religiöse oder kulturelle Differenz gegenüber
universalen Normannahmen, die in der Gesellschaft durchgesetzt werden, als

einen Diskurs um konfligierende Wertevorstellungen innerhalb der
Gemeinschaft zu begreifen. Dieser Vorgang findet also nicht nur auf dem

Feld öffentlichen bzw. rechtsstaatlichen Vernunftgebrauchs statt, sondern

ebenso auf einem sozialen bzw. ethnischen Feld, wenn Individuen, Familien
und deren Nachkommen ihre alten oder ererbten Traditionen vor dem

Hintergrund sozio- und rechtspolitischer Bedingungen bewahren, aber gleichzeitig

in teils hybride bzw. synkretistische, teils eigene und eigenständige -
wieder gefundene, abgewandelte oder erfundene - Traditionen umsetzen.

Ein bezeichnender Indikator für diese Fragen nach Zuordnungen und
Traditionen sind in der Popkultur des 20. und 21. Jahrhunderts - oft auf
überraschende und spielerische Weise - aufzufinden. Judentum erscheint in diesen

Formaten, wie Caspar Battegay summiert, nicht als etwas Festes, sondern als

wandelbare Figur in einem immer wieder-neu zu inszenierenden Spiel.26 In
der Publikation zum NFP58, die hingegen den Konflikt in institutionellen
Arenen betrachtet, wird dafür der Begriff «Sekundäre Pluralisierung»
vorgeschlagen.27 Dies geschieht unbesehen davon, was Juden und Jüdinnen religiös

«glauben» oder nicht «glauben» - wenn sie denn überhaupt «glauben».
Der Begriff Tradition ist - wie jener der Identität und Kultur - somit
dynamisch und plural zu fassen: als Spiel und als Ringen um Bewahrung, Erneuerung,

Umdeutung, Ironisierung, Erfindung und Inszenierung von kulturellen
Traditionen des solcherart immer wieder (re)konstruierten und konstruierbaren

Jüdischen.

Prof Dr. Jacques Picard
jacques.picard@unibas. ch

24 Dreyfus, Madeleine: Ein ziemlich jüdisches Leben. Jüdische Identitätskonstruktionen
in Mischehen und Übertritten. Diss. Basel 2013 (Publikation in Vorbereitung).

25 Bossert, Sabina: Alija von Schweizer Juden und Jüdinnen nach Israel. In: Picard u. Ger-
son, 2014, S. 307-355; Dies.: Humus und Chuchichäschtli. Empirische Sozialforschung
zur Auswanderung von Schweizer Jüdinnen und Juden nach Israel. Unpubl. Lizentiats-
arbeit, Universität Basel 2009.

26 Battegay, Caspar: Judentum und Popkultur. Ein Essay. Bielefeld 2012.
27 Picard, Jacques: Konfliktuelle Vielfalt und sekundäre Pluralisierung. Zum Werte- und

Traditionswandel im Schweizer Judentum heute. In: Picard u. Gerson, 2014, S. 11-65;
siehe auch Picard, Jacques: Zur Situation des Schweizer Judentums heute. Neuere
Forschungen und das Nationale Forschungsprogramm «Religionsgemeinschaften, Staat,
Gesellschaft». In: Schweiz. Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte 107 (2013),
S. 97-113.

7


	Zur Wiederauffindung des Jüdischen in Volkskunde und empirischer Kulturwissenschaft

