
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Società svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 97 (2007)

Artikel: Kunst im Volkskundemuseum?

Autor: Antonietti, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1003926

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1003926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kunst im Volkskundemuseum?

Kunst im Volkskundemuseum?

Im März dieses Jahres wurde die Dauerausstellung des Lötschentaler
Museums in Kippel um einen «Kunstraum zum Wandel im Berggebiet» erweitert.

Mit diesem Raum eröffnet das Museum ein neues Ausstellungs- und

Sammlungsprogramm. Gesammelt und gezeigt werden Werke von
Kunstschaffenden, die sich mit der bäuerlichen Vergangenheit im alpinen Raum
auseinandersetzen. Gemeinsam ist diesen Werken, dass sie die Sachkultur der
vorindustriellen Gesellschaft zum Ausgangspunkt nehmen. Relikte einer
entschwundenen Welt werden durch künstlerische Umformungen mit neuem
Sinn gefüllt, nutzlos gewordene Dinge somit in vieldeutige Erinnerungsträger
umgewandelt und einer neuen Bestimmung zugeführt. Es geht also im weitesten

Sinn um eine künstlerische Umsetzung des Themas «Wandel im Berggebiet».

Gleichzeitig stehen diese Kunstwerke in einem engen Bezug zu den

volkskundlichen Sammlungsobjekten des Museums. Eine erste Ausstellung
gilt dem Werk von Uli Wirz, Brig, der dem Museum eine ganze Werkgruppe
geschenkt hat. Der neu geschaffene Kunstraum des Lötschentaler Museums ist

Anlass für die nachfolgenden Überlegungen.

«Die Funktion der Kunst ist es, uns die Tore zu öffnen, die auf die andere
Seite der Wirklichkeit führen.» Octavio Paz, 1977

Das Bedürfnis, die Welt zu erklären, macht den Menschen wesentlich aus.

Die Kunst wie das Museum sind hier ganz besonders gefordert. Die Welt

endgültig zu erklären vermögen zwar auch sie nicht. Doch die Gesellschaft

erwartet von ihnen, dass sie so etwas wie Welterklärungsmodelle liefern. Die
Kunst wie die Ethnologie bzw. Volkskunde sind vom gleichen Grundanliegen

getragen: Sie wollen Deutungsmuster anbieten, über materielle und
visuelle Äusserungen zum Verständnis des Menschen und der Welt beitragen,

gesellschaftliche Symbolsysteme interpretieren, Weltbilder hinterfragen,

Wissen weitertragen, Denkprozesse in Gang setzen... Wenn nun im
Folgenden gewisse Parallelen zwischen Kunst, Ethnologie und Museum
herausgearbeitet werden, will dies natürlich nicht besagen, die drei seien sich

gleich; zu offensichtlich sind die Unterschiede. Da ist etwa der Zwang zur
Innovation in der Kunst. Demgegenüber richtet sich das Interesse des

Museums eher auf das Bewährte, dasjenige der Ethnologie auf den
mainstream oder die Kultur der vielen. Und wie viele Dinge gibt es auf der Welt,
die wir irgendwie spüren oder erahnen, jedoch nicht klar benennen können.
Gerade solchen Phänomenen des Halb- oder Unbewussten, aber auch des

Anders-Denkens vermag die Kunst weit besser Ausdruck zu verleihen, als

dies eine wissenschaftliche Betrachtung tun kann.

Beginnen wir mit der Frage nach den Eigenschaften von Kunst- und

Museumsobjekt. Jede Gesellschaft kennt Objekte, die dem Warentausch und

88



Thomas Antonietti

Der Künstler Uli Wirz mit den von ihm geschaffenen Eisenplastiken
«Paar» (1990) und «Gehörnter» (1984) im Kunstraum des Lötschentaler
Museums.

Alltagsgebrauch entzogen sind und denen ein höherer Symbol- oder
Zeichenwert zukommt. Es sind dies Gegenstände, die sich ausserhalb der

gewöhnlichen Alltagsabläufe bewegen: heilige Objekte, Reliquien,
Trophäen, Gaben, Erinnerungsobjekte, Erbstücke... Solche Objekte gemessen
in der Regel eine höhere Wertschätzung. Sie sind dem Alltagsgebrauch insofern

entzogen, als sie rein symbolisch genutzt werden. Es geht bei ihnen also

weniger um den Gebrauchswert als vielmehr um den Zeichencharakter. In
der Regel handelt es sich bei solchen Gegenständen um materialisierte
Verbindungen zwischen räumlich, zeitlich oder symbolisch getrennten Welten,

89



Kunst im Volkskundemuseum?

das heisst um Verbindungen zwischen Gegenwart und Vergangenheit, Nähe

und Ferne, Diesseits und Jenseits, Eigenem und Fremdem. Objekte dieses

Typs eignen sich deshalb besonders gut als Erinnerungsspeicher. Oft haben

solcherart genutzte Dinge denn auch die Aufgabe, die Gesellschaft

generationenübergreifend zusammenzuhalten.

Es stellt sich nun die Frage, ob es in unserer Gesellschaft nicht in erster Linie
die Kunst- und die Museumsobjekte sind, denen diese Rolle heute
zukommt. Gerade die metaphorische Dimension macht ja das Kunstwerk
wesentlich aus; das Kunstwerk muss über sich hinausweisen. Dies gilt aber

auch für das Museumsobjekt, das für etwas stehen, auf etwas verweisen,
etwas erzählen oder bedeuten muss. Kunst, Ethnologie und Museum treffen
sich hier in ihrer Funktion als Vermittler zwischen verschiedenen Denk- und
Lebenswelten.

Offensichtlich sind die Affinitäten zwischen Kunst und Ethnologie im
Bereich der Ästhetik. Wie die Kunst bedienen sich auch Museum und

Ethnologie stets ästhetischer Praktiken. Schon das museale Sammeln prägt -
durch den Selektionsprozess des Aufnehmens und Ausscheidens von
Kulturgütern - ganz bestimmte Formen der kollektiven Erinnerung. Und auch

das museale Ausstellen schafft durch das Zusammenfügen von Objekten,
Texten und Präsentationsformen neue Bedeutungen und Sinnwelten. Das

Museum bastelt so mit an der öffentlichen Deutungsarbeit. Ähnlich verhält
es sich mit der Kulturwissenschaft. Jede volkskundliche Forschungsarbeit
tritt irgendwann vor ein Publikum. Und unabhängig von der gewählten
Form geht es auch hier stets um einen kreativen Akt. Gerade die Ethnologie

ist sich - vielleicht mehr als andere Wissenschaften - der Tatsache bewusst,
dass jedem wissenschaftlichen Arbeiten auch diese subjektiv-ästhetische
Seite eignet.1 Denn bei der wissenschaftlichen Publikation wie bei der
musealen Inszenierung - der Ausstellung - geht es nie um eine blosse

Rekonstruktion, sondern stets um eine Interpretation von Wirklichkeiten.
Und diese Interpretation bedarf ständig neuer Formen der Umsetzung.
Zwar erwartet das Publikum einen gewissen Grad an Vertrautheit und
Identifikation mit dem Dargebotenen. Doch nutzt eine erfolgreiche Öffentlich-
keits- und Vermittlungsarbeit auch Strategien der Verfremdung und Irritation,

also Methoden, wie sie der Kunst eigen sind. Folgerichtig gehen
kulturhistorische Museen zunehmend dazu über, ihre Sammlungsbestände durch
Kunstschaffende inszenieren lassen. (Wobei einen allerdings manchmal der
Verdacht beschleicht, der Rückgriff auf die künstlerische Installation diene

lediglich dazu, fehlende Inventare und mangelhafte Dokumentationen zu

kompensieren.)
Ganz andere Bezüge zwischen Ethnologie und Kunst tun sich im Bereich
der kulturellen Anleihen und Übernahmen auf. Es gehört zu den kulturwis-

1 Siehe etwa James Clifford/George Marcus (Hg.), Writing Culture. The Poetics and Poli¬
tics of Ethnography, Berkeley 1986; Hans-Jürgen Heinrichs, Erzählte Welt. Lesarten der
Wirklichkeit in Geschichte, Kunst und Wissenschaft, Reinbek bei Hamburg 1996.

90



Thomas Antonietti

Spontane Umnutzung - künstlerische Umdeutung: Zu Heumeissel
und Strohhacker umgenutzte Sensenblätter sowie das Werk «Zauberflug»
(2004) der Künstlerin Lou Schmidt in der Dauerausstellung des

Lötschentaler Museums.

senschaftlichen Grundeinsichten, dass gesellschaftlicher Wandel zwingend
des Austauschs von Erfahrungen und Gütern bedarf. Die Kunst setzt diese

Gesetzmässigkeit geradezu exemplarisch um. Ohne den Blick auf das Fremde

und ohne die Anleihen bei «primitiver Kunst» und «Volkskunst» ist die

Kunst des 20. Jahrhunderts nicht denkbar. Das gleiche lässt sich von der

künstlerischen Aneignung von Alltagskultur sagen. Die Readymades eines

Marcel Duchamp und die Objets trouvés eines Alexander Calder sind

diesbezüglich ebenso bezeichnend wie die Bric-à-brac-Skulpturen eines Jean

Tinguely, die Fallenbilder eines Daniel Spoerri, die Assemblagen einer Eva

Wipf oder die Spurensicherungen eines Christian Boltanski. Eine wichtige
Rolle in der Kunst des 20. Jahrhunderts spielen ausserdem das Material
sowie der Bezug zahlreicher Kunstrichtungen zur ländlichen Welt und zur
(Kultur-)Landschaft.2 Starke Affinitäten zur Ethnologie verrät die moderne
Kunst auch im Methodischen. «Feldforschung», «Sammeln» und «Archivieren»

sind längst zu gängigen artistischen Praktiken geworden; Kunstschaffende

reflektieren die Gesellschaft, dokumentieren soziale Zustände und

setzen ihre Theorien in Form von Kunstwerken um. Es erstaunt deshalb

nicht, dass sich die Ethnologie in jüngster Zeit zunehmend für die

zeitgenössische Kunst interessiert.3

2 Pierre Paliard, L'ordre domestique. Mémoire de la ruralité dans les arts plastiques con¬
temporains en Europe, Paris 2006.

3 Siehe etwa Arnd Schneider/Christopher Wright, Contemporary Art and Anthropology,
Oxford 2006; Maruska Svasek, Anthropology, Art and Cultural Production, London 2007.

91



Kunst im Volkskundemuseum?

«Die gesamte Objektwelt ist ästhetisch bedeutsam. Die Kunst ist ihr besonderes

Feld.» Miklös Szalay, 1990

Ob nun bloss signiert und zum Kunstwerk erklärt, ob umgeformt oder neu

zusammengesetzt - stets durchlaufen die Dinge in den Händen der
Kunstschaffenden einen Transformationsprozess, der ihnen neue Bedeutungen
und Aussagen verleiht. Genau gleich verhält es sich mit dem musealen

Sammlungsobjekt: Indem wir es sammeln, nehmen wir das Alltagsobjekt aus

seiner ursprünglichen Lebenswelt heraus und ent-kontextualisieren es. Und
wir re-kontextualisieren es anschliessend, indem wir es durch den Prozess

des Inventarisierens, des Dokumentierens und des Klassierens in die Welt
des Museums integrieren. Dadurch erhält das Objekt - ähnlich dem Objet
trouvé oder dem Readymade - eine neue Bedeutung: Es wird zum historischen

Sachzeugen und Erinnerungsträger. Beim Kunstwerk wie beim

Museumsobjekt geht es also darum, kulturelle Güter und Werte weiterzutragen,

zum Beispiel in eine nächste Generation. Bei beiden geht es also

letztlich um Erinnerungsarbeit, um das Bewusstmachen von Qualitäten, um
das Aufzeigen von Werten, um das In-Erinnerung-Rufen von Fertigkeiten.
Vor allem aber geht es um eine Ästhetik, die stets der Erkenntnis verpflichtet

bleibt. Womit das grundlegende Anliegen jeglicher Museumsarbeit
angesprochen ist: Nicht die Artefakte an sich wollen gesammelt und aufbewahrt
sein, sondern all jenes Wissen und all jene Erfahrungen und Werte, die mit
diesen Objekten verbunden sind - damit ihr ideeller Wert auch in einer

künftigen Zeit (be-)greifbar bleibt.

Die Musealisierung eines Objekts bedingt also neben der konservatorischen

stets auch dessen kognitive Bearbeitung. Und sie führt automatisch zu einer

Bedeutungsverschiebung. Im Museum wird das frühere Arbeitsgerät zum
Monument, der einstige Andachtsgegenstand zum Kunstwerk. Die zeitliche,
räumliche und soziale Distanz verändert unser Verhältnis zum Objekt und
macht dieses gleichzeitig zu etwas anderem. Hans-Joachim Müller bringt
diesen Rollentausch wie folgt auf den Punkt: «Kunsttauglich wird der

Gegenstand nur, wenn er zugleich kultuntauglich geworden ist. [...] Es findet

ein Austausch von Autorität statt. Etwas geht verloren und etwas wird
gewonnen.»4 Doch diese Umwertung erfolgt weniger durch den physischen
Akt des musealen Sammeins als vielmehr durch die neue Annäherung an
den Gegenstand. Diese Erkenntnis ist ins Bewusstsein einer breiteren
Öffentlichkeit gerückt, als Marcel Duchamp 1914 in einem Pariser Kaufhaus
einen Flaschentrockner aus Eisen kaufte, diesen signierte und in den Kunstraum

stellte.

4 Hans-Joachim Müller, «Wie die Regenbogenschlange Kunst geworden ist. Kleine
Gebrauchsanweisung für fremde Bilder». In: «rarrk» John Mawurndjul. Zeitreise in
Nordaustralien, Ausstellungskatalog des Tinguely-Museums, Basel 2005, S. 77-81, hier
S. 78.

5 Jeremy Deller/Alan Kane, Folk Archive. Contemporary Popular Art from the UK, London

2005.

92



Thomas Antonietti

Bernd Kniel: «Säggsch Tag, sibn Trieglä», Glas-Skulptur auf Stele, 2000,
Sammlung Lötschentaler Museum. Die Triegla war in derfrüheren
Landwirtschaft sehr verbreitet. Sie diente vor allem dem Verknoten und
Festbinden des Seils beim Heutransport.

In der Art eines Seismografen verleiht das Kunstwerk kulturellen Erscheinungen

und gesellschaftlichen Befindlichkeiten einer bestimmten Epoche
Gestalt und Form. Kunst auch im Volkskundemuseum zu sammeln, stellt
deshalb eine mögliche Strategie um Umgang mit der Objektflut dar. Mit der
Gesellschaft hat sich bekanntlich auch das «System der Dinge» gewandelt:
Die industrielle Massenproduktion führt zu einer eigentlichen Objektflut,
das moderne Konsumverhalten verkürzt die Lebensdauer der Alltagsdinge,
die gesteigerte Mobilität erschwert das private Verwahren nicht mehr
gebrauchter Güter, die technologische Entwicklung steigert die Komplexität
der Sachwelt. Und mit der Industriekultur sieht sich das Museum zunehmend

mit voluminösen, aber auch überregional identischen Gegenständen
konfrontiert. Umgekehrt erfahren heute viele Bereiche der Lebenswelt eine

Entmaterialisierung, lassen sich also nicht mehr mittels Realien erfassen.

Und auch in klassischen volkskundlichen Themenbereichen stösst das

Museum mit der ihm eigenen Objektzentriertheit an Grenzen. So lässt sich

die Ästhetik einer Prozession im Lötschental nur bedingt über Objekte wie

liturgische Geräte, Frauentrachten, historische Uniformen, Musikinstrumente

usw. erfassen. Viel stärker als von den Realien ist ein solches Ereignis
geprägt von klaren Abläufen, strengen Ordnungsprinzipien und immateriellen

Gestaltungsmitteln wie Musik, Gesang, Glockenklang, Weihrauchduft...
Nicht unproblematisch für das museale Dokumentieren ist auch das Konzept

«Alltagskultur», welches grundsätzlich jedem Objekt das Kriterium der

Sammlungswürdigkeit zubilligt.

93



Kunst im Volkskundemuseum?

Mit andern Worten, praktische wie theoretische Überlegungen zwingen uns,
das Sammlungskonzept des volkskundlich ausgerichteten Museums stets

neu zu denken und zu formulieren. Kunst zu sammeln kann dabei einen

möglichen Ansatz darstellen. Doch die Interpretation von Realität, wie sie

die Kunst vornimmt, ist eine andere als die der Kulturwissenschaft. Auch die

Kunst kann deshalb dem Volkskundemuseum die Aufgabe nicht abnehmen,
diese Interpretationsleistung immer wieder selber zu erbringen.
Und doch: Was unterscheidet letztlich die stets verblüffenden Mises en scène

des Musée d'ethnographie in Neuenburg vom Verfahren einer Künstlerin
wie Cosima von Bonin (ausser, dass von Bonin die Objekte ihrer Installationen

selber kreiert)? Und worin liegt der Unterschied zwischen «Guber -
Arbeit in Stein», einem «volkskundlichen Dokumentarfilm» aus dem Jahre

1979 von Hans-Ulrich Schlumpf und der Filmdokumentation «Dengbêjs»

von Halil Altindere über kurdische Geschichtenerzähler, die 2007 als

«Videoinstallation» an der Documenta in Kassel gezeigt wurde? Oder, um
ein letztes Beispiel zu nennen, in welche Kategorie gehört das Projekt «Folk

Archive» des britischen Künstlerpaars Jeremy Deller und Alan Kane,5 das

heutige Alltagsästhetik dokumentiert und das 2006 in der Kunsthalle Basel

als Ausstellung zu sehen war? Die Tendenz zeitgenössischer Kunst, alltägliche

Lebensvollzüge vergangener oder gegenwärtiger, eigener oder fremder
Welten dokumentieren und archivieren zu wollen, ist unübersehbar. Gleichzeitig

sind Gattungsbegriffe wie Kunsthandwerk, volkstümliche Kunst, Eth-
nokunst, primitive Kunst, naive Kunst, Art brut usw. im Kontext von Kunst
obsolet geworden.

Wenn also die Kunst in jüngster Zeit auf dem Feld der Ethnographie zu
einem entscheidenden Akteur geworden ist, kann dies vom Volkskundemuseum

nicht ignoriert werden. Dieses sieht sich heute vor die Herausforderung

gestellt, in Abgrenzung zum Kunstmuseum jenes Kunstschaffen in sein

Programm zu integrieren, welches - wie die Volkskunde - dem universellen

Anliegen der Ethnographie verpflichtet ist.

Thomas Antonietti, Konservator Lötschentaler Museum Kippet

Fotos: Lötschentaler Museum Kippel; Rita Kalbermatten-Ebener

94


	Kunst im Volkskundemuseum?

