Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Societa svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Volkskunde
Band: 97 (2007)

Artikel: Kunst im Volkskundemuseum?

Autor: Antonietti, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1003926

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1003926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kunst im Volkskundemuseum?

Kunst im Volkskundemuseum?

Im Mirz dieses Jahres wurde die Dauerausstellung des Lotschentaler
Museums in Kippel um einen «Kunstraum zum Wandel im Berggebiet» erwei-
tert. Mit diesem Raum erdffnet das Museum ein neues Ausstellungs- und
Sammlungsprogramm. Gesammelt und gezeigt werden Werke von Kunst-
schaffenden, die sich mit der biuerlichen Vergangenheit im alpinen Raum aus-
einandersetzen. Gemeinsam ist diesen Werken, dass sie die Sachkultur der vor-
industriellen Gesellschaft zum Ausgangspunkt nehmen. Relikte einer ent-
schwundenen Welt werden durch kiinstlerische Umformungen mit neuem
Sinn gefiillt, nutzlos gewordene Dinge somit in vieldeutige Erinnerungstriger
umgewandelt und einer neuen Bestimmung zugefiihrt. Es geht also im weite-
sten Sinn um eine kiinstlerische Umsetzung des Themas «Wandel im Bergge-
biet». Gleichzeitig stehen diese Kunstwerke in einem engen Bezug zu den
volkskundlichen Sammlungsobjekten des Museums. Eine erste Ausstellung
gilt dem Werk von Uli Wirz, Brig, der dem Museum eine ganze Werkgruppe
geschenkt hat. Der neu geschaffene Kunstraum des Lotschentaler Museums ist
Anlass fiir die nachfolgenden Uberlegungen.

«Die Funktion der Kunst ist es, uns die Tore zu 6ffnen, die auf die andere
Seite der Wirklichkeit fiithren.» Octavio Paz, 1977

Das Bediirfnis, die Welt zu erkldren, macht den Menschen wesentlich aus.
Die Kunst wie das Museum sind hier ganz besonders gefordert. Die Welt
endgiiltig zu erklaren vermogen zwar auch sie nicht. Doch die Gesellschaft
erwartet von ihnen, dass sie so etwas wie Welterklarungsmodelle liefern. Die
Kunst wie die Ethnologie bzw. Volkskunde sind vom gleichen Grundanlie-
gen getragen: Sie wollen Deutungsmuster anbieten, liber materielle und
visuelle Ausserungen zum Verstéindnis des Menschen und der Welt beitra-
gen, gesellschaftliche Symbolsysteme interpretieren, Weltbilder hinterfra-
gen, Wissen weitertragen, Denkprozesse in Gang setzen ... Wenn nun im Fol-
genden gewisse Parallelen zwischen Kunst, Ethnologie und Museum her-
ausgearbeitet werden, will dies natiirlich nicht besagen, die drei seien sich
gleich; zu offensichtlich sind die Unterschiede. Da ist etwa der Zwang zur
Innovation in der Kunst. Demgegeniiber richtet sich das Interesse des
Museums eher auf das Bewéhrte, dasjenige der Ethnologie auf den main-
stream oder die Kultur der vielen. Und wie viele Dinge gibt es auf der Welt,
die wir irgendwie spiiren oder erahnen, jedoch nicht klar benennen kénnen.
Gerade solchen Phinomenen des Halb- oder Unbewussten, aber auch des
Anders-Denkens vermag die Kunst weit besser Ausdruck zu verleihen, als
dies eine wissenschaftliche Betrachtung tun kann.

Beginnen wir mit der Frage nach den Eigenschaften von Kunst- und
Museumsobjekt. Jede Gesellschaft kennt Objekte, die dem Warentausch und

88



Thomas Antonietti

Der Kiinstler Uli Wirz mit den von ihm geschaffenen Eisenplastiken
«Paar» (1990) und «Gehornter» (1984) im Kunstraum des Lotschentaler
Museums.

Alltagsgebrauch entzogen sind und denen ein hoherer Symbol- oder Zei-
chenwert zukommt. Es sind dies Gegenstinde, die sich ausserhalb der
gewohnlichen Alltagsabldufe bewegen: heilige Objekte, Reliquien, Tro-
phéden, Gaben, Erinnerungsobjekte, Erbstiicke... Solche Objekte geniessen
in der Regel eine hohere Wertschitzung. Sie sind dem Alltagsgebrauch inso-
fern entzogen, als sie rein symbolisch genutzt werden. Es geht bei ihnen also
weniger um den Gebrauchswert als vielmehr um den Zeichencharakter. In
der Regel handelt es sich bei solchen Gegenstinden um materialisierte Ver-
bindungen zwischen rdumlich, zeitlich oder symbolisch getrennten Welten,

89



Kunst im Volkskundemuseum?

das heisst um Verbindungen zwischen Gegenwart und Vergangenheit, Nihe
und Ferne, Diesseits und Jenseits, Eigenem und Fremdem. Objekte dieses
Typs eignen sich deshalb besonders gut als Erinnerungsspeicher. Oft haben
solcherart genutzte Dinge denn auch die Aufgabe, die Gesellschaft genera-
tioneniibergreifend zusammenzuhalten.

Es stellt sich nun die Frage, ob es in unserer Gesellschaft nicht in erster Linie
die Kunst- und die Museumsobjekte sind, denen diese Rolle heute
zukommt. Gerade die metaphorische Dimension macht ja das Kunstwerk
wesentlich aus; das Kunstwerk muss {iber sich hinausweisen. Dies gilt aber
auch fiir das Museumsobjekt, das fiir etwas stehen, auf etwas verweisen,
etwas erzihlen oder bedeuten muss. Kunst, Ethnologie und Museum treffen
sich hier in ihrer Funktion als Vermittler zwischen verschiedenen Denk- und
Lebenswelten.

Offensichtlich sind die Affinitdten zwischen Kunst und Ethnologie im
Bereich der Asthetik. Wie die Kunst bedienen sich auch Museum und Eth-
nologie stets dsthetischer Praktiken. Schon das museale Sammeln prigt —
durch den Selektionsprozess des Aufnehmens und Ausscheidens von Kul-
turgiitern — ganz bestimmte Formen der kollektiven Erinnerung. Und auch
das museale Ausstellen schafft durch das Zusammenfiigen von Objekten,
Texten und Présentationsformen neue Bedeutungen und Sinnwelten. Das
Museum bastelt so mit an der 6ffentlichen Deutungsarbeit. Ahnlich verhalt
es sich mit der Kulturwissenschaft. Jede volkskundliche Forschungsarbeit
tritt irgendwann vor ein Publikum. Und unabhiéngig von der gewéhlten
Form geht es auch hier stets um einen kreativen Akt. Gerade die Ethnolo-
gie ist sich — vielleicht mehr als andere Wissenschaften — der Tatsache bewusst,
dass jedem wissenschaftlichen Arbeiten auch diese subjektiv-idsthetische
Seite eignet.! Denn bei der wissenschaftlichen Publikation wie bei der
musealen Inszenierung — der Ausstellung — geht es nie um eine blosse
Rekonstruktion, sondern stets um eine Interpretation von Wirklichkeiten.
Und diese Interpretation bedarf sténdig neuer Formen der Umsetzung.
Zwar erwartet das Publikum einen gewissen Grad an Vertrautheit und Iden-
tifikation mit dem Dargebotenen. Doch nutzt eine erfolgreiche Offentlich-
keits- und Vermittlungsarbeit auch Strategien der Verfremdung und Irritati-
on, also Methoden, wie sie der Kunst eigen sind. Folgerichtig gehen kultur-
historische Museen zunehmend dazu iiber, ihre Sammlungsbestdnde durch
Kunstschaffende inszenieren lassen. (Wobei einen allerdings manchmal der
Verdacht beschleicht, der Riickgriff auf die kiinstlerische Installation diene
lediglich dazu, fehlende Inventare und mangelhafte Dokumentationen zu
kompensieren.)

Ganz andere Beziige zwischen Ethnologie und Kunst tun sich im Bereich
der kulturellen Anleihen und Ubernahmen auf. Es gehért zu den kulturwis-

1 Siehe etwa James Clifford/George Marcus (Hg.), Writing Culture. The Poetics and Poli-
tics of Ethnography, Berkeley 1986; Hans-Jiirgen Heinrichs, Erzihlte Welt. Lesarten der
Wirklichkeit in Geschichte, Kunst und Wissenschaft, Reinbek bei Hamburg 1996.

90



Thomas Antonietti

Spontane Umnutzung - kiinstlerische Umdeutung: Zu Heumeissel

und Strohhacker umgenutzte Sensenbliitter sowie das Werk «Zauberflug»
(2004) der Kiinstlerin Lou Schmidt in der Dauerausstellung des
Lotschentaler Museums.

senschaftlichen Grundeinsichten, dass gesellschaftlicher Wandel zwingend
des Austauschs von Erfahrungen und Giitern bedarf. Die Kunst setzt diese
Gesetzmassigkeit geradezu exemplarisch um. Ohne den Blick auf das Frem-
de und ohne die Anleihen bei «primitiver Kunst» und «Volkskunst» ist die
Kunst des 20. Jahrhunderts nicht denkbar. Das gleiche lédsst sich von der
kiinstlerischen Aneignung von Alltagskultur sagen. Die Readymades eines
Marcel Duchamp und die Objets trouvés eines Alexander Calder sind dies-
beziiglich ebenso bezeichnend wie die Bric-a-brac-Skulpturen eines Jean
Tinguely, die Fallenbilder eines Daniel Spoerri, die Assemblagen einer Eva
Wipf oder die Spurensicherungen eines Christian Boltanski. Eine wichtige
Rolle in der Kunst des 20. Jahrhunderts spielen ausserdem das Material
sowie der Bezug zahlreicher Kunstrichtungen zur ldndlichen Welt und zur
(Kultur-)Landschaft.2 Starke Affinitdten zur Ethnologie verrit die moderne
Kunst auch im Methodischen. «Feldforschung», «<Sammeln» und «Archivie-
ren» sind ldngst zu géngigen artistischen Praktiken geworden; Kunstschaf-
fende reflektieren die Gesellschaft, dokumentieren soziale Zustidnde und
setzen ihre Theorien in Form von Kunstwerken um. Es erstaunt deshalb
nicht, dass sich die Ethnologie in jlingster Zeit zunehmend fiir die zeit-
gendssische Kunst interessiert.3

2 Pierre Paliard, L'ordre domestique. Mémoire de la ruralité dans les arts plastiques con-
temporains en Europe, Paris 2006.

3 Siehe etwa Arnd Schneider/Christopher Wright, Contemporary Art and Anthropology,
Oxford 2006; Maruska Svasek, Anthropology, Art and Cultural Production, London 2007.

91



Kunst im Volkskundemuseum?

«Die gesamte Objektwelt ist iisthetisch bedeutsam. Die Kunst ist ihr beson-
deres Feld.» Miklés Szalay, 1990

ODb nun bloss signiert und zum Kunstwerk erklért, ob umgeformt oder neu
zusammengesetzt — stets durchlaufen die Dinge in den Hédnden der Kunst-
schaffenden einen Transformationsprozess, der ihnen neue Bedeutungen
und Aussagen verleiht. Genau gleich verhélt es sich mit dem musealen
Sammlungsobjekt: Indem wir es sammeln, nehmen wir das Alltagsobjekt aus
seiner urspriinglichen Lebenswelt heraus und ent-kontextualisieren es. Und
wir re-kontextualisieren es anschliessend, indem wir es durch den Prozess
des Inventarisierens, des Dokumentierens und des Klassierens in die Welt
des Museums integrieren. Dadurch erhilt das Objekt — dhnlich dem Objer
trouvé oder dem Readymade — eine neue Bedeutung: Es wird zum histori-
schen Sachzeugen und Erinnerungstriger. Beim Kunstwerk wie beim
Museumsobjekt geht es also darum, kulturelle Giiter und Werte weiterzu-
tragen, zum Beispiel in eine nichste Generation. Bei beiden geht es also
letztlich um Erinnerungsarbeit, um das Bewusstmachen von Qualitdten, um
das Aufzeigen von Werten, um das In-Erinnerung-Rufen von Fertigkeiten.
Vor allem aber geht es um eine Asthetik, die stets der Erkenntnis verpflich-
tet bleibt. Womit das grundlegende Anliegen jeglicher Museumsarbeit ange-
sprochen ist: Nicht die Artefakte an sich wollen gesammelt und aufbewahrt
sein, sondern all jenes Wissen und all jene Erfahrungen und Werte, die mit
diesen Objekten verbunden sind — damit ihr ideeller Wert auch in einer
kiinftigen Zeit (be-)greifbar bleibt.

Die Musealisierung eines Objekts bedingt also neben der konservatorischen
stets auch dessen kognitive Bearbeitung. Und sie fiihrt automatisch zu einer
Bedeutungsverschiebung. Im Museum wird das friihere Arbeitsgerit zum
Monument, der einstige Andachtsgegenstand zum Kunstwerk. Die zeitliche,
raumliche und soziale Distanz verindert unser Verhiltnis zum Objekt und
macht dieses gleichzeitig zu etwas anderem. Hans-Joachim Miiller bringt
diesen Rollentausch wie folgt auf den Punkt: «Kunsttauglich wird der
Gegenstand nur, wenn er zugleich kultuntauglich geworden ist. [...] Es fin-
det ein Austausch von Autoritét statt. Etwas geht verloren und etwas wird
gewonnen.»* Doch diese Umwertung erfolgt weniger durch den physischen
Akt des musealen Sammelns als vielmehr durch die neue Anndherung an
den Gegenstand. Diese Erkenntnis ist ins Bewusstsein einer breiteren
Offentlichkeit geriickt, als Marcel Duchamp 1914 in einem Pariser Kaufhaus
einen Flaschentrockner aus Eisen kaufte, diesen signierte und in den Kunst-
raum stellte.

4 Hans-Joachim Miiller, «Wie die Regenbogenschlange Kunst geworden ist. Kleine
Gebrauchsanweisung fiir fremde Bilder». In: «rarrk» John Mawurndjul. Zeitreise in
Nordaustralien, Ausstellungskatalog des Tinguely-Museums, Basel 2005, S. 77-81, hier
S.78.

5 Jeremy Deller/Alan Kane, Folk Archive. Contemporary Popular Art from the UK, Lon-
don 2005.

92



Thomas Antonietti

Bernd Kniel: «Séggsch Tag, sibn Trieglid», Glas-Skulptur auf Stele, 2000,
Sammlung Létschentaler Museum. Die Triegla war in der friiheren Land-
wirtschaft sehr verbreitet. Sie diente vor allem dem Verknoten und Fest-
binden des Seils beim Heutransport.

In der Art eines Seismografen verleiht das Kunstwerk kulturellen Erschei-
nungen und gesellschaftlichen Befindlichkeiten einer bestimmten Epoche
Gestalt und Form. Kunst auch im Volkskundemuseum zu sammeln, stellt
deshalb eine mogliche Strategie um Umgang mit der Objektflut dar. Mit der
Gesellschaft hat sich bekanntlich auch das «System der Dinge» gewandelt:
Die industrielle Massenproduktion fiihrt zu einer eigentlichen Objektflut,
das moderne Konsumverhalten verkiirzt die Lebensdauer der Alltagsdinge,
die gesteigerte Mobilitdt erschwert das private Verwahren nicht mehr
gebrauchter Giiter, die technologische Entwicklung steigert die Komplexitét
der Sachwelt. Und mit der Industriekultur sieht sich das Museum zuneh-
mend mit volumindsen, aber auch iiberregional identischen Gegenstinden
konfrontiert. Umgekehrt erfahren heute viele Bereiche der Lebenswelt eine
Entmaterialisierung, lassen sich also nicht mehr mittels Realien erfassen.
Und auch in klassischen volkskundlichen Themenbereichen stosst das
Museum mit der ihm eigenen Objektzentriertheit an Grenzen. So lisst sich
die Asthetik einer Prozession im Lotschental nur bedingt iiber Objekte wie
liturgische Gerite, Frauentrachten, historische Uniformen, Musikinstrumen-
te usw. erfassen. Viel stirker als von den Realien ist ein solches Ereignis
geprigt von klaren Abldufen, strengen Ordnungsprinzipien und immateriel-
len Gestaltungsmitteln wie Musik, Gesang, Glockenklang, Weihrauchduft...
Nicht unproblematisch fiir das museale Dokumentieren ist auch das Kon-
zept «Alltagskultur», welches grundsitzlich jedem Objekt das Kriterium der
Sammlungswiirdigkeit zubilligt.

93



Kunst im Volkskundemuseum?

Mit andern Worten, praktische wie theoretische Uberlegungen zwingen uns,
das Sammlungskonzept des volkskundlich ausgerichteten Museums stets
neu zu denken und zu formulieren. Kunst zu sammeln kann dabei einen
moglichen Ansatz darstellen. Doch die Interpretation von Realitét, wie sie
die Kunst vornimmt, ist eine andere als die der Kulturwissenschaft. Auch die
Kunst kann deshalb dem Volkskundemuseum die Aufgabe nicht abnehmen,
diese Interpretationsleistung immer wieder selber zu erbringen.

Und doch: Was unterscheidet letztlich die stets verbliiffenden Mises en scéne
des Musée d’ethnographie in Neuenburg vom Verfahren einer Kiinstlerin
wie Cosima von Bonin (ausser, dass von Bonin die Objekte ihrer Installa-
tionen selber kreiert)? Und worin liegt der Unterschied zwischen «Guber —
Arbeit in Stein», einem «volkskundlichen Dokumentarfilm» aus dem Jahre
1979 von Hans-Ulrich Schlumpf und der Filmdokumentation «Dengbéjs»
von Halil Altindere iiber kurdische Geschichtenerzihler, die 2007 als
«Videoinstallation» an der Documenta in Kassel gezeigt wurde? Oder, um
ein letztes Beispiel zu nennen, in welche Kategorie gehort das Projekt «Folk
Archive» des britischen Kiinstlerpaars Jeremy Deller und Alan Kane,> das
heutige Alltagsisthetik dokumentiert und das 2006 in der Kunsthalle Basel
als Ausstellung zu sehen war? Die Tendenz zeitgendssischer Kunst, alltdgli-
che Lebensvollziige vergangener oder gegenwiértiger, eigener oder fremder
Welten dokumentieren und archivieren zu wollen, ist uniibersehbar. Gleich-
zeitig sind Gattungsbegriffe wie Kunsthandwerk, volkstiimliche Kunst, Eth-
nokunst, primitive Kunst, naive Kunst, Art brut usw. im Kontext von Kunst
obsolet geworden.

Wenn also die Kunst in jiingster Zeit auf dem Feld der Ethnographie zu
einem entscheidenden Akteur geworden ist, kann dies vom Volkskundemu-
seum nicht ignoriert werden. Dieses sieht sich heute vor die Herausforde-
rung gestellt, in Abgrenzung zum Kunstmuseum jenes Kunstschaffen in sein
Programm zu integrieren, welches — wie die Volkskunde — dem universellen
Anliegen der Ethnographie verpflichtet ist.

Thomas Antonietti, Konservator Lotschentaler Museum Kippel

Fotos: Lotschentaler Museum Kippel; Rita Kalbermatten-Ebener

94



	Kunst im Volkskundemuseum?

