
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Società svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 96 (2006)

Artikel: Arabisches Erbe und regionale Identität

Autor: Massmünster, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1003945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1003945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michel Massmünster

Arabisches Erbe
und regionale Identität

Während unserer Exkursion nach Südspanien befassten wir uns unter anderem

auch mit der arabischen Vergangenheit der Region Murcia:
Archäologinnen zeigten uns Ausgrabungen, Politikerinnen bezogen sich auf diese

Epoche und Städteführerlnnen verwiesen auf die architektonisch interessanten

Relikte aus dieser Zeit. Für uns stellte sich deshalb auch eine Frage,
die uns niemand direkt beantwortete: Welche Rolle spielt das arabische

Erbe in der regionalen Identität Murcias? Um diese Frage zu beantworten,
konnten wir nicht auf bestehende Literatur zum Thema zurückgreifen. Auch

wenn das Fehlen von wissenschaftlichen Beiträgen den Verdacht weckt, dass

die arabische Epoche in der regionalen Identität Murcias kaum eine Rolle

spielt, möchte ich hier einige Überlegungen zu diesem Thema vorstellen. Es

ist klar, dass dieses noch unreflektierte Forschungsfeld im Rahmen unserer
Exkursion nicht ausreichend untersucht werden konnte. Dieser Artikel gibt
folglich lediglich einige Eindrücke und Anregungen wieder.
So soll in einem ersten Teil auf der Grundlage allgemeiner Literatur darauf

eingegangen werden, was man unter regionaler Identität verstehen kann. Im
zweiten Teil werde ich dann versuchen, anhand einiger theoretischer
Überlegungen unsere Erfahrungen von der Exkursion zu interpretieren.

Die Begriffe «Identität» und «Region»
Im letzten Viertel des vergangenen Jahrhunderts wurde ein exklusiver
Identitätsbegriff, der sich auf nationalstaatliche Dimensionen konzentriert und
damit andere Ebenen der Identitätsstiftung vernachlässigt, vermehrt in

Frage gestellt. Besonders postkoloniale Theoretikerinnen1 sprechen von
einer «hybriden Identität» und bezeichnen damit multiple Zugehörigkeiten,
die sich auf verschiedene Ebenen beziehen, sich verändern, überschneiden

und auch widersprechen können. Im Laufe einer Biographie werden also

ständig neue Abgrenzungen und Bezüge hergestellt. So ist es möglich, dass

sich Schweizer, jenseits der nationalstaatlichen Grenzen, auch in Spanien
der Region Murcia zugehörig fühlen und sich gleichzeitig beispielsweise
auch mit einer japanischen Region verbunden fühlen, in der die von ihnen
betriebene Kampfsportart ihren Ursprung hat.

Auch Region ist ein Begriff, den man unterschiedlich verstehen kann. Einerseits

lassen sich Regionen über politische Grenzen definieren. Doch stimmen

die Grenzen, welche Gebiete mit unterschiedlichen politischen, sprachlichen,

ökonomischen und religiösen Regeln voneinander trennen, nur selten

1 Vgl. Gloria Anzaldüa: Borderlands. La Frontiera, San Francisco 1999; Sebastian Conrad
und Shalini Randeria: Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den
Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt/M. 2002; Paul Gilroy: The Black
Atlantic. Modernity and Double Consciousness, Cambridge 1993.

116



Arabisches Erbe und regionale Identität

Festung Siyäsa

überein. Ein Theologe zieht Grenzen an anderen Orten als ein Politologe.
Zudem sind auch diese Grenzen nicht festgelegt. Dialekte verschwinden
oder breiten sich aus, religiöse Praktiken finden an neuen Orten statt und
auch politische Grenzen verschieben sich. Ob und wie eine Grenze gezogen
wird und welche unterschiedlichen Einheiten sie trennt, bleibt immer

abhängig von vorhergehenden Ereignissen und sozialen Prozessen sowie

von dem Kriterium, nach dem die beiden Seiten der Grenze unterschieden
werden.
So betont auch der Historiker Peter Nitschke,2 dass Regionen nicht durch
natürliche Grenzen gegeben sind, dass eine Region vielmehr konstruiert
wird, indem ihre Eigenart betont wird. Die Betonung regionaler Eigenheiten

dient sowohl der Abgrenzung nach aussen, gegenüber anderen Gebieten,

als auch der Herausbildung von Zusammengehörigkeits- und

Zugehörigkeitsgefühlen nach innen.

Die Rolle des arabischen Erbes für die regionale Identität Murcias kann

folglich dort abgelesen werden, wo aufgrund von Verweisen auf diese
historische Besonderheit die Region Murcia von anderen Gebieten unterscheidbar

wird. Während unserer Exkursion haben wir einiges von einem Diskurs
erfahren, der die Region Murcia aufgrund ihrer arabischen Vergangenheit
als Einheit konstruiert.

Die arabische Epoche als historische Besonderheit
Eine historische Eigenheit der Region Murcia ist sicherlich, dass hier in der
Zeit der arabischen Herrschaft eine der wichtigen Handelsstrassen verlief,
die das Mittelmeer mit dem Landesinneren verband. In der arabischen Siedlung

Siyäsa, nahe Cieza, erzählte uns der Archäologe José Antonio Gazquez

von dieser Besonderheit der Region. Von der oberhalb der Siedlung gelege-

2 Peter Nitschke: «Was heisst regionale Identität im heutigen Europa?», in: Gerhard
Brunn (Hg.): Region und Regionsbildung in Europa. Konzeptionen der Forschung und
empirische Befunde, Baden-Baden 1996, S. 285-299.

117



Michel Massmünster

nen Festung Siyâsa wurde zwischen dem 11. und 13. Jahrhundert der
Verkehrsweg im Tal überwacht. Solche Verweise auf die historische Bedeutung
dieses Raums erlauben bereits, die Region Murcia von anderen Gebieten zu
unterschieden.

Die Ausführungen von José Antonio Gazquez machten deutlich, in welchem
Ausmass archäologische Ausgrabungen die Region Murcia als Einheit
mitkonstruieren. Die archäologischen Forschungen begannen erst in den 1980er

Jahren, d. h. nach dem Ende des Franco-Regimes. Franco selbst hatte in seiner

Propaganda für die arabische Vergangenheit Spaniens wenig Bedarf.3

Zahlreiche arabische Ruinen der Region wurden während seiner Herrschaft
zerstört; es bestand kein Bewusstsein und keine Wertschätzung dieses Erbes.

Erst mit der grundsätzlichen Transformation des Landes nach dem Tode

Francos (konstitutionelle Monarchie, Demokratisierung, EU-Beitritt) wurde
ein neues Selbstverständnis Spaniens und seiner Regionen geschaffen, wofür
die spanisch-arabische Geschichte wesentlich mehr Beachtung fand.

Auf der Internetseite4 von Murcia Turistica werden die archäologischen
Funde als «Zeugnisse der Vergangenheit, die zum Berührungspunkt zwischen

Gestern und Heute» werden, gepriesen. Es zeigt sich hier, dass die Geschichte

und die Identität der Region Murcia in den letzten Jahren neu gedeutet wurden.

Gründe für die Wahrnehmung des arabischen Kulturerbes mag es viele

geben, nicht zuletzt dürfte auch die touristische Vermarktung eine Rolle

spielen. Es zeigt sich aber, dass sich keine klare Trennlinie ziehen lässt. Die

Hervorhebung des arabischen Erbes ist weder ausschliesslich Zeichen der

touristischen Vermarktung noch nur Ausdruck regionaler Identität. Für beides

scheint es vermehrt eine Rolle zu spielen.

Identität geht durch den Magen
Ein Zeichen dafür, dass ein solches Bewusstsein zunimmt, dürften auch die

diversen neu gestalteten archäologischen Museen sein, die es in der Region
Murcia gibt. In einem dieser Museen erzählte der Archäologe José Antonio
Gazquez, dass auch in der Herstellung und Nutzung keramischer Formen
eine regionale Tradition existiert, die auf die arabische Epoche zurückgeht.
Besonders eindrücklich fand ich, als er uns plötzlich ein arabisches Rezept
aus der einheimischen Küche vorstellte, das man in einer solchen Keramikform

kocht. Ich habe mir im Feldtagebuch notiert, dass er ins Schwärmen

geriet, als er von den Zutaten und dem Kochen dieser Speise erzählte.
Somit komme ich nun zu einer anderen These, die ich hier kurz vorstellen
und mit der Region Murcia in Verbindung bringen will. Es geht hierbei um
Esskultur als Ausdruck regionaler Identität. Diese These lässt sich aus vielen
Texten herauslesen, die Regionalisierung als Reaktion auf die Globalisierung

betrachten. Die neu aufblühende Vorliebe für regionale Küche wird

3 Walter Haubrich: «Spaniens Weg nach Europa. Von der Diktatur zur Demokratie», in:
Hans Peter Burmeister (Hg.): Spanien - die Entdeckung einer europäischen Kultur
(Loccumer Protokolle 60/97), Loccum 1997, S. 8-19.

4 http://www.carm.es/ctyc/muciaturistica/portal/iya.recursos_turistic... (gesichtet:
22.5.2006).

118



Arabisches Erbe und regionale Identität

Marktstand in Cartagena Metzgerei

dabei als Reaktion auf die Globalisierung oder McDonaldisierung der

Essgewohnheiten betrachtet.5

Vielleicht lassen sich die Ausführungen unseres Archäologen mit kulinarischen
Ambitionen ebenfalls in diesem Zusammenhang verstehen. Auch Concha

Garrido, unsere Stadtführerin in Cartagena, kam auf die regionalen Spezialitäten

zu sprechen. Sie nannte uns eine Bäckerei, in der es süsse Backwaren

gibt, die auf arabische Einflüsse hinweisen, und sie empfahl uns, unbedingt
ein solches Gebäck zu probieren. Auch auf dem Markt von Cartagena fanden

wir einen reich dekorierten arabischen Stand, der ebenfalls diese man-
delgipfelartigen Gebäcke anbot, die anscheinend als cartagenische Spezialität

vermarktet werden. Der Stand zeigte sehr schön, wie hier aufgrund von
Stereotypen eine scheinbar authentische Esskultur ästhetisiert wird.
Auf dem Weg von unserem Hotel in Cartagena Richtung Innenstadt stiess

ich auf zwei Metzgereien, die ebenfalls das Erbe von Al-Andalus mit ihrem

Angebot verknüpfen. Nun wäre es interessant zu erfahren, ob diese

Metzgereien nach den Regeln des Korans schlachten, also vorwiegend von
muslimischer Kundschaft besucht werden, und wie dem arabischen Einfluss in
diesem Zusammenhang begegnet wird. Denn es scheint hier Widersprüche
zu geben zwischen den Bezügen auf eine arabische Epoche bei der
Konstruktion einer regionalen Identität und der Einstellung der Einheimischen

gegenüber den jetzt dort lebenden, vor allem aus Nordafrika stammenden
muslimischen Einwanderern.

Michel Massmünster

5 Vgl. Martin Bruegel und Bruno Laurioux: Histoire et identités alimentaires en Europe,
Paris 2002; Konrad Köstlin: «Die Industrialisierung der Tradition», in: Patricia Lysaght
und Christine Burckhardt-Seebass (Hg.): Changing Tastes. Food Culture and the
Processes of Industrialization. Proceedings of the 14th Conference of the International
Commission for Ethnological Food Research, Basel 2004, S. 122-134; Hans Jürgen Teu-
teberg, Gerhard Neumann und Eva Barlösius: «Leitgedanken über die Zusammenhänge

von Identität und kulinarischer Kultur im Europa der Regionen», in: Hans Jürgen
Teuteberg u.a. (Hg.): Essen und kulturelle Identität. Europäische Perspektiven, Berlin
1997, S. 13-23.

119


	Arabisches Erbe und regionale Identität

