
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Società svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 94 (2004)

Heft: [1]

Artikel: Fastnacht und Masken im Lötschental von 1900 bis heute

Autor: Bono, Gabriele / Greter, Andrea / Karpf, Franziska

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1003977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1003977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gabriele Bono u.a.

Fastnacht und Masken im Lötschental
von 1900 bis heute

Neue Dauerausteilung im Lötschentaler Museum - mitgestaltet von
Studierenden der Basler Volkskunde

Das Lötschentaler Museum in Kippel hätte die Vernissage seiner neuen
permanenten Maskenausstellung nicht besser terminieren können: Sie fand am
Feisti Frontag1 2004 statt, eine Stunde bevor mehr als hundert Tschäggättä

unter dem vibrierend-lauten Klang ihrer umgebundenen Kuhtreicheln zum
Fastnachts-Lauf durch das Tal starteten. Die Tschäggättä - wuchtige Gestalten

mit expressiven, archaisch-dämonisch wirkenden Holzmasken und zottigen

gescheckten2 Fellüberwürfen über mächtig aufgepolsterten Schultern -

gelten als ur-schweizerisches Kulturgut und Brauchtum schlechthin. Doch
auch die Lötschentaler Fastnacht und ihre Masken waren und sind

Veränderungen unterworfen. Die Ausstellung in Kippel blickt auf die vergangenen
hundert Jahre zurück und erläutert Entwicklung und Hintergründe der
Fastnacht. Mitgestaltet haben die Ausstellung Studierende des Seminars für
Volkskunde/Europäische Ethnologie der Universität Basel im Rahmen
einer Museumsübung unter der Leitung von Werner Bellwald.

Seit langem ein Wunsch

Rund 22 Jahre nach seiner Eröffnung (1982) hat

nun auch das Lötschentaler Museum eine eigene

Masken-Dauerausstellung.3 Bis anhin sah man die

meisten alten Masken in auswärtigen Museen
zwischen Genf und Nürnberg. Warum es so lange dauerte,

erläuterte Konservator Thomas Antonietti an

der Vernissage. Der neue Sammlungs- und

Ausstellungsschwerpunkt des Museums sei «Funktionale

Alltagsästhetik». Diese schliesse Masken und
Fastnachtsbräuche ein, stelle sie aber nicht in den

Mittelpunkt. Da aber immer wieder Museumsbesucher
nach Masken gefragt hätten, habe man sich zur
Einrichtung einer kleinen Dauerausstellung
entschlossen. Wertvolle Neuerwerbungen - eine
Tragmaske, die 1939 an der Weltausstellung in New

1 «Fetter Donnerstag», auch als «Schmutziger Donnerstag»
bekannt.

2 Die Bezeichnung Tschäggättä ist abgeleitet von
«gescheckt», und zwar von den buntscheckigen Fellen der
Maskenläufer.

3 1999/2000 gab es eine Wechselausstellung zum Thema
Masken.

Inhaltsverzeichnis

Fastnacht und Masken im
Lötschental von 1900 bis heute 1

Projekt «Integrations- und
Ausschlussprozesse bei Jugendlichen
in Ausbildungsgruppen» 11

Projekt «Städtische Kinder- und
Jugendszenen in Zentrum Zürich
Nord» 13

Im Gedenken an Dr. Walter
Escher (1918-2004) 16

Mitteilungen /Communications 19

Buchanzeigen/
Annonces de parution 21

Ausstellungen/Expositions 25

1



Fastnacht und Masken im Lötschental

York zu sehen war, und frühe bemalte Souvenirmasken4 - werden ebenso

gezeigt wie Stücke aus der Zeit um 1900, die zu den ältesten Masken aus der

Region gehören. Der Maskenbestand ist grösser als gezeigt, darum will man
von Zeit zu Zeit die Exponate auswechseln und auch Masken jüngeren
Datums bzw. das aktuelle Maskenschnitzen in seiner ganzen Breite zeigen.

100 Jahre Forschung
Bis in die 1890er Jahre hatte praktisch niemand ausserhalb des Tales von den

Lötschentaler Masken Kenntnis. Veröffentlichungen von Volkskundlern
zwischen 1898 und dem Zweiten Weltkrieg machten sie nach und nach bekannt.
Standen in der älteren Forschung Spekulationen über den Ursprung der
Fastnacht im Zentrum des Interesses, so beschäftigen sich Volkskundlerinnen

heute mit Fastnacht als einem Teilbereich des gesellschaftlichen Lebens,
d.h. mit den formalen Entwicklungen und inhaltlichen Veränderungen der
verschiedenen Brauchelemente. Unter diesem Fokus wählten auch wir Basler

Studierenden die Themen für unsere Beiträge zur Ausstellung.

4 Der Unterschied zwischen Trag- und Souvenirmaske liegt in der Behandlung der
Innenfläche: Die Tragmaske wird ausgehöhlt und leicht abgepolstert, die Souvenirmaske
ist auf der Rückseite flach.

2



Gabriele Bono u.a.



Fastnacht und Masken im Lötschental

Das studentische Projekt
Unsere Interessensgebiete waren: Die Geschichte der Lötschentaler
Fastnacht; die Tschäggättä einst und heute; die Masken, ihre Herstellung, ihre

Veränderungen in Erscheinung und Verwendung von 1900 bis heute; die

Fastnacht der Nicht-Maskierten, der Mädchen und Frauen, was sie an der
Fastnacht mach(t)en und was sie ihnen bedeutet(e); die Kommerzialisierung
der Masken, ihre Verwendung für touristische und andere Werbezwecke.

Die Ergebnisse fassten wir für die Ausstellung in informativer Kurzform auf
Schrifttafeln zusammen; ausführlicher sind sie im Museum archiviert.

Zeichnungen der Tschäggättä von Schulkindern der 1. und 2. Klasse aus Kippel
und Ferden bereichern die Ausstellung um einen interaktiven Aspekt und
sollen junge Museumsbesucher zu gleichem Tun anregen.

Erfahrungen und Gewinn

Die Arbeit war in mehrfacher Hinsicht spannend und herausfordernd. Die
Praxisnähe bot nicht nur eine Abwechslung zum Unialltag, sie gab uns auch

gute Einblicke in ein mögliches Berufsfeld. Wir sahen vor Ort, dass neben

der Ausstellungstätigkeit vor allem viel Hintergrundarbeit zu leisten ist

(dokumentieren, inventarisieren, objektgerecht restaurieren und lagern,

publizieren, Beziehungsnetze aufbauen und pflegen u.a.m.), und wir erfuhren,

mit welchen Sachzwängen ein (kleines) Museum konfrontiert ist. Sehr

geschätzt haben wir die Freiheit, eigene Ideen in das Ausstellungsprojekt
einbringen zu können. Dass wir in vielen Teilgebieten Praxiserfahrung
sammeln konnten und als Studierende die Chance hatten, mit einem Projekt an

die Öffentlichkeit zu gelangen, war für uns der grosse Gewinn dieser

Museumsübung. Einzig die Entfernung zum Museum und den begrenzten
Zeitrahmen der Übung empfanden wir als Einschränkung, beides setzte

unserem Elan gewisse Grenzen.

Die Zeit für Planung und Umsetzung war sehr kurz. Glücklicherweise führte

die örtliche Freiwilligengruppe die baulichen Vorarbeiten für die Ausstellung

durch, so dass wir uns auf die Inhalte konzentrieren konnten. Unsere

Idee, bereits auf halber Treppe und vom Eingang her sichtbar eine grosse
Tschäggättu-Figur zu plazieren, liess sich umsetzen. Die «gfürchige» Gestalt
stimmt auf die Ausstellung ein und reizt zum Hinabsteigen. Im Vorraum
kann jeder selbst einmal «Tschäggättä» spielen und sich vor dem Spiegel
eine grosse Holzmaske aufsetzen. Bei der Auswahl der Masken für den

Ausstellungsraum ging es uns darum, das Schaffen der Maskenschnitzer und
Maskenmaler möglichst breit zu zeigen, d.h. Beispiele für die verschiedenen

Entstehungszeiten, Stile und Grössen zu präsentieren.
Bei der «Arbeit im Feld», bei den Gesprächen mit älteren und jüngeren Löt-
schentalern5, wurde deutlich: Fastnacht ist ein lebendiger Brauch, der, wie
andere Alltagsbereiche auch, auf soziokulturellen und sozioökonomischen
Wandel reagiert und sich dabei verändert.

5 Alle unsere Interviewpartnerinnen zeigten sich freundlich und gesprächsbereit. Das
Interesse an «ihrer» Fastnacht scheint für sie vertraut und normal zu sein und die
Fastnacht etwas, auf das sie stolz sind und von dem sie gern berichten.

4



Gabriele Bono u.a.

Nächtlicher Maskenlauf als Neuerung
So ist der nächtliche Tschäggättu-Loif am Fetten Donnerstag nicht
«traditionell». Er entstand erst Mitte der 1980er Jahre als Protestlauf, er war ein

Aufbegehren gegen die althergebrachte Verordnung, das Maskenlaufen auf
den Tag zu beschränken.6 Doch anders als früher, als noch alle Generationen
im bäuerlichen Familienbetrieb arbeiteten und die jungen Burschen tagsüber

Tschäggättä laufen konnten, waren die Jungen seit den 1950er Jahren

immer mehr auswärts tätig und kamen erst am Abend heim. Als ihr Antrag
an den Talrat, Maskenlaufen am Abend zu genehmigen, abgelehnt wurde,
gingen einige junge Männer trotzdem abends Tschäggättä laufen. Jahr für
Jahr wurden es mehr. Das Übertreten des Verbotes war eine Kraftprobe mit
den Autoritäten. Die Behörden sahen sich zum Eingreifen veranlasst und

publizierten Verbote (Kippel 1981, Blatten 1982, Wiler 1987). Ausnahmebewilligungen

gab es nur für jene Tschäggättä, die an Maskenprämierungen
teilnahmen (organisierte Saalfastnacht zu Gunsten diverser Vereinskassen).
Das schürte die Kontroverse nur noch mehr. War es die Hartnäckigkeit der

jungen Leute, war es deshalb, weil der Fremdenverkehrsverein den Reiz der
Tschäggättä für seine Zwecke entdeckte - Tatsache ist: Gegen den Tschäg-

gättä-baui am Schmutzigen Donnerstag wird seit den 1990er Jahren nicht
mehr opponiert. Er ist seither für Maskenläufer und Zuschauer ein nicht
mehr wegzudenkendes Ereignis an der lokalen Fastnacht. Am Tschäggättä-
Lauf nehmen heute nicht mehr nur die ledigen jungen Männer teil, wie es

früher ungeschriebenes Gesetz war, sondern alle, die Freude daran haben:

Männer jeden Alters und Zivilstandes, auch Kinder und Frauen, die inzwischen

etwa einen Drittel des Zuges stellen.

Rohheiten
Damals wie heute ist es die Freude der Tschäggättä, Angst einzujagen. Ältere

Interviewte erwähnten die früher ausgeprägtere Aggressivität der Tschäggättä,

schwächten dies aber jeweils mit dem Nachsatz ab, so schlimm sei es

nun doch nicht gewesen. Möglicherweise wollen sie «ihren» Fastnachtsbräuchen,

die so viel Aufmerksamkeit geniessen, keinen negativen Anstrich
geben oder tendieren zum Verdrängen des Unangenehmen. Heute seien die

Tschäggättä aber nicht mehr so wild und grob wie früher, heisst es unisono.

Die Jugend
Der Bunggel, ursprünglich auch Chlein Dorf genannt, war früher der Fast-

nachtsanlass der unter 20jährigen Mädchen. Sie trafen sich dazu tagsüber in

privaten Stuben. Der Bunggel hat heute nichts von seiner Attraktivität
verloren, wohl aber seinen vormals privaten Charakter. Bunggel ist Fastnachts-

Disco und findet in einem öffentlichen Lokal der Gemeinden statt. Die
Altersgrenze für den Bunggel ist offen geworden, hingehen kann, wer Spass

an Disco und Tanzen hat.
6 Maskierte durften nur unterwegs sein, bis die Kirchenglocken um 18 Uhr zum täglichen

Rosenkranzgebet läuteten. Das Betreten von Kirche und Friedhof war und ist ihnen
untersagt.

7 Abgeleitet von dorfun, was soviel heisst wie gemütlich schwatzen.

5



Fastnacht und Masken im Lötschental

Die Fastnacht der Frauen

Gross Dorf war früher der

Fastnachtsanlass für junge
Frauen über 20 Jahren. An
jedem Nachmittag der
Fastnachtszeit, ausser sonntags,

traf man sich ebenfalls

privat. Dabei wurden

selbstgebackene Chiächli-

ni, das typische Fastnachtsgebäck,

gegessen. Man
plauderte, machte Handarbeiten

und Musik und

tanzte. Meist habe man die

Handarbeit aber rasch zur
Seite gelegt, das Tanzen sei

attraktiver gewesen. Da
die Haustüren nie
abgeschlossen wurden, kamen

auch Tschäggättä und

Maschgini* bis hinein in
die Wohnstuben. Sie taten
es gern und häufig und
wurden jeweils mit Kaffee
bewirtet.
Einen einzigen Unterhal-
tungsanlass gab es früher,
an dem sich ledige Frauen

und Männer in der
Fastnachtszeit unverkleidet
trafen: Am Gidismentag oder

Gidiszischtag vor
Aschermittwoch war Fastnachtstanz

im Burger- oder
Gemeindehaus. «Das war das

Wichtigste, dass man in der

Fastnachtszeit auch einmal

tanzen gehen konnte»,
erinnert sich eine ältere Frau. Man hatte - oder fand dort vielleicht auch -
«so einen Schwärm».

Für die Leute in den Dörfern war (und ist) Fastnacht vor allem ein Fest, eine

Abwechslung im Jahr. Und - nicht unwichtig: «Fastnacht ist natürlich auch dazu

da, dass man mal was macht, was ausserhalb der Konventionen steht...»

Maschgini trugen alte Kleider und Larven. Es gab hibschi Maschgini, die lieb und
freundlich, und leidi, die grob und unfreundlich waren. Heute sind die schönen Maschgini,

auch hibschi Liit genannt, weitgehend verschwunden.

6



Gabriele Bono u.a.

Masken

Die Grösse der Tschäggättä-Masken fällt sofort auf: Es sind die grössten
Holzmasken in der Schweiz. Einen bestimmten Maskentypus, wie in anderen

Fastnachtsgegenden der Schweiz, gibt es aber nicht. Zum Fürchten müssen

sie aussehen, grimmig, dämonisch. Es sind durchwegs Phantasie-Physiognomien,

aber trotz ihrer Abnormitäten tragen sie immer anthropomorphe
Züge.
Das Material ist häufig Arvenholz (dt. Zirbelkiefer). Früher waren die

Tschäggättä-Masken nicht so stark oder gar nicht bemalt, erzählte uns ein

älterer Schnitzer. Für Farbe hätten die Leute kaum Geld gehabt. So hängte

man die Masken zum Schwärzen in den Rauch.

Früher waren viele Masken auch einfacher, gröber geschnitzt, weil die

Schnitzer nur wenige und primitive Werkzeuge hatten. Einige waren brettartig

flach und unbequem zum Tragen. Erst als die Werkzeuge vielfältiger
und feiner wurden, Hessen sich auch die Masken immer feiner ausarbeiten.

Echte Tierzähne9 werden erst seit den 1940er Jahren verwendet, vorher wurden

sie ins Holz geschnitzt. Alle Masken sind hinten mit einem Fell10 um-
fasst, das den Kopf des Trägers abdeckt.

9 Sie stammen in der Hauptsache von Kühen, manchmal sind es auch Schweinezähne.
10 Früher konnte es auch Sackjute oder anderes textiles Material sein.

7



Fastnacht und Masken im Lötschental

Markt und Werbung
Mit dem Bekanntwerden der Masken ausserhalb des Tales entwickelte sich

ein zweifaches Interesse am Schnitzen. Zum einen entdeckten die Schnitzer
eine zusätzliche Einnahmequelle für ihre oft kinderreichen Familien und
suchten aktiv für ihre Masken Abnehmer bei Museen und Sammlern. Zum
andern nahm die allgemeine Nachfrage sprunghaft zu. Eine eigentliche

8



Gabriele Bono u.a.

«Massenproduktion» begann in den 1940er Jahren. Die Lötschentaler Masken

wurden zum Souvenir- und Handelsartikel.
Souvenirlarven schnitzte man aus billigeren Hölzern, arbeitete sie kleiner
und rückseitig flach, beliess sie meist holzfarbig. Kopierfräsen beschleunigten

seit den 1950er Jahren den Herstellungsprozess noch weitergehend. Die
Gesichtszüge der Souvenirmasken waren mehr und mehr normiert. In den

1960er Jahren erreichte der Verkaufsboom seinen Zenit. Die Masken waren
allenthalben zu sehen: auf Bierdeckeln, auf Reklametafeln für Arzneiprodukte,

auf Tischsets, Servietten, Postkarten. Zunehmend wurde auch ausserhalb

des Tales produziert und vermarktet. Mit der Verbreitung der
schnellgefertigten Massenprodukte verblassten jene positiv besetzten Begrifflichkeiten,

die das Interesse an den Lötschentaler Masken einst geweckt hatten:

«Originalität» und «Authentizität». In den 1970er Jahren brach der Absatz
ein. Dennoch sind die Tschäggättä ein bedeutendes Stück schweizerischer

Vorzeigekultur geblieben; sie sind quasi Synonym für Schweizer Brauchtum
und Schweizer Kultur und werden an Anlässe im In- und Ausland delegiert.

Tschäggättä live
Darauf hatten wir uns schon im voraus gefreut. Eingestimmt am Vortag
durch das Einkleiden der grossen Tschäggättä-Figur in der Ausstellung,
wussten wir, welchen Kunstgriffen sie ihr imponierendes Äusseres11

verdankt. Doch beim Anblick der grossen, unheimlichen Gestalten im
nachtdunklen Blatten war plötzlich alles anders: Wir gestanden uns gegenseitig
ein, beklemmende Gefühle zu haben. Auf dem sparsam beleuchteten Platz

kamen immer wieder Tschäggättä auf uns zu und knurrten12. Allein schon

mit ihrer schieren Grösse, dem zottigen Fell und der unheimlichen Maske

ängstigten sie.

Es war ein sehr beeindruckendes Bild, als sich der Zug der Tschäggättä in

Bewegung setzte, und der ohrenbetäubende Klang von mehr als hundert
Treicheln bot dazu eine eindrückliche Klangkulisse. Immer wieder nahmen
Zuschauer mit spitzen Schreien fluchtartig Reissaus, wenn eine der Tschäggättä

plötzlich auf sie losging. Als der Zug den Ortsausgang hinter sich liess,

folgte ihm nur noch eine kleinere Gruppe von Zuschauern - wir waren
dabei. Der Weg durch die Nacht, hinunter nach Wiler, wurde von allen mehr
oder weniger schweigend unter die Füsse genommen. Doch im nächsten

Dorf wiederholte sich das Schauspiel von neuem: begeisterte Zuschauer und

Tschäggättä, die ganz in ihrem Element waren.

11 Zuerst wird ein nach links gedrehter Kittel angezogen. Damit wird vermieden, dass die
Kleidung jemanden verrät. Deswegen werden auch Beine und Schuhe mit Sackjute
umwickelt. Auf die Schultern wird über den Nacken weg ein sogenannter Puggl
(Buckel) gebunden, der die Silhouette der Gestalt massiv verbreitert. Darüber kommt
ein langes zottiges Fell, das den Körper vorn und hinten bis weit herunter einhüllt. Der
Ledergurt mit der Treichel wird über oder unter dem Fell getragen. Die Flände stecken
in Triämhändschen, umgestülpten Wollhandschuhen aus buntem Garn, bei denen die
Garnstumpen heraushängen.

12 Anders als in anderen Fastnachtsgegenden sprechen die Masken nicht, intrigieren auch
nicht.

9



Fastnacht und Masken im Lötschental

Die Hartnäckigkeit bei der Einführung des nächtlichen Tschäggättu-Laufs
und die Freude daran sind Zeichen dafür, dass das Maskenlaufen auch heute

noch ein Teil der gelebten Alltagskultur ist. Die Masken haben offenbar eine

starke emotionale Qualität und sind für viele Lötschentaler ein Gegenstand
ihres Selbstbewusstseins und ihrer Identität.

Wandel

Die Tschäggätta ist das Kernstück einer Fastnacht geblieben, die sich in
mancher Hinsicht verändert hat. In den Dörfern des Tales werden
Fastnachtsbälle organisiert, zur Fastnachtszeit gehört der «Bunte Abend» mit
Sketchen oder das Theater. Fastnachtsvereine sind entstanden und organisieren

das, was vorher informell ablief. Am jährlichen Fastnachtsumzug in
Wiler (eingeführt 1964) sieht man auch «moderne» Fastnachtsmasken und

-Verkleidungen, Guggenmusiggen von ausserhalb des Tales laufen mit.
Aber auch bei den Tschäggättä-Masken ist der Einfluss von aussen nicht zu
übersehen. Sowohl bei den Maskenträgern als auch bei den Maskenschnitzern

gibt es «Traditionalisten» und «Modernisten». Während die einen die

überlieferten Formen pflegen, probieren die anderen lustvoll Neues aus,
nehmen Einflüsse auf, die von einer anderen ästhetischen Sprache geprägt
sind. Ein Schnitzer sagte dazu: «Aber selbst wenn man für die Bestellung ein

Poster oder ein Filmheft hat, wenn man so eine Maske dann herausschnitzt,
sie mit Fell und Pelzen aufmacht, so verschwindet ihr «Hollywood-Anteil»,
sie ist dann viel eher eine Lötschentaler Tschäggätta.»

* * *

Herzlich danken möchten wir allen, die uns in unserer Arbeit unterstützt
haben: Unseren Interviewpartnerinnen im Lötschental, die uns Einblicke
ermöglichten in Maskenbräuche, Fastnachtswandel und in ihr ganz persönliches

Fastnachtserleben: Maria Bellwald-Siegen (*1929), Ried; Karl Bellwald
(*1926), Ried, Christoph Rieder (*1969), Wiler; Therese Ritler (*1930), Kip-
pel; Marie Seeberger-Jeitziner (*1927), Kippel; Moritz Siegen (*1936), Ried;
Ev-Marie Streit-Werlen (*1960), Ferden; Sara Streit (*1988), Ferden. Für
seine überaus hilfreiche Unterstützung in allen Belangen Werner Bellwald,
der uns mit seiner Veranstaltung im Rahmen des Wintersemesters 2003/04

viel Wissen für die Museumsarbeit vermittelt hat; Thomas Antonietti, der

uns als Konservator des Lötschentaler Museums vertrauensvoll wirken hess

und uns mit Rat und Tat zur Seite stand.

Gabriele Bono
Andrea Greter, Franziska Karpf, Dorit Unnasch, Tanja Paris, Michael Waser

Seminar für Volkskunde / Europ. Ethnologie der Univ. Basel

Literatur:
Antonietti, Thomas: 100 Jahre Geschichte der Masken. Neue Maskenschau im Lötschentaler

Museum. In: Walliser Bote 14.02.2004.

Bellwald, Werner: Alte Masken aus dem Lötschental. Fasnachtsmasken aus der Sammlung
des Rietbergmuseums. Katalog zur Ausstellung im Museum Rietberg, Zürich 1999.

10


	Fastnacht und Masken im Lötschental von 1900 bis heute

