
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Società svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 93 (2003)

Heft: [3]

Artikel: Zur Geschichte der Sterbekultur in der Schweiz : Kontinuitäten und
Brüche

Autor: Hugger, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1003975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1003975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paul Hugger

Zur Geschichte der Sterbekultur in
der Schweiz. Kontinuitäten und Brüche1

Die Kulturgeschichte des Todes, also der durch Tradition und Ritus
bestimmte Umgang mit Tod und Toten im Laufe der Jahrtausende und über
alle Breiten hinweg, gleicht einem Dschungel, in dem man rasch orientierungslos

wird. Ich versuche aus der Masse der Phänomene einzelne Aspekte

herauszugreifen und daraus einige allgemeine Erkenntnisse abzuleiten,
auf der Suche nach Kontinuitäten und Brüchen. Wenn dadurch das Interesse

am Thema aus historischer Sicht geweckt wird, wenn sich zeigt, dass wir
nicht am Ende einer ars moriendi stehen, sondern mitten in Wellenbewegungen

der menschlichen Kulturgeschichte, dass die Menschen heute viele
Elemente des Früheren aufnehmen und dies auch morgen noch tun werden
und dass wir so aus dem Studium des Vergangenen einen geschärften Blick
für die Analyse und das Verständnis des

Gegenwärtigen gewinnen und gelassener werden, dann ist

mein Ziel erreicht.
Im Januar und Februar 1878 sterben innerhalb
dreier Wochen in Rom König Victor Emanuel II.
und Papst Pius IX. Die fast gleichzeitigen Bestattungen

dieser Vertreter der weltlichen und der

geistlichen Macht und politischen Gegenspieler

Inhaltsverzeichnis

Zur Geschichte der Sterbekultur
in der Schweiz 113

Mitteilungen /Communications 122

1 Gekürzte Fassung eines Vortags an der Paulus-Akademie
Zürich (6. Februar 2003) anlässlich einer Tagung über
«Sterben - Tod -Trauer. Auf der Suche nach einer neuen
Kultur des Abschieds».

Buchanzeigen/
Annonces de parution 123

Ausstellungen /Expositions 129

113



Zur Geschichte der Sterbekultur

weisen sehr ähnliche Züge einer pompösen Inszenierung auf, deren
Elemente tief in die Kulturgeschichte des Abendlands zurückreichen. Die
Aufbahrung und die Bestattungszeremonien sind während mehrerer Wochen
das Hauptthema einiger Ausgaben der «Illustration. Journal Universel»

(Band 71,1878), mit einer Fülle von meist ganzseitigen Holzstichen. Die
Leichen liegen, tagelang aufgebahrt aber doch durch den Aufwand entrückt.

114



Paul Hugger

den Trauerbezeigungen des Volks bzw. der Gläubigen dargeboten, sie sind

geschmückt mit den Insignien ihrer Macht, es ist in beiden Fällen eine

eigentliche elevatio. Wir stehen auf dem Höhepunkt einer Bestattungskultur,
die den Tod - vor allem der Grossen - zu einem zentralen gesellschaftlichen
Ereignis macht, zum Mittelpunkt des öffentlichen Interesses, und zwar nicht
den Unfall- oder Katastrophentod, sondern das normale Abtreten von der
Bühne infolge Krankheit oder Alter.
Was hier in Rom vorging, war einerseits eine Demonstration von Macht, der
Macht einer Dynastie oder Institution; die Idee des Staates oder der Kirche
ist im Toten inkarniert und symbolisiert. Anderseits führen die Beispiele
eine Dramaturgie des Todes vor, wie wir sie uns heute kaum mehr vorstellen

können und wohl auch nicht mehr ertragen würden. Die Majestät des

Todes, der Todesgedanke rückt ins Zentrum des Lebens und Denkens einer

ganzen Nation oder Glaubensgemeinschaft.
Diese beiden Beispiele erlauben es mir, auf verschiedene Motive und
Elemente der europäischen Bestattungskulturen einzugehen und sie im

geschichtlichen Wandel zu kommentieren:
Erstens stehen sie für das, was in weiten Teilen Europas seit Jahrhunderten
üblich war, von St. Petersburg bis Lissabon und von Stockholm bis Neapel,
mit örtlichen Variationen natürlich, und dies über beide konfessionelle
Räume hinweg; Der Tod als gesellschaftliches «Event», um einen modernen
Ausdruck zu gebrauchen. Diese Events, symbolisiert in den Grossen dieser

Welt, strahlten nach allen Seiten aus und wirkten als Vorbilder, selbstverständlich

in sozialer Abstufung bis zur kleinsten Dosierung. Formen und

Inhalte wurden über die gesellschaftlichen Zwischenglieder vermittelt und

erreichten schliesslich, stark abgeschwächt, im späten 19. und frühen 20.

Jahrhundert auch die untersten Schichten in Form etwa des convoi funèbre.
Oben ein Beispiel von 1910 aus Kleinhüningen bei Basel. Selbstverständlich

115



Zur Geschichte der Sterbekultur

konnten sich die wirtschaftlich schwachen Schichten nicht den Aufwand
etwa des Hochadels leisten, aber geschmacksbildend waren die Vorbilder
dennoch. Als Beispiele von aufwendigen Bestattungsfeierlichkeiten in unserem

Land können jene von Bischof Gaspard Mermillod (1892) in Genf
angeführt werden, mit der Aufbahrung und dem Trauergottesdienst im
durch grosse schwarze Tuchfahnen ausgekleideten hohen Kirchenschiff,
oder weltlicher die Beerdigung von General Hans Herzog (1894), von der
ein Leporello erschien. Dass auch heute gewisse Bestattungen ein grosses
Interesse finden können, beweisen der Tod von Lady Diana und ihr Grab auf
einer kleinen Insel, das zu einem Publikumsmagnet geworden ist. Offenbar
verliert es gegenwärtig an Anziehungskraft, was lange für die Erinnerungskapelle

an die ebenfalls im Auto verunfallte belgische Königin Astrid
(11935) bei Küssnacht nicht zutraf, die heute noch, vor allem sommers, von
zahlreichen belgischen Touristen und Touristinnen besucht wird.
Zweitens: Das Gesetz der sinkenden Kulturschichten ist allgemein bekannt:
Vorbilder wirken von oben nach unten. Die neuere Kulturanalyse hat gewisse

Einschränkungen angebracht, wonach Einflüsse auch von unten nach

oben wirkten. Aber täuschen wir uns nicht: Selbst wenn Vertreter des

Establishments Elemente von unten aufnehmen, so werden diese meist uminterpretiert.

Nehmen wir das anonyme Gemeinschaftsgrab oder den jardin du

souvenir, wie es in der französischen Schweiz genannt wird. Als die ersten

Bestattungen dieser Art in der Moderne auftauchten, waren es nicht die

Unbemittelten, die sie wählten. Für diese galt noch lange das Reihengrab
mit einem ordentlichen Grabstein als Ideal. Es waren nonkonforme
Menschen, Intellektuelle, geistig oder gesellschaftlich unabhängige Personen, die

es sich leisten konnten, die Normen zu missachten, oft als Demonstration

gegen gedankenlose Konventionen. Die Verletzung der Normen, das Sich-

davon-Dispensieren, ist das Privileg der Betuchten.
Das anonyme Begräbnis, die Grabstätte ohne Name und Zeichen, war
jahrhundertelang das Los der unteren und mittleren Schichten, von der Spätantike

bis zum Spätmittelalter. Nur wenige, eine ganz dünne Schicht, konnten
sich ein Grab mit Erinnerungszeichen, einer Inschrift etwa, leisten, sei es in
den Kirchen selbst oder an deren Aussenwänden. Die Handwerkergilden
des Mittelalters hatten als erklärtes Ziel, den Mitgliedern ein standesgemässes

Leichenbegräbnis zu ermöglichen. So scheint sich in der Moderne der Kreis zu

schliessen, allerdings mit entgegengesetzter gesellschaftlicher Sinngebung.
Drittens: Bei den oben erwähnten römischen Begräbnissen ist der Tote im
Zentrum - der Tote, der zu schlummern scheint und entsprechend präpariert
wurde. Der Tod also als Schlaf. Nirgends entdecken wir das Schreckensbild
eines Totengerippes, des Sensenmannes, wie es jahrhundertelang, vor allem
im Barock, zum Bild der Öffentlichkeit gehörte. In diesem Sinn hat das 19.

Jahrhundert mit einer tausendjährigen Tradition gebrochen, wonach man
ein Leben lang in die hohlen Augen des Totenschädels schaute. Bereits
besteht die Tendenz, den Tod zu verschleiern. Gewiss, in den gottesdienstlichen

Texten war der Tod noch präsent, aber er erschien als Ereignis des

Übergangs, als Einladung zum Gericht und nicht als schauerlicher Vorgang

116



Paul Hugger

der Verwesung. Auf den Grabdenkmälern hatte jedoch bereits eine vom
Bürgertum inbrünstig aufgenommene Darstellung des Todes als die Elegie
des Schlafes begonnen.
Viertens: Die Knochenmänner, der Tod als Gerippe mit grinsendem Schädel,

sind jedoch nicht für alle Zeiten verabschiedet. Sie treten auch in der
Moderne auf, zeitweilig, in Phasen. Als ich die Materialien zum Buch «Meister

Tod» sammelte, war gerade eine solche Phase im Gang. Jugendliche

sprayten Totenschädel an die Wände, als Werbegag starrten Gerippe von
Plakatsäulen. Gewiss, die Motive und Intentionen sind im Vergleich zum
barocken Brauchtum andere. Wurde dort das Über- oder Endzeitliche anvisiert,

der Mensch in seiner Hinfälligkeit, so liegen die Gründe bei den

Jugendlichen sicher in einer psychischen Befindlichkeit dieses Alters, in der
Faszination des Todesgedankens, des Risikos. Der Werbung anderseits sind

alle Mittel recht, um Kaufanreize auszulösen. Noch immer wirkt das Gerippe

als Symbol der Vergänglichkeit und mahnt zum carpe diem, hier zum
raschen Konsum.

Und schliesslich sei an die Ausstellung der plastinierten Leichen des

Heidelberger Anatomen Gunter von Hagens erinnert, welche 1999/2000 in
Basel zum Erstaunen vieler Scharen von Besuchern anlockte und die bis

heute an andern Orten Kontroversen auslöst.

Fünftens: Die kulturellen «Moden» folgen sich immer schneller, das macht
die Entwicklung verwirrend. Letztlich gehen aber keine kulturellen
Grundelemente der Vergangenheit verloren. Wir müssen zwischen kleinen Wellen,
wie sie sich etwa beim Interesse fürs Makabre manifestieren, und den grossen

Wellen unterscheiden, die Jahrhunderte erfassen und von den Betroffenen

selbst kaum zu erkennen sind. Niemand kann mit Bestimmtheit sagen,
ob wir am Anfang einer neuen Sepulkralkultur stehen, die ihre eigenen
Strukturen entwickelt, Strukturen, welche einer modernen Gesellschaft mit
ihren neuen technischen Kommunikationsformen angepasst sind. Es gibt
dafür Hinweise:
Eine der auffälligsten gegenwärtigen Polaritäten liegt im Gegensatz von
Anonymität und Individualität, einerseits in der Tendenz, das Sterben und
den letzten Abschied des Menschen möglichst anonym zu gestalten, unter
Verzicht auf Besonderheiten - die Menschen also gleich im Tod, anderseits

im Bestreben, dem Vorgang einen spezifischen, individuellen Charakter zu

geben.
Im katholischen Ritus - um ein Beispiel für die Ausflachung zu nennen - gab

es früher eine Verabschiedung des Toten in Stufen, die rituell genau vorgegeben

waren: die Totenwache und die Bestattung mit der Totenmesse, der

Siebente, der Dreissigste und das Jahresgedächtnis, wobei immer wieder der
oder die Tote erwähnt und ins Bewusstsein der Gemeinschaft gerufen
wurde. Davon ist wenig übriggeblieben. Wir haben uns daran gewöhnt, dass

es immer häufiger heisst, die Beisetzung habe bereits im engsten privaten
Kreis stattgefunden.
Aber es gibt gegenläufige Erscheinungen. Lange Zeit waren z.B. die
Todesanzeigen von einer geisttötenden Gleichförmigkeit. «Wir haben die

117



Zur Geschichte der Sterbekultur

schmerzliche Pflicht...» oder so ähnlich tönte es. In den Westschweizer

Zeitungen ist dies immer noch der Fall, wie auch in manchen Deutschschweizer

Zeitungen. Es gibt jedoch auch andere Stimmen. Vor allem die «Neue Zürcher

Zeitung» wirkt hier innovativ. Die Tendenz geht weg vom gleichlautenden

Formeltext hin zum eigenwilligen Individualtext, der etwas von der
Einmaligkeit des oder der Verstorbenen und seiner Beziehungen zu Familie und
Freunden wiedergeben will. In der NZZ vom 18. Juni 2002 wendet sich ein

Klaus Fischer-Topsoe-Jensen, der mit 92 Jahren starb, an die Hinterbliebenen

und die übrigen Leser. Dass sich der Tote an die Lebenden wendet, um
sie zu trösten und um eine Bilanz des Lebens zu ziehen, hat Tradition. Der
«sprechende Tote» zieht sich als Phänomen durch die Jahrhunderte. Er trat
etwa bei den französischen compagnons boulangers auf, wo bei der Bestattung

ein Gefährte aus der Grube heraus einen tiefen Seufzer ausstiess, dem

die anwesenden Kameraden antworteten. Anderswo, etwa in Niederösterreich,

sprach ein Vorbeter oder Tischler beim Sarg namens des Toten, im

Engadin antwortete der Tote in der Leichenklage den einzelnen Verwandten,

er tröstete sie mit der Nachricht, dass es ihm gut gehe usw. Das wohl
berühmteste Beispiel stammt aus dem Kulturkreis der Tscheremissen, einer
heute verschwundenen Ethnie nordöstlich von Moskau.2

Ein weiteres Beispiel: Leidbildchen als Trauerandenken sind selten geworden.

Sie finden sich noch in einzelnen Regionen der Schweiz, etwa im
Oberwallis. Aber eine andere Gewohnheit scheint sich, gerade von diesen

Reliktregionen her, auszubreiten: die pro memoria, die Gedenkanzeigen in den

Zeitungen. Oft weisen sie ein Porträt auf. Sie drücken die Trauer der
Hinterbliebenen aus. Dabei wenden sich diese meist an den Toten selber. «Déjà
trois ans que tu nous as quittés» usw. Der Brauch findet sich vor allem in den

frankophonen Gegenden, aber auch in Zeitungen der Zentralschweiz, und

er breitet sich über die früheren konfessionellen Grenzen hinaus. In der
Tatsache, dass die Öffentlichkeit noch nach Jahren in die Trauer miteinbezogen
wird, äussert sich eine Gegenbewegung zur vielberufenen Anonymisierung.
Ein letztes, besonders deutliches Phänomen der Wiederkehr von längst

vergessen geglaubten Anschauungen und Praktiken liefert die Friedwald-Bewe-

gung. Sie bringt eine der neuesten und interessantesten Formen im
Bestattungswesen. Man kann den Vorgang als «Renaissance der Baummystik»
kennzeichnen. Die neue Friedhofsform begann 1998 mit einer ersten
Baumbestattung im Friedwald bei Mammern und breitete sich rasch über weite
Gebiete der Schweiz aus. 2001 waren es bereits rund dreissig Bestattungsplätze.

Der Vorgang ist folgender: Der Interessent wählt in einem zu diesem

Zweck gepachteten Waldstück einen Baum aus und erwirbt ihn, wobei der

Betrag bei 5000 Franken hegt. Der Baum erhält ein Nummernschild und
wird unter dem Namen des «Besitzers» registriert. Nach seinem Ableben
wird die Asche ins Wurzelwerk eingebracht, wobei die Angehörigen die

Zeremonie gestalten. Auf Wunsch kann auch die Asche eines Haustiers

zugegeben werden. Der Friedwald trägt ausser kleinen Schildern kein weite-

2 Vgl. dazu Paul Hugger: Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende. Eine ver¬
gleichende volkskundliche Studie. In: SAVk 65/1969,180-207.

118



Paul Hugger

res Zeichen: keine besonderen Wege, keine Kreuze, keine speziellen Blumen,
nichts unterscheidet ihn von einem gewöhnlichen Stück Wald. Der
Grundbesitzer verpflichtet sich, die Bäume während 99 Jahren stehen zu lassen.

Die Burgergemeinde Bern z.B. hat im März 2002 in ihren Waldungen fünf
Teilstücke dem Verein Friedwald verpachtet. Wie überall gab es auch hier
Stimmen dafür und dagegen. Für die einen entsprechen diese neuen
Bestattungsformen einem Bedürfnis moderner Menschen, andere erachten die

Abkehr von der gemeinschaftlichen Trauer in einem begrenzten Raum hin

zur privaten Trauer draussen im Wald als fragwürdig. Ohne Zweifel steht der
Gedanke des Friedwalds in der Verlängerung des Friedhofs als Naturpark,
wie er im 19. Jahrhundert und besonders seit den ersten Jahrzehnten des 20.

Jahrhunderts aufkam und im Waldfriedhof eine überzeugende Ausformung
erreichte. Es kommt aber neu die Vorstellung dazu, in der Symbiose mit dem

Baum ein gewisses Weiterleben zu erreichen. Wir sind meilenweit vom
Kirchhof als locus sacer entfernt, wo durch die Fürbitte der Heiligen himmlische

Gnadenströme den Verstorbenen zugute kommen. Und doch ist das

alles nicht so neu. Den meisten wohl unbewusst, lebt in der Bestattungsform
des Friedwalds ein alter Baumkult weiter, eine Baummystik, welche die tiefe
Verwandtschaft des menschlichen Lebens mit dem des Baumes betonte.

Und nochmals weitet sich der Blick, indem ich etwas zu den grossen Linien
in der Entwicklung der Sepulkralkultur sagen möchte, wie sie vor allem der
französische Historiker Philippe Ariès aufgezeigt hat. Ich beschränke mich
auf den Wandel seit dem Frühmittelalter, denn Kontinuitäten weiter zurück
lassen sich nicht belegen und sind rein hypothetisch. Ariès unterscheidet
drei dominante Phasen, denen er je einen Begriff zuordnet, der die jeweilige

Einstellung zum Tod charakterisiert. La mort apprivoisée zunächst, die

Periode, wo der Tod seinen Schrecken verliert und gleichsam vom Menschen

gebändigt wird. Es folgt eine Periode, für die es die Umschreibung la mort
ensauvagée gibt: Der Tod zeigt erneut sein furchterregendes Antlitz. Für die

Moderne wählt Ariès den Begriff la mort inversée, des tabuisierten,
verdrängten Todes. Mit dem Gegensatzpaar la mort de soi und la mort de toi
charakterisiert der Autor schliesslich eine Entwicklung, die sich im Lauf der

Zeit im Menschen selbst vollzog.
Bis ins 12. Jahrhundert hinein nimmt der Christ den Tod als etwas
Gottgegebenes und Selbstverständliches an. Das äussert sich auch darin, dass man
die seit der Antike ausserhalb der Siedlungen angelegten Grabstätten mehr
und mehr in den Bereich der Lebenden zurückführt. Kirche und Kirchhof
werden zum Schauplatz der Begräbnisse. Der Kirchhof hat eine vielfältige
Funktion, er ist auch Ort geselligen Tuns, von Märkten usw. Das ist natürlich

nur denkbar, wenn kaum Grabzeichen darauf stehen. Die Begräbnisstätte
bleibt weitgehend anonym, nur die Vornehmen haben im Kirchenraum oder
in den Kreuzgängen ihre Grabmonumente.
In den folgenden Jahrhunderten weckt die Vorstellung eines Fegefeuers das

Bedürfnis, etwas für die eigene Seelenruhe und die naher Verstorbener zu
tun. Der französische Historiker Jacques Le Goff hat die Geburt des

Fegefeuers ins 12. Jahrhundert angesetzt. Der Tod wird damit klerikalisiert, die

119



Zur Geschichte der Sterbekultur

Kirche und das Volk entwickeln reiche Riten zum Heile der Armen Seelen.

Die Gebete und Ritualhandlungen vermitteln das Bild des Todes als eines

Tors zu allenfalls qualvollen Orten der Reinigung.
Aufgrund entsprechender Vermächtnisse erwächst ein ganzes Sozialsystem,
das bis ins 17. und 18. Jahrhundert die Gesellschaft prägt: Vergabungen für
Schulen, Armenhäuser, Asyle etc. Das bürgerliche 19. Jahrhundert mit dem
sich etablierenden Sozialstaat bricht mit dieser Tradition. Nun sind visuelle
Formen der Wertschätzung und der Teilnahme erwünscht, Blumenspenden,
Kränze, Beileidsschreiben,Trauertafeln usw. Der heutige Verzicht auf solche
Äusserlichkeiten und der Hinweis, dass allfällige Spenden an karitative
Institutionen zu richten seien, knüpft in einem gewissen Sinne wieder an den

älteren Gewohnheiten an, allerdings ohne die religiöse Grundannahme.

In Deutschland und in der Schweiz bewirkt die Reformation dort, wo sie

greift, einen Kahlschlag der religiösen Riten rund um das Sterben - ein

Vorgang, der in Frankreich kaum ins Gewicht fällt. In den reformierten Territorien

werden die Kirchhöfe aufgehoben und als Friedhöfe ausserhalb der

Siedlungen verlegt. Damit sollte ein für allemal der Zusammenhang
zwischen religiöser Totenfürsorge und Sakralraum gekappt werden. Die christliche

Sepulkralkultur knüpfte so wieder bei den Anfängen in der Spätantike
an. Eine ähnliche Entwicklung trat in Frankreich erst im 18. Jahrhundert auf,

und zwar aus ganz anderen Motiven, die sich dann allerdings über ganz
Europa ausbreiteten. Die Menschen erfasste - unter dem Einfluss einer neuen
wissenschaftlichen Hygiene - das Grauen vor den grossen Totenfeldern in
den Städten, die oft überbelegt und verwahrlost waren. Das Verstricktsein
mit den Toten, die daraus erwachsenden Gefahren für die Gesundheit
erschienen unerträglich. In nächtlichen Aktionen hob man in Paris die

Stadtfriedhöfe aus und verlegte die Toten in periphere Anlagen, ein Prozess,

der bis weit ins 19. Jahrhundert hinein andauerte, zumal die neuen Friedhöfe

bald von den ausufernden Stadtsiedlungen wieder eingeholt wurden.
Die Ausgestaltung der Friedhöfe in Europa verlief im 19. Jahrhundert nach

Konfessionen unterschiedlich. Das evangelische Norddeutschland wurde in
diesen Jahrzehnten zum Promotor parkähnlicher Anlagen. Der landschaftliche

Freiraum führte zu einer neuen Grabmalkunst, die sich nicht mehr mit
der christlichen Symbolik begnügte. Auch das Grauen wich auf den Grabdenkmälern

einer elegischen Ästhetik: das Eingehen in eine Welt des Lichtes, in

einer Sphäre der Glückseligkeit, wo die Liebenden vereint sind. Die Stunde

der Romantik war angebrochen. Die nächsten Etappen folgten sich immer
schneller: die Waldfriedhöfe, mit dem Prototyp 1907 in München, dann die

Anlagen der Friedhof-Reformbewegung nach dem Ersten Weltkrieg, die

funktionalen Gräberfelder der Weimarer Republik, die auch unter dem
Einfluss der Kriegerfriedhöfe des Ersten Weltkriegs standen - Ausdruck einer
als demokratisch empfundenen Gesellschaft, die keine Klassenunterschiede
mehr kennen wollte. In der Moderne geht die Tendenz immer mehr zu

rasengeprägten Grabfeldern, Friedhöfen ganz ohne Grabmäler, in einer von
Architekten gestalteten Erinnerungs- und Erholungslandschaft. Diese

Entwicklung hat allerdings in den romanischen Ländern kaum ein Pendant.

120



Paul Hugger

«Auf der Suche nach einer neuen Kultur des Abschieds», so lautet das

Thema dieser Tagung. Aus meinen Ausführungen ergeben sich folgende
Schlüsse:

1. Vergangene Kulturelemente und Grundhaltungen sind kaum je gänzlich
verabschiedet. Sie tauchen immer wieder und unerwartet auf. Ohne den

Begriff des kollektiven Unbewussten zu strapazieren, scheint vieles in den

Grundbedürfnissen unserer Psyche und den entsprechenden
Ausdrucksmöglichkeiten, die ja nicht unbegrenzt sind, zu gründen. So flackert Ähnliches

immer wieder auf, meist mit unterschiedlicher Sinngebung. Es ist das

gleiche und doch nicht dasselbe.

2. Ohne Zweifel trachtet die gegenwärtige Gesellschaft nach einer neuen
Kultur des Abschieds. Aber es wird wohl nie mehr eine einzige, einheitliche,
für alle verbindliche Bestattungskultur geben. Wir formulieren also besser:

«Unterwegs zu neuen Bestattungskulturen». Diese werden gruppenspezifisch

sein, mit wesentlichen individuellen Abwandlungen. Der persönlichen
Kreativität wird weit mehr Raum gegeben sein als früher, wo die institutionellen,

vor allem die kirchlichen Vorgaben den Raster bestimmten. Letztlich
werden die neuen Abschiedsrituale (extrem traditionalistische Kreise natürlich

ausgenommen) Teil einer neuen «Volkskultur» sein, welche durch
Synkretismus charakterisiert sein wird.
3. Wie solche Rituale im einzelnen aussehen werden, können wir nur
hypothetisch annehmen. Ein Grundzug wird der erwähnte, stark individuelle und
individualisierende Zug sein. Die neuen Trauerkulturen werden weniger auf

gesellschaftlichen Zwängen und Konventionen beruhen. Sie werden sich

vielmehr an die je individuellen Bedürfnisse anpassen, dabei aber doch die

gesellschaftlichen Angebote nutzen. Denn täuschen wir uns nicht: Die
aufkommenden Bestattungskulturen werden in ihrer Gänze kaum individuell
selbstgestaltet und durchdacht sein. Die Menschen - gemäss einer verbreiteten

geistigen Trägheit und wohl auch Hilflosigkeit in schweren Momenten

- werden auch hier über vorgegebene Angebote froh sein. Sie werden sich

immer wieder hinter die Konventionen flüchten, die Sicherheit und Halt in
der Krise bieten. Vieles wird folglich auch hier zur Routine gerinnen. Das

zeigen schon viele Todesanzeigen in den heutigen Zeitungen, die zwar neue

Impulse aufgenommen, sie aber in ein «Normalticket» umgewandelt haben.

Dennoch bleibt der Schluss, dass neue Kulturen des Abschieds wohl bereits

angebrochen sind, dass wir Theoretiker vielleicht zu sehr in Vorstellungen
dessen, wie eine würdige Kultur des Sterbens und der Trauer aussehen soll,

befangen sind um zu sehen, dass die Menschen heute bereits in einer Vielzahl

von Formen Neues gestalten, das ihnen und ihrem Empfinden gemäss
ist. Auch wenn es nicht unserem Idealbild entspricht.3

Prof Dr. Paul Hugger, rue J.-Chardonne 9,1803 Chardonne

3 Vergleich zur Thematik auch Paul Hugger: Meister Tod. Zur Kulturgeschichte des Ster¬
bens in der Schweiz und in Liechtenstein. Zürich 2002.

121


	Zur Geschichte der Sterbekultur in der Schweiz : Kontinuitäten und Brüche

