Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Societa svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Volkskunde

Band: 93 (2003)

Heft: [3]

Artikel: Zur Geschichte der Sterbekultur in der Schweiz : Kontinuitaten und
Briche

Autor: Hugger, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1003975

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1003975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Paul Hugger

Zur Geschichte der Sterbekultur in
der Schweiz. Kontinuititen und Briiche!

Die Kulturgeschichte des Todes, also der durch Tradition und Ritus
bestimmte Umgang mit Tod und Toten im Laufe der Jahrtausende und iiber
alle Breiten hinweg, gleicht einem Dschungel, in dem man rasch orientie-
rungslos wird. Ich versuche aus der Masse der Phanomene einzelne Aspek-
te herauszugreifen und daraus einige allgemeine Erkenntnisse abzuleiten,
auf der Suche nach Kontinuitidten und Briichen. Wenn dadurch das Interes-
se am Thema aus historischer Sicht geweckt wird, wenn sich zeigt, dass wir

nicht am Ende einer ars moriendi stehen, sondern mitten in Wellenbewe-
gungen der menschlichen Kulturgeschichte, dass die Menschen heute viele
Elemente des Friiheren aufnehmen und dies auch morgen noch tun werden
und dass wir so aus dem Studium des Vergangenen einen geschirften Blick
fiir die Analyse und das Verstdndnis des Gegen-

wirtigen gewinnen und gelassener werden, dann ist Inhaltsverzeichnis
mein Ziel erreicht.
Im Januar und Februar 1878 sterben innerhalb Zur Geschichte der Sterbekultur
dreier Wochen in Rom Konig Victor Emanuel II. in der Schweiz 113
und Papst Pius IX. Die fast gleichzeitigen Bestat-
tungen dieser Vertreter der weltlichen und der Mitteilungen/Communications 122
geistlichen Macht und politischen Gegenspieler
Buchanzeigen/

! Gekiirzte Fassung eines Vortags an der Paulus-Akademie Annonces de parution 123

Ziirich (6. Februar 2003) anlésslich einer Tagung iiber

«Sterben — Tod — Trauer. Auf der Suche nach einer neuen

Kultur des Abschieds». Ausstellungen/ Expositions 129

113



Zur Geschichte der Sterbekultur

weisen sehr dhnliche Ziige einer pompdsen Inszenierung auf, deren Ele-
mente tief in die Kulturgeschichte des Abendlands zuriickreichen. Die Auf-
bahrung und die Bestattungszeremonien sind wihrend mehrerer Wochen
das Hauptthema einiger Ausgaben der «Illustration. Journal Universel»
(Band 71, 1878), mit einer Fiille von meist ganzseitigen Holzstichen. Die Lei-
chen liegen, tagelang aufgebahrt aber doch durch den Aufwand entriickt,

114



Paul Hugger

den Trauerbezeigungen des Volks bzw. der Gldubigen dargeboten, sie sind
geschmiickt mit den Insignien ihrer Macht, es ist in beiden Fillen eine
eigentliche elevatio. Wir stehen auf dem Hohepunkt einer Bestattungskultur,
die den Tod — vor allem der Grossen — zu einem zentralen gesellschaftlichen
Ereignis macht, zum Mittelpunkt des 6ffentlichen Interesses, und zwar nicht
den Unfall- oder Katastrophentod, sondern das normale Abtreten von der
Biihne infolge Krankheit oder Alter.

Was hier in Rom vorging, war einerseits eine Demonstration von Macht, der
Macht einer Dynastie oder Institution; die Idee des Staates oder der Kirche
ist im Toten inkarniert und symbolisiert. Anderseits fiihren die Beispiele
eine Dramaturgie des Todes vor, wie wir sie uns heute kaum mehr vorstel-
len konnen und wohl auch nicht mehr ertragen wiirden. Die Majestét des
Todes, der Todesgedanke riickt ins Zentrum des Lebens und Denkens einer
ganzen Nation oder Glaubensgemeinschaft.

Diese beiden Beispiele erlauben es mir, auf verschiedene Motive und Ele-
mente der europiischen Bestattungskulturen einzugehen und sie im
geschichtlichen Wandel zu kommentieren:

Erstens stehen sie fiir das, was in weiten Teilen Europas seit Jahrhunderten
iiblich war, von St. Petersburg bis Lissabon und von Stockholm bis Neapel,
mit Ortlichen Variationen natiirlich, und dies iiber beide konfessionelle
Réume hinweg: Der Tod als gesellschaftliches «Event», um einen modernen
Ausdruck zu gebrauchen. Diese Events, symbolisiert in den Grossen dieser
Welt, strahlten nach allen Seiten aus und wirkten als Vorbilder, selbstver-
standlich in sozialer Abstufung bis zur kleinsten Dosierung. Formen und
Inhalte wurden iiber die gesellschaftlichen Zwischenglieder vermittelt und
erreichten schliesslich, stark abgeschwicht, im spidten 19. und friithen 20.
Jahrhundert auch die untersten Schichten in Form etwa des convoi funébre.
Oben ein Beispiel von 1910 aus Kleinhiiningen bei Basel. Selbstverstidndlich

115



Zur Geschichte der Sterbekultur

konnten sich die wirtschaftlich schwachen Schichten nicht den Aufwand
etwa des Hochadels leisten, aber geschmacksbildend waren die Vorbilder
dennoch. Als Beispiele von aufwendigen Bestattungsfeierlichkeiten in unse-
rem Land koénnen jene von Bischof Gaspard Mermillod (1892) in Genf
angefithrt werden, mit der Aufbahrung und dem Trauergottesdienst im
durch grosse schwarze Tuchfahnen ausgekleideten hohen Kirchenschiff,
oder weltlicher die Beerdigung von General Hans Herzog (1894), von der
ein Leporello erschien. Dass auch heute gewisse Bestattungen ein grosses
Interesse finden konnen, beweisen der Tod von Lady Diana und ihr Grab auf
einer kleinen Insel, das zu einem Publikumsmagnet geworden ist. Offenbar
verliert es gegenwirtig an Anziehungskraft, was lange fiir die Erinnerungs-
kapelle an die ebenfalls im Auto verunfallte belgische Konigin Astrid
(t1935) bei Kiissnacht nicht zutraf, die heute noch, vor allem sommers, von
zahlreichen belgischen Touristen und Touristinnen besucht wird.

Zweitens: Das Gesetz der sinkenden Kulturschichten ist allgemein bekannt:
Vorbilder wirken von oben nach unten. Die neuere Kulturanalyse hat gewis-
se Einschrinkungen angebracht, wonach Einfliisse auch von unten nach
oben wirkten. Aber tduschen wir uns nicht: Selbst wenn Vertreter des Esta-
blishments Elemente von unten aufnehmen, so werden diese meist uminter-
pretiert. Nehmen wir das anonyme Gemeinschaftsgrab oder den jardin du
souvenir, wie es in der franzdsischen Schweiz genannt wird. Als die ersten
Bestattungen dieser Art in der Moderne auftauchten, waren es nicht die
Unbemittelten, die sie wihlten. Fiir diese galt noch lange das Reihengrab
mit einem ordentlichen Grabstein als Ideal. Es waren nonkonforme Men-
schen, Intellektuelle, geistig oder gesellschaftlich unabhéngige Personen, die
es sich leisten konnten, die Normen zu missachten, oft als Demonstration
gegen gedankenlose Konventionen. Die Verletzung der Normen, das Sich-
davon-Dispensieren, ist das Privileg der Betuchten.

Das anonyme Begribnis, die Grabstéidtte ohne Name und Zeichen, war jahr-
hundertelang das Los der unteren und mittleren Schichten, von der Spétan-
tike bis zum Spétmittelalter. Nur wenige, eine ganz diinne Schicht, konnten
sich ein Grab mit Erinnerungszeichen, einer Inschrift etwa, leisten, sei es in
den Kirchen selbst oder an deren Aussenwidnden. Die Handwerkergilden
des Mittelalters hatten als erklértes Ziel, den Mitgliedern ein standesgemaésses
Leichenbegribnis zu ermoglichen. So scheint sich in der Moderne der Kreis zu
schliessen, allerdings mit entgegengesetzter gesellschaftlicher Sinngebung.
Drittens: Bei den oben erwidhnten romischen Begribnissen ist der Tote im
Zentrum — der Tote, der zu schlummern scheint und entsprechend prépariert
wurde. Der Tod also als Schlaf. Nirgends entdecken wir das Schreckensbild
eines Totengerippes, des Sensenmannes, wie es jahrhundertelang, vor allem
im Barock, zum Bild der Offentlichkeit gehorte. In diesem Sinn hat das 19.
Jahrhundert mit einer tausendjdhrigen Tradition gebrochen, wonach man
ein Leben lang in die hohlen Augen des Totenschédels schaute. Bereits
besteht die Tendenz, den Tod zu verschleiern. Gewiss, in den gottesdienstli-
chen Texten war der Tod noch prisent, aber er erschien als Ereignis des
Ubergangs, als Einladung zum Gericht und nicht als schauerlicher Vorgang

116



Paul Hugger

der Verwesung. Auf den Grabdenkmilern hatte jedoch bereits eine vom
Biirgertum inbriinstig aufgenommene Darstellung des Todes als die Elegie
des Schlafes begonnen.

Viertens: Die Knochenménner, der Tod als Gerippe mit grinsendem Scha-
del, sind jedoch nicht fiir alle Zeiten verabschiedet. Sie treten auch in der
Moderne auf, zeitweilig, in Phasen. Als ich die Materialien zum Buch «Mei-
ster Tod» sammelte, war gerade eine solche Phase im Gang. Jugendliche
sprayten Totenschidel an die Winde, als Werbegag starrten Gerippe von
Plakatsdulen. Gewiss, die Motive und Intentionen sind im Vergleich zum
barocken Brauchtum andere. Wurde dort das Uber- oder Endzeitliche anvi-
siert, der Mensch in seiner Hinfélligkeit, so liegen die Griinde bei den
Jugendlichen sicher in einer psychischen Befindlichkeit dieses Alters, in der
Faszination des Todesgedankens, des Risikos. Der Werbung anderseits sind
alle Mittel recht, um Kaufanreize auszulésen. Noch immer wirkt das Gerip-
pe als Symbol der Vergénglichkeit und mahnt zum carpe diem, hier zum
raschen Konsum.

Und schliesslich sei an die Ausstellung der plastinierten Leichen des Hei-
delberger Anatomen Gunter von Hagens erinnert, welche 1999/2000 in
Basel zum Erstaunen vieler Scharen von Besuchern anlockte und die bis
heute an andern Orten Kontroversen auslost.

Fiinftens: Die kulturellen «Moden» folgen sich immer schneller, das macht
die Entwicklung verwirrend. Letztlich gehen aber keine kulturellen Grund-
elemente der Vergangenheit verloren. Wir miissen zwischen kleinen Wellen,
wie sie sich etwa beim Interesse fiirs Makabre manifestieren, und den gros-
sen Wellen unterscheiden, die Jahrhunderte erfassen und von den Betroffe-
nen selbst kaum zu erkennen sind. Niemand kann mit Bestimmtheit sagen,
ob wir am Anfang einer neuen Sepulkralkultur stehen, die ihre eigenen
Strukturen entwickelt, Strukturen, welche einer modernen Gesellschaft mit
ihren neuen technischen Kommunikationsformen angepasst sind. Es gibt
dafiir Hinweise:

Eine der auffilligsten gegenwartigen Polaritdten liegt im Gegensatz von
Anonymitédt und Individualitét, einerseits in der Tendenz, das Sterben und
den letzten Abschied des Menschen moglichst anonym zu gestalten, unter
Verzicht auf Besonderheiten — die Menschen also gleich im Tod, anderseits
im Bestreben, dem Vorgang einen spezifischen, individuellen Charakter zu
geben.

Im katholischen Ritus — um ein Beispiel fiir die Ausflachung zu nennen — gab
es frither eine Verabschiedung des Toten in Stufen, die rituell genau vorge-
geben waren: die Totenwache und die Bestattung mit der Totenmesse, der
Siebente, der Dreissigste und das Jahresgedéchtnis, wobei immer wieder der
oder die Tote erwidhnt und ins Bewusstsein der Gemeinschaft gerufen
wurde. Davon ist wenig iibriggeblieben. Wir haben uns daran gewdhnt, dass
es immer héaufiger heisst, die Beisetzung habe bereits im engsten privaten
Kreis stattgefunden. '
Aber es gibt gegenldufige Erscheinungen. Lange Zeit waren z.B. die Todes-
anzeigen von einer geisttotenden Gleichformigkeit. «Wir haben die

117



Zur Geschichte der Sterbekultur

schmerzliche Pflicht...» oder so dhnlich tonte es. In den Westschweizer Zei-
tungen ist dies immer noch der Fall, wie auch in manchen Deutschschweizer
Zeitungen. Es gibt jedoch auch andere Stimmen. Vor allem die «Neue Ziir-
cher Zeitung» wirkt hier innovativ. Die Tendenz geht weg vom gleichlauten-
den Formeltext hin zum eigenwilligen Individualtext, der etwas von der Ein-
maligkeit des oder der Verstorbenen und seiner Beziehungen zu Familie und
Freunden wiedergeben will. In der NZZ vom 18. Juni 2002 wendet sich ein
Klaus Fischer-Topsoe-Jensen, der mit 92 Jahren starb, an die Hinterbliebe-
nen und die iibrigen Leser. Dass sich der Tote an die Lebenden wendet, um
sie zu trosten und um eine Bilanz des Lebens zu ziehen, hat Tradition. Der
«sprechende Tote» zieht sich als Phanomen durch die Jahrhunderte. Er trat
etwa bei den franzdsischen compagnons boulangers auf, wo bei der Bestat-
tung ein Gefédhrte aus der Grube heraus einen tiefen Seufzer ausstiess, dem
die anwesenden Kameraden antworteten. Anderswo, etwa in Niederoster-
reich, sprach ein Vorbeter oder Tischler beim Sarg namens des Toten, im
Engadin antwortete der Tote in der Leichenklage den einzelnen Verwand-
ten, er trostete sie mit der Nachricht, dass es ihm gut gehe usw. Das wohl
beriihmteste Beispiel stammt aus dem Kulturkreis der Tscheremissen, einer
heute verschwundenen Ethnie nordostlich von Moskau.2

Ein weiteres Beispiel: Leidbildchen als Trauerandenken sind selten gewor-
den. Sie finden sich noch in einzelnen Regionen der Schweiz, etwa im Ober-
wallis. Aber eine andere Gewohnheit scheint sich, gerade von diesen Relikt-
regionen her, auszubreiten: die pro memoria, die Gedenkanzeigen in den
Zeitungen. Oft weisen sie ein Portrit auf. Sie driicken die Trauer der Hin-
terbliebenen aus. Dabei wenden sich diese meist an den Toten selber. «Déja
trois ans que tu nous as quittés» usw. Der Brauch findet sich vor allem in den
frankophonen Gegenden, aber auch in Zeitungen der Zentralschweiz, und
er breitet sich iiber die fritheren konfessionellen Grenzen hinaus. In der Tat-
sache, dass die Offentlichkeit noch nach Jahren in die Trauer miteinbezogen
wird, dussert sich eine Gegenbewegung zur vielberufenen Anonymisierung.
Ein letztes, besonders deutliches Phéanomen der Wiederkehr von léngst ver-
gessen geglaubten Anschauungen und Praktiken liefert die Friedwald-Bewe-
gung. Sie bringt eine der neuesten und interessantesten Formen im Bestat-
tungswesen. Man kann den Vorgang als «Renaissance der Baummystik»
kennzeichnen. Die neue Friedhofsform begann 1998 mit einer ersten Baum-
bestattung im Friedwald bei Mammern und breitete sich rasch iiber weite
Gebiete der Schweiz aus. 2001 waren es bereits rund dreissig Bestattungs-
plédtze. Der Vorgang ist folgender: Der Interessent wihlt in einem zu diesem
Zweck gepachteten Waldstiick einen Baum aus und erwirbt ihn, wobei der
Betrag bei 5000 Franken liegt. Der Baum erhilt ein Nummernschild und
wird unter dem Namen des «Besitzers» registriert. Nach seinem Ableben
wird die Asche ins Wurzelwerk eingebracht, wobei die Angehorigen die
Zeremonie gestalten. Auf Wunsch kann auch die Asche eines Haustiers
zugegeben werden. Der Friedwald trégt ausser kleinen Schildern kein weite-

2 Vgl. dazu Paul Hugger: Die Darstellung soeben Verstorbener durch Lebende. Eine ver-
gleichende volkskundliche Studie. In: SAVk 65/1969, 180-207.

118



Paul Hugger

res Zeichen: keine besonderen Wege, keine Kreuze, keine speziellen Blumen,
nichts unterscheidet ihn von einem gewohnlichen Stiick Wald. Der Grund-
besitzer verpflichtet sich, die Baume wihrend 99 Jahren stehen zu lassen.
Die Burgergemeinde Bern z.B. hat im Mirz 2002 in ihren Waldungen fiinf
Teilstiicke dem Verein Friedwald verpachtet. Wie iiberall gab es auch hier
Stimmen dafiir und dagegen. Fiir die einen entsprechen diese neuen Bestat-
tungsformen einem Bediirfnis moderner Menschen, andere erachten die
Abkehr von der gemeinschaftlichen Trauer in einem begrenzten Raum hin
zur privaten Trauer draussen im Wald als fragwiirdig. Ohne Zweifel steht der
Gedanke des Friedwalds in der Verldngerung des Friedhofs als Naturpark,
wie er im 19. Jahrhundert und besonders seit den ersten Jahrzehnten des 20.
Jahrhunderts aufkam und im Waldfriedhof eine liberzeugende Ausformung
erreichte. Es kommt aber neu die Vorstellung dazu, in der Symbiose mit dem
Baum ein gewisses Weiterleben zu erreichen. Wir sind meilenweit vom
Kirchhof als locus sacer entfernt, wo durch die Fiirbitte der Heiligen himm-
lische Gnadenstrome den Verstorbenen zugute kommen. Und doch ist das
alles nicht so neu. Den meisten wohl unbewusst, lebt in der Bestattungsform
des Friedwalds ein alter Baumkult weiter, eine Baummystik, welche die tiefe
Verwandtschaft des menschlichen Lebens mit dem des Baumes betonte.
Und nochmals weitet sich der Blick, indem ich etwas zu den grossen Linien
in der Entwicklung der Sepulkralkultur sagen mochte, wie sie vor allem der
franzosische Historiker Philippe Ariés aufgezeigt hat. Ich beschrianke mich
auf den Wandel seit dem Frithmittelalter, denn Kontinuititen weiter zuriick
lassen sich nicht belegen und sind rein hypothetisch. Ariés unterscheidet
drei dominante Phasen, denen er je einen Begriff zuordnet, der die jeweili-
ge Einstellung zum Tod charakterisiert. La mort apprivoisée zunichst, die
Periode, wo der Tod seinen Schrecken verliert und gleichsam vom Menschen
gebindigt wird. Es folgt eine Periode, fiir die es die Umschreibung la mort
ensauvagée gibt: Der Tod zeigt erneut sein furchterregendes Antlitz. Fiir die
Moderne wihlt Ariés den Begriff la mort inversée, des tabuisierten, ver-
driangten Todes. Mit dem Gegensatzpaar la mort de soi und la mort de toi
charakterisiert der Autor schliesslich eine Entwicklung, die sich im Lauf der
Zeit im Menschen selbst vollzog.

Bis ins 12. Jahrhundert hinein nimmt der Christ den Tod als etwas Gottge-
gebenes und Selbstverstindliches an. Das dussert sich auch darin, dass man
die seit der Antike ausserhalb der Siedlungen angelegten Grabstitten mehr
und mehr in den Bereich der Lebenden zuriickfiihrt. Kirche und Kirchhof
werden zum Schauplatz der Begridbnisse. Der Kirchhof hat eine vielféltige
Funktion, er ist auch Ort geselligen Tuns, von Mérkten usw. Das ist natiirlich
nur denkbar, wenn kaum Grabzeichen darauf stehen. Die Begrébnisstétte
bleibt weitgehend anonym, nur die Vornehmen haben im Kirchenraum oder
in den Kreuzgéngen ihre Grabmonumente.

In den folgenden Jahrhunderten weckt die Vorstellung eines Fegefeuers das
Bediirfnis, etwas fiir die eigene Seelenruhe und die naher Verstorbener zu
tun. Der franzosische Historiker Jacques Le Goff hat die Geburt des Fege-
feuers ins 12. Jahrhundert angesetzt. Der Tod wird damit klerikalisiert, die

119



Zur Geschichte der Sterbekultur

Kirche und das Volk entwickeln reiche Riten zum Heile der Armen Seelen.
Die Gebete und Ritualhandlungen vermitteln das Bild des Todes als eines
Tors zu allenfalls qualvollen Orten der Reinigung.

Aufgrund entsprechender Verméchtnisse erwéchst ein ganzes Sozialsystem,
das bis ins 17. und 18. Jahrhundert die Gesellschaft préigt: Vergabungen fiir
Schulen, Armenhéuser, Asyle etc. Das biirgerliche 19. Jahrhundert mit dem
sich etablierenden Sozialstaat bricht mit dieser Tradition. Nun sind visuelle
Formen der Wertschéitzung und der Teilnahme erwiinscht, Blumenspenden,
Krinze, Beileidsschreiben, Trauertafeln usw. Der heutige Verzicht auf solche
Ausserlichkeiten und der Hinweis, dass allfillige Spenden an karitative
Institutionen zu richten seien, kniipft in einem gewissen Sinne wieder an den
dlteren Gewohnheiten an, allerdings ohne die religiose Grundannahme.

In Deutschland und in der Schweiz bewirkt die Reformation dort, wo sie
greift, einen Kahlschlag der religiéosen Riten rund um das Sterben — ein Vor-
gang, der in Frankreich kaum ins Gewicht fillt. In den reformierten Territo-
rien werden die Kirchhofe aufgehoben und als Friedhofe ausserhalb der
Siedlungen verlegt. Damit sollte ein fiir allemal der Zusammenhang zwi-
schen religioser Totenfiirsorge und Sakralraum gekappt werden. Die christ-
liche Sepulkralkultur kniipfte so wieder bei den Anfdngen in der Spétantike
an. Eine dhnliche Entwicklung trat in Frankreich erst im 18. Jahrhundert auf,
und zwar aus ganz anderen Motiven, die sich dann allerdings iiber ganz Eu-
ropa ausbreiteten. Die Menschen erfasste — unter dem Einfluss einer neuen
wissenschaftlichen Hygiene — das Grauen vor den grossen Totenfeldern in
den Stéddten, die oft iiberbelegt und verwahrlost waren. Das Verstricktsein
mit den Toten, die daraus erwachsenden Gefahren fiir die Gesundheit
erschienen unertréglich. In néchtlichen Aktionen hob man in Paris die
Stadtfriedhofe aus und verlegte die Toten in periphere Anlagen, ein Prozess,
der bis weit ins 19. Jahrhundert hinein andauerte, zumal die neuen Friedho-
fe bald von den ausufernden Stadtsiedlungen wieder eingeholt wurden.
Die Ausgestaltung der Friedhofe in Europa verlief im 19. Jahrhundert nach
Konfessionen unterschiedlich. Das evangelische Norddeutschland wurde in
diesen Jahrzehnten zum Promotor parkédhnlicher Anlagen. Der landschaftli-
che Freiraum fiithrte zu einer neuen Grabmalkunst, die sich nicht mehr mit
der christlichen Symbolik begniigte. Auch das Grauen wich auf den Grabdenk-
milern einer elegischen Asthetik: das Eingehen in eine Welt des Lichtes, in
einer Sphére der Gliickseligkeit, wo die Liebenden vereint sind. Die Stunde
der Romantik war angebrochen. Die nichsten Etappen folgten sich immer
schneller: die Waldfriedhofe, mit dem Prototyp 1907 in Miinchen, dann die
Anlagen der Friedhof-Reformbewegung nach dem Ersten Weltkrieg, die
funktionalen Griberfelder der Weimarer Republik, die auch unter dem Ein-
fluss der Kriegerfriedhofe des Ersten Weltkriegs standen — Ausdruck einer
als demokratisch empfundenen Gesellschaft, die keine Klassenunterschiede
mehr kennen wollte. In der Moderne geht die Tendenz immer mehr zu
rasengeprigten Grabfeldern, Friedhofen ganz ohne Grabmaler, in einer von
Architekten gestalteten Erinnerungs- und Erholungslandschaft. Diese Ent-
wicklung hat allerdings in den romanischen Lindern kaum ein Pendant.

120



Paul Hugger

«Auf der Suche nach einer neuen Kultur des Abschieds», so lautet das
Thema dieser Tagung. Aus meinen Ausfithrungen ergeben sich folgende
Schliisse:

1. Vergangene Kulturelemente und Grundhaltungen sind kaum je génzlich
verabschiedet. Sie tauchen immer wieder und unerwartet auf. Ohne den
Begriff des kollektiven Unbewussten zu strapazieren, scheint vieles in den
Grundbediirfnissen unserer Psyche und den entsprechenden Ausdrucks-
moglichkeiten, die ja nicht unbegrenzt sind, zu griinden. So flackert Ahnli-
ches immer wieder auf, meist mit unterschiedlicher Sinngebung. Es ist das
gleiche und doch nicht dasselbe.

2. Ohne Zweifel trachtet die gegenwirtige Gesellschaft nach einer neuen
Kultur des Abschieds. Aber es wird wohl nie mehr eine einzige, einheitliche,
fiir alle verbindliche Bestattungskultur geben. Wir formulieren also besser:
«Unterwegs zu neuen Bestattungskulturen». Diese werden gruppenspezi-
fisch sein, mit wesentlichen individuellen Abwandlungen. Der personlichen
Kreativitdt wird weit mehr Raum gegeben sein als friither, wo die institutio-
nellen, vor allem die kirchlichen Vorgaben den Raster bestimmten. Letztlich
werden die neuen Abschiedsrituale (extrem traditionalistische Kreise natiir-
lich ausgenommen) Teil einer neuen «Volkskultur» sein, welche durch Syn-
kretismus charakterisiert sein wird.

3. Wie solche Rituale im einzelnen aussehen werden, kénnen wir nur hypo-
thetisch annehmen. Ein Grundzug wird der erwahnte, stark individuelle und
individualisierende Zug sein. Die neuen Trauerkulturen werden weniger auf
gesellschaftlichen Zwéngen und Konventionen beruhen. Sie werden sich
vielmehr an die je individuellen Bediirfnisse anpassen, dabei aber doch die
gesellschaftlichen Angebote nutzen. Denn tduschen wir uns nicht: Die auf-
kommenden Bestattungskulturen werden in ihrer Ginze kaum individuell
selbstgestaltet und durchdacht sein. Die Menschen — gemiss einer verbrei-
teten geistigen Trigheit und wohl auch Hilflosigkeit in schweren Momenten
— werden auch hier iiber vorgegebene Angebote froh sein. Sie werden sich
immer wieder hinter die Konventionen fliichten, die Sicherheit und Halt in
der Krise bieten. Vieles wird folglich auch hier zur Routine gerinnen. Das
zeigen schon viele Todesanzeigen in den heutigen Zeitungen, die zwar neue
Impulse aufgenommen, sie aber in ein «Normalticket» umgewandelt haben.
Dennoch bleibt der Schluss, dass neue Kulturen des Abschieds wohl bereits
angebrochen sind, dass wir Theoretiker vielleicht zu sehr in Vorstellungen
dessen, wie eine wiirdige Kultur des Sterbens und der Trauer aussehen soll,
befangen sind um zu sehen, dass die Menschen heute bereits in einer Viel-
zahl von Formen Neues gestalten, das ihnen und ihrem Empfinden gemiss
ist. Auch wenn es nicht unserem Idealbild entspricht.?

Prof. Dr. Paul Hugger, rue J.-Chardonne 9, 1803 Chardonne

3 Vergleich zur Thematik auch Paul Hugger: Meister Tod. Zur Kulturgeschichte des Ster-
bens in der Schweiz und in Liechtenstein. Ziirich 2002.

121



	Zur Geschichte der Sterbekultur in der Schweiz : Kontinuitäten und Brüche

