
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Società svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 89 (1999)

Heft: [4]

Artikel: Die Mittwinterbräuche in Hallwil : ein Beispiel für die Revitalisierung und
Erneuerung von Bräuchen

Autor: Kuhn, Brigitt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Brigitt Kuhn

Hie Mittwinterbriuche in Hallwii
Ein Beispiel für die Revitalisierung und Erneuerung von Bräuchen

In Hallwil im aargauischen Seetal

wird im Dezember und zu Beginn
des Januars ein reiches Brauchtum
gepflegt: diefünfMittwinterbräuche.

Die einzelnen Bräuche hatten

früher ein viel grösseres
Verbreitungsgebiet, heute ist der Zyklus
der fünf Mittwinterbräuche nur
noch in Hallwil so erhalten.1 Das

Dorf verdankt dies vor allem dem

Hallwiler Zigarrenfabrikanten
Hansjakob Suter (1921-1990), der

sich seit Ende der 1940er Jahre für
die Durchführung in ursprünglicher

Form einsetzte, die Bevölkerung

über die Tradition aufklärte
und sein Wissen jedes Jahr an die

jeweiligen Ausführenden weitergab.

Die Bräuche heute
Die Brauchtumskommission - pro Brauch zwei

erwachsene Verantwortliche - sorgt im
Einverständnis mit der Dorfbevölkerung dafür, dass die
Bräuche so bleiben, wie sie sich unter Suter

eingebürgert haben.

Chiauschlöpfe und Chlauswettchlöpfe
Nach Martini (11. November) holen Burschen und

einige Mädchen ihre Chlausgeissle hervor und
üben das Klopfen im Takt. Die Geissei besteht aus

dem etwa einen Meter langen Stock und der daran

befestigten drei bis fünf Meter langen Geissei. Seit
1968 findet am Sonntag vor dem Chlaustag ein

Wettkampf statt. Teilnehmen kann jeder, der klopfen

kann, unabhängig vom Wohnort. Obligatorisch
ist der Wettkampf für die Darsteller des Chlausja-
gens.2 Zwischen den Durchgängen ertönen Einlagen

von kleinen Gruppen sowie von ausser
Konkurrenz teilnehmenden Altmeistern (Männer und Frauen). Als Abschluss

knallen alle «Klopfer» wild durcheinander.

Chlausjage
Sechs 13- und 14jährige Knaben treffen sich im Geheimen, um die Rollen
der Chläuse zu verteilen: de Flerr, d Jumpfere, de Joggeli, de Root, de

Möörech und de Wächter. Alle tragen Maske, Schlittengerölle oder
Fuhrmannsgeschelle und schlagen mit einem Rossstäuber (Pferdeschwanz). Die
Masken (in Flallwil «Larve») stellte der Wettinger Larvenmacher Hans

Schmid 1948 her. Chlaustag ist in allen Gemeinden des Bezirks Lenzburg
nicht der 6. Dezember, sondern der Tag des Lenzburger Chlausmarktes

(zweiter Donnerstag im Dezember).

Angefeuert von den Chlausklöpfern rennen und lärmen die Chläuse am

Abend durch das Dorf und begehren bei jedem Haus Einlass. Die Eltern

1 Chiauschlöpfe und Silvesterfeuer gibt es heute in einigen Aargauer Gemeinden, Bär-
zeli in zwei und Chlausjage in einer. Ein Teil der Bräuche wird in ähnlicher Form auch
in anderen Orten der Schweiz und des Auslands durchgeführt. Das Wienechtchind gab
es immer nur in Hallwil.

2 1963 wurde beschlossen, dass die Chlausen chlöpfen können müssen, da die Zahl der
Chlauschlöpfer zurückging.

88



Mittwinterbräuche in Hallwil

geben ihnen im Hausgang Chlaussäcke für die Kinder. Damit kein Kind leer

ausgeht, hat d Jumpfere Süssigkeiten dabei. Drei der Chläuse schenken, die

anderen schrecken und tadeln. Sie verlassen das Haus erst, wenn sie etwas

Geld erhalten haben. Sind alle Häuser besucht, gehen die Chläuse ins Wirtshaus

zum gemeinsamen Nachtessen. Ein Teil des verbleibenden Geldes

kommt in die Brauchtumskasse, der Rest wird unter die sechs verteilt.

S Wienechtchind oder Wienechts-Chindli (24./25. Dezember)
Ausführende sind sieben Mädchen der 7. und 8. Klasse. Das älteste ist das

Wienechtchind, die anderen die Begleiterinnen. Jedes der Mädchen bringt
selbstgebackene Weihnachts-Chrömli mit. Das Wienechtchind trägt ein

weisses Kleid, einen dichten Schleier über dem Gesicht und eine Krone mit
Stern. Am 24. Dezember bei Dämmerung besuchen sie die eine Hälfte der

Häuser, am 25. die andere. Die Begleiterinnen in rosa Kapuzenmänteln singen
das mit dem Lehrer eingeübte Lied, während das Wienechtchind stumm allen
die Hand und den Kleinen Chrömli gibt. Beim Verlassen des Hauses erhalten

die Mädchen Geld. Einen Teil des Geldes teilen die Mädchen am Schluss

unter sich auf, einen Teil spenden sie meistens für einen guten Zweck.

Silväschtertrösche (31. Dezember)

Die Zahl der Drescher ist nicht festgesetzt. Sind es mehr als acht, wechseln
sie ab, da acht das Maximum ist, um zusammen zu dreschen. Die Drescher -
Männer zwischen 17 und 70 Jahren - üben schon vor Weihnachten zu
altbewährten, leise aufgesagten Sprüchen, die helfen, mit den Dreschflegeln in

Zweier- bis Achtergruppen im Takt zu dreschen.3 Zum Beispiel: Zweier:

«Mischtloch», Vierer: «meer tüend trösche». Um 23.40 Uhr wird auf dem

Bruderhübel der Holzstoss angezündet, den die Drescher errichtet haben.

Dann beginnt ein Drescher, und die anderen stimmen nach und nach ein, bis

alle acht dreschen. Gedroschen wird auf einem mit Klötzen unterlegten
Holzladen. Das Gepolter vermischt sich mit dem Singen und dem Glockenklang

der Umgebung. Kurz vor zwölf verstummen die Drescher, warten die

zwölf Schläge der Kirche ab, wünschen allen Anwesenden ein gutes Neues
Jahr und beginnen von neuem. Zur Zeit sind es zehn Drescher.

Bärzeli (2. Januar)4
Vierzehn erwachsene, in Hallwil wohnende Burschen bilden die Maskengesellschaft.

Jeder macht normalerweise acht bis neun Mal mit, die Verbleibenden

fragen die nächsten an. Es wird vereinbart, wer welches Kostüm
tragen wird. Jedes Jahr müssen einige Kostüme durch die Gruppe ersetzt wer-

3 Mit Dreschflegeln wurden früher die Getreidekörner aus den Ähren geschlagen. Der
eigentliche Flegel ist mit einem Lederband am Stiel befestigt. Damit sich die Drescher
bei der Arbeit nicht in die Quere kamen, sagten sie die Sprüche auf, eine Technik, die
auch in anderen Gebieten belegt ist.

4 Andernorts Berchtolds-, Bechtelis-, Bärchtelis oder Bäzelistag genannt. Der Name
könnte vom Hl. Berchtold, von bechten, bechtelen mit Lustbarkeiten feiern, vom
römischen Gott Bacchus) oder von der germanischen Göttin Berchta kommen, die
auch in Schweizer Sagen eine Rolle spielt.

89



Brigitt Kuhn

den, da das Material entweder nicht haltbar ist (Stächpalmig, Tannreesig)
oder beim Herumtollen stark leidet (Hobuspöönig, Straumaa). Auch die

Masken leiden, deshalb ersetzte man jene von 1948 im Jahr 1985 durch neue

von Hans Schmid jun.
Die Figuren sind: de Herr, d Jumpfere, de Speelchärtler, de Tannreesig, de

Stächpalmig (die «Grünen»), dr Alt, d Löö(r)tsch (Hexe), de Lompig, de

Straumaa, de Hobuspöönig (die «Dürren») sowie das Kamel mit zwei

Kamelführern. Am Nachmittag des Bärzelistages rennen und springen die

Bärzeli durch die Strassen, gebrauchen ihre Requisiten (Raren, Stecken und

Schweinsblasen) und sammeln Geld für das anschliessende Essen. Die eher

stacheligen Umarmungen des Stächpalmig und des Tannreesig gehören
ebenso dazu wie die Wasserspritzer der Löötsch und die Kapriolen des

Kamels (legt sich auf der Strasse nieder, setzt sich jemandem auf den Schoss,

etc.). Am späteren Nachmittag werden auch Nachbardörfer besucht.

Die Erneuerung von 1948 und spätere Veränderungen
Ist von Revitalisierung die Rede, stellt sich die Frage nach dem Alter des

Brauches und den Quellen. Der älteste auffindbare Beleg sagt jedoch
meistens noch nichts über das effektive Alter des Brauches aus. Bei Bräuchen
sind die ältesten Belege oft Verbote. Keiner der Hinweise, die ich zu den fünf
Bräuchen gefunden habe, ist älter als zweihundert Jahre.

1948 waren die fünf Hallwiler Bräuche zum Teil eingeschlafen oder hatten
sich gegenüber früher verändert. Fasziniert von der Basler Fasnacht begann
Suter sich stärker für die Bräuche zu interessieren. Er besuchte einen Kurs

der Schweizerischen Gesellschaft für das Volkstheater, in dem Dr. Oskar
Eberle5 einen Vortrag über Bräuche hielt und Suter ermunterte, Material zu
den Hallwiler Bräuchen zu sammeln und sie wieder durchzuführen. Suter

befragte ältere Leute und studierte die Dorfchronik.6 Massgebend für seine

Aktivitäten waren also die letzten zwei Generationen und das Wissen, dass

die Bräuche «uralt» sind. Aufgrund dieser Ergebnisse liess er die Masken
nach den Skizzen von Hedy Eberle-Giger herstellen. Zu deren Finanzierung
versandte die 1949 gegründete «Vereinigung zur Erhaltung alter Volksbräuche»

einen Bettelbrief an alle Hallwiler, in dem die Bräuche beschrieben

wurden. Weil aber «gewisse Bräuche arg verwässert wurden» oder
verschwunden seien, müsse jetzt etwas unternommen werden, sonst sterbe

«unser tausendjähriges Brauchtum» gänzlich aus.

Um die Bräuche den Hallwilern und anderen Interessierten vorzustellen,
nutzte Suter die Generalversammlung der historischen Vereinigung Seetal,

die 1949 in Hallwil stattfand. Die Bräuche wurden aufgeführt und von Suter

erklärt, die Schweizerische Film-Wochenschau nahm das Ganze auf. Das

Interesse war enorm, und die Masken erregten allgemeine Bewunderung.

5 Oskar Eberle, 1902-1956. Theaterwissenschafter, Dramatiker, Festspielregisseur.
Bedeutender Regisseur nationaler Festspiele. Verheiratet mit der Malerin Hedy Giger.

6 Ab 1929 von verschiedenen Chronisten erstellt; handgeschrieben, ergänzt mit Zei¬
tungsartikeln, Fotos usw.

90



Mittwinterbräuche in Hallwil

Suters Brauchtumspflege hatte stets zwei Pfeiler: einerseits die Überwachung

der Bräuche, anderseits die Öffentlichkeitsarbeit. 1958 und 1982

erschienen bebilderte Broschüren, die an alle Haushaltungen gingen und

jeweils den Neuzuzügern überreicht wurden.7

Was erneuerte und änderte Suter nun konkret?
Beim Chlauschlöpfe änderte Suter nichts, zeigte aber die richtige
Handhabung der Geissei. 1968 führte er auf Wunsch der Jugendlichen den

Wettkampf ein.

Die Gruppe der Chlausen wollte nur noch zu fünft losziehen, weil dann auf
den einzelnen mehr Geld falle. Anstelle des Möörech war ein Samichlaus

getreten. Suter erkannte diese «ersten Signale des Zerfalls», ergänzte die

Gruppe wieder auf die sechs ursprünglichen Figuren und organisierte neue
Masken und Kostüme.
Die Begleiterinnen des Wienechtchind erhielten helle Mäntel. Weil es oft
Streit gegeben hatte, wer das Wienechtchind sein dürfe, führte Suter ein, dass

diese Ehre jeweils dem ältesten der Mädchen zufallen sollte.

Das Silväschtertrösche fand seit etwa zwanzig Jahren nicht mehr statt. Suter
lehrte die Burschen und Männern dreschen.

Die Entwicklung der Bärzeli ist für unser Thema die interessanteste, nicht

nur weil Suter Altes wieder einführte und zusammen mit den Darstellern
neue Figuren hinzunahm, sondern auch weil die Veränderungen in mehreren

Etappen erfolgten und in einem Interview8 dokumentiert sind.

Nach Auskunft älterer Leute gehörten Tannriisig, Stächpalmig, Speelchärtler,

Lörtsch, Herr und dumpfere zur Maskengruppe. Suter nahm neu das Kamel
und zwei Kamelführer hinzu, die allerdings nur Warenhausmasken trugen.
Das Kamel war keine Erfindung von Suter, es ist für Lenzburg anfangs 20.

Jahrhundert bezeugt und erschien in Hallwil vorher in der Silvesternacht
und manchmal auch an Neujahr oder Bärzeli, aber immer nur in Häusern. In
der Broschüre von 1958 erwähnt Suter, dass eine Volksüberlieferung die
Herkunft des Kamels erkläre: «Ein Ritter von Hallwyl ritt einst von einem

Kreuzzug ins heilige Land auf einem Kamel in seine Heimat zurück. Zu
Hause angelangt, schenkte er das edle Tier den Haubuern (Hallwilern) aus

Dankbarkeit für ihre während seiner Abwesenheit der Schlossherrschaft

geleisteten Dienste. Zum Andenken an dieses denkwürdige Ereignis wird
seither alljährlich am Bärzelitag ein Kamel im Dorf herumgeführt.» Suter

«gesteht» im Interview mit Garo, er habe die Geschichte erfunden.
Etwa 1951 lief der Hobelspöönig mit. Suter meint auf die Frage nach dem
Grund: «Jemand hat es ihm gesagt», und beim Eierleset sei er ja auch gang
und gäbe.
1967 zogen zwei südamerikanische Figuren mit den Bärzeli mit, was in der

Zeitung sehr kritisiert wurde. Im folgenden Jahr wurde die Gruppe um drei

7 1992 gab die Gemeinde eine überarbeitete Fassung heraus: Text von 1982 mit neuen
Fotos.

8 Das Gespräch führte Volkskunde-Lizentiand Rudolf Garo 1971, der Suter gut kannte.

91



Brigitt Kuhn

«traditionelle» Gestalten erweitert: dr Alt, Straumaa und Lompig. Ob die

Bärzeli Suter wegen weiterer Figuren anfragten oder ob er nach Bärzeli
1967 mit seinen Ideen zu ihnen ging, ist aus dem Interview nicht ersichtlich.
Suter sagt dazu, er habe schon länger das Gefühl gehabt, es müsse eine gerade

Zahl Figuren sein. Er nahm Kontakt auf mit Effingen9, deren Eieraufleset

zum Teil dieselben Figuren hat wie Hallwil. «Die sagten mir, welche Figuren

sie hätten. Nämlich die <Grünen> und die <Dürren>. Dachte, oha jetz
hesch äs! Muss doch auch bei uns so sein.» Tannreesig und Stächpalmig sind

grün, also fehle bei den Dürren noch einer neben dem Hobuspöönig. «Der
Straumaa war die Ergänzung.» Damit die Figur beweglicher war als der Effi-

ger «Straumuni» und weniger beschädigt werden konnte, heftete man in

Hallwil das Stroh aussen an den Anzug, statt ihn damit zu stopfen. Den
fehlenden Partner der Lörtsch entnahm Suter einer Chlausengruppe, wie sie

auch in Refenthal (Gränichen, Bezirk Aarau) bekannt ist: der Alte und die

Alte.
Jetzt fehlte nur noch der Gegenspieler zum Speelchärtler. Suter zitiert dazu

Karl Meuli.10 Am beliebtesten und häufigsten sei das Lumpenkleid, das nicht
eine Verfallserscheinung sei, «sondern ein alt hergebrachtes, echtes und sehr

weit verbreitetes Maskenkleid». Die bunte Rautenmusterung des Arlecchino
sei eine Stilisierung des Lumpenkleides. Suter betont das Wort «echtes». Da
die Spielkarten eine Abwandlung des Rautenmotivs sind, der Speelchärtler
also eine Art Arlecchino ist, schlägt Suter als neue Figur den ursprünglichen
Arlecchino vor. Die Bärzeligesellschaft ist einverstanden, will ihn aber mit
Lumpen machen und nennt ihn «Lompig». Auch er erhält, wie die anderen

ergänzten Figuren, ein Maske von Schmid. Dass die Gruppe damit vollständig

war, wurde auch von ihr so empfunden. Deshalb steht 1986 in der

Zeitung Der Wynentaler: «Eine fremde Figur wäre nicht zugelassen.»

Früher gab es als fünfzehnte Figur den Clown, der nur geschminkt war, weil
Suter und die Bärzeli ihn als nicht zur Gruppe gehörend empfanden. Er
sammelte das Geld ein, denn «keiner der traditionellen Gruppe soll das

Geld kassieren», sagte Suter. Diese Begründung ist eigenartig. Wenn das

Heischen schon traditionell ist, sollen doch auch die Figuren selber heischen,

wie dies beim Chlausen und beim Wienechtchind der Fall ist. Anfangs der

siebziger Jahre wurde der Clown weggelassen, Speelchärtler und Lompig
übernahmen das Sammeln.
1979 musste der Speelchärtler neu genäht werden, da er auch deutsche

Spielkarten aufwies, die im Berner Aargau nicht gebräuchlich sind.

Die Bedingungen «ledig, Mitglied eines Vereines und Einwohner von Hallwil»

wurden vor einigen Jahren mangels geeigneter Kandidaten auf
«Einwohner von Hallwil» reduziert.

9 Suter animierte die Effinger, ihre Masken auch bei Schmid machen zu lassen, anstatt
Warenhausmasken zu tragen. Die Effinger befolgten den Rat.

10 Schweizer Masken, Zürich 1943, Kapitel über Sarganserland, S. 24f.

92



Mittwinterbräuche in Hallwil

Schlussbemerkungen
Suter war als Fabrikant eine Autorität im Dorf und er ging - die Bräuche
betreffend - nicht immer mit allen einig. Er war mit den Ausführenden

streng und begründete das folgendermassen: «In einem Brauch braucht es

auch Ordnung, an die man sich halten kann. Sonst gibt es Anarchie und
Auflösung. Wenn eine Leistung verlangt ist, steigt der Respekt und die Achtung
vor dem Brauch.»

Er war dagegen, dass die Bräuche auswärts zur Schau gestellt wurden. Die
Bräuche bedeuten ein Stück Dorfkultur, deshalb waren Suter auswärtige
Besucher eigentlich unerwünscht. So nennt er 1957 die ersten Presse-Fotografen

am Bärzeli «unerwünschte, lästige Gilde». Den jährlichen
Fotografenbesuchen folgte jedoch bald eine immer grösser werdende Schar von
auswärts hergereister Schaulustiger.
Suter spricht schon 1971 davon, die Verantwortung zu delegieren, weil die

Bräuche sich selbst erhalten müssten. Er fühlte sich jedoch niemandem
verantwortlich, und so machte er weiter. In den achtziger Jahren glaubte er, die

Bräuche würden nach seinem Tod verschwinden. Gemeinderat Manfred
Urech-Lüscher setzte deshalb - gegen den Willen Suters - 1989 die
Brauchtumskommission ein. Jeder Brauch erhielt zwei erwachsene Verantwortliche,

Masken und Kostüme kamen ins Gemeindehaus.

Lie. phil. Brigitt Kuhn, Passwangstrasse 6, 4059 Basel

Die Autorin hat an der Neueinrichtung der Dauerausstellung im Museum Schloss Hallwyl
mitgewirkt. Dort ist auch ein Videofilm zu sehen, der unter dem Titel Lumières et Ténèbres

en Argovie 1996 für das Westschweizer Fernsehen gedreht wurde. Ausserdem ist als

Band 1 der Reihe «Führer zur Ausstellung im Schloss Hallwyl» eine sehr lesenswerte
Broschüre zu «Brauchtum und Gewerbe im Seetal» erschienen.
Das Museum ist den Winter über geschlossen und erst ab 1. April 2000 wieder offen.

93


	Die Mittwinterbräuche in Hallwil : ein Beispiel für die Revitalisierung und Erneuerung von Bräuchen

