Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Societa svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Volkskunde
Band: 87 (1997)

Artikel: Gegen die Eintonigkeit...

Autor: Bausinger, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004045

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gegen die Eintonigkeit...

Professoren, so heisst es, pflegen nicht nur bei Adam und Eva zu beginnen,
sondern auch zogernder und langsamer zu werden, je mehr sie sich der Ge-
genwart nihern. Da mein Thema auf die Gegenwart und in die Zukunft zielt
(Aufgaben weisen im allgemeinen nicht in die Vergangenheit), lige es im
Blick auf diese Gefahr nahe, frisch-frohlich im Jahr 1996 einzusetzen und
Denkmadler Denkmiler sein zu lassen. Aber der Anlass unseres Treffens ist
nun einmal ein Jubildum, und wenn es vitale Verbindungen zwischen 1896
und 1996 gibt, wire es falsch, sie zu ignorieren.

Ich werde also zunichst zuriickgehen in die Zeit der Griindung der Schwei-
zerischen Gesellschaft fiir Volkskunde, werde aber meine historischen Be-
dirfnisse ziigeln und die vorangegangene dialogische Reise durch ein Jahr-
hundert nicht durch eine langweilige Einzelreise erganzen. Ich versuche
keine Verlaufs- und Entwicklungsgeschichte der Volkskunde und der Volks-
kundlichen Gesellschaft zu geben; ich suche vielmehr nur den Startpunkt
einzugrenzen und zu fragen, ob und wo sich daran auch heute noch ankniip-
fen lasst, suche die gegenwirtige Situation freilich auch kontrastiv zu be-
stimmen.

Sucht man nach den Ursachen fiir die Entstehung der SGV, dann ist zunichst
an jene Formulierung zu erinnern, die in §3 der Satzung stand und dort 72
Jahre unverandert geblieben ist: die Griindung diente dem Zusammen-
schluss (1896 hiess es noch: dem engerenn Zusammenschluss) aller Freunde
schweizerischer Volkskunde. 1969 wurde eine Anderung vorgenommen;
nun war vom Zusammenschluss der interessierten Kreise die Rede, was nicht
nur distanzierter klingt, sondern auch unbestimmt; in der heute giiltigen Ver-
sion der Satzung wird von interessierten Personen gesprochen.

Freunde der Volkskunde — es gab sie: Personen, die lokale und regionale
Uberlieferungen sammelten, in die Vergangenheit zuriickverfolgten oder
neu inszenierten; nicht immer und nicht nur aus wissenschaftlichem Interes-
se, sondern aus Freude an der Kraft und Farbigkeit des Vergangenen und des
Noch-Lebendigen: Freunde der Volkskunde. ..

Durchstosst man diese — eindrucksvolle, aber nicht sehr spezifische — Szene-
rie, dann zeigen sich Hintergrundmotive, von denen ich drei herausstellen
mochte:

Erstens ein nationales Motiv. Es bleibt in der Volkskunde, bleibt auch den
Volkskundlern oft verborgen, weil das Interesse, die Zuwendung ja tiberwie-
gend kleinrdumigeren Traditionen gilt. Dazu kommt, dass die zentrifugale
Strukturierung in der Schweiz besonders ausgepragt ist oder war; Richard
Weiss deklariert 1946 in seiner «Volkskunde der Schweiz»: Die Schweiz ist
kein Nationalstaat; er fugt hinzu, der schweizerischen Volkskunde fehle des-
halb die nationale oder nationalistische Zielsetzung. Diese Feststellung war
vor dem Hintergrund vor allem der militant-teutonischen Ausfille der deut-
schen Volkskunde verstandlich, muss aber relativiert werden. Auch und ge-

12



rade in der Schweiz gab es das merkwiirdige, effektive Zusammenspiel von
Vielfalt und Einheit.

Bei der Formulierung meines Vortragsmottos — Gegen die Eintonigkeit —ha-
be ich an Gottfried Keller gedacht, der im «Fihnlein der sieben Aufrechten»
schreibt: Wie kurzweilig ist es, dass es nicht einen eintonigen Schlag Schwei-
zer, sondern dass es Ziiricher und Berner, Unterwaldner und Neuenburger,
Graubiindner und Basler gibt, und sogar zweierlei Basler. Dies ist nicht nur
ein Lob der kurzweiligen Vielfiltigkeit, sondern auch ein Bekenntnis zur
Einheit. Nationalstaat hin oder her —jedenfalls war aus dem Staatenbund ein
Bundesstaat geworden, fiir den Handlungsbedarf bestand und der Loyalitit
brauchte. Die kulturelle Ausdifferenzierung, die in der Schweiz tiber Sprach-
grenzen weg fuhrte, wurde — auch! — als Kompositionselement des integrier-
ten Ganzen verstanden.

Wenn von Hintergrundmotiven die Rede ist, dann heisst dies, dass sie oft nur
sparlich oder gar nicht explizit thematisiert wurden, dass sie aber doch wirk-
sam waren. Fiir das nationale Motiv gilt das im Blick auf die Griindung und
das Wirken der SGV mindestens teilweise. Sehr viel ausgeprigter gilt es fiir
das zweite Motiv, das sich nicht iiber einen einzelnen Begriff etikettieren
ldsst.

Wenn man in Philipp Sarasins exemplarischer stadtgeschichtlicher Studie
«Stadt der Burger» liest und sich zudem die Bilder (von der Schulerverbin-
dung bis zur familiiren Hochzeit, vom Pferderennen bis zum Festspiel) an-
sieht, dann ist man beeindruckt und (zumindest als Nicht-Basler) auch etwas
irritiert von der Massivitat, mit der sich in den Jahrzehnten vor der Jahrhun-
dertwende die grossbiirgerliche Schicht prisentierte und ihre eigene, auf Ge-
diegenheit und Tradition bedachte Kultur entwickelte. Die haute bourgeoi-
sie war die eindeutig herrschende Schicht, und sie brauchte eine Legitima-
tionsbasis, zumal sie sich in einer rasch wandelnden Gesellschaft zu
bewihren hatte. Sarasin schildert die demographischen und sozialen Veran-
derungen, und er stellt selbst die Frage: Welche Strategien entwickeln die
Besitzbiirger gegeniiber einem Proletariat, das durch den Wechsel der Ge-
sichter gesichtslos und durch seine Unstetigkeit nicht integrierbar erscheint?
Eine dieser Strategien war es, sich nicht auf diese neuen, unsteten Unter-
schichten zu beziehen, sondern auf die alten, die in einer stabilen stindischen
Struktur ruhenden Unterschichten. In Kreisen des Burgertums war wenig
vom Proletariat die Rede, das als ungeformte, gesichtslose Masse galt, viel
dagegen vom Bauern oder allgemeiner: vom Volk. Das vulgus in populo (um
Hoffmann-Krayers Formel aufzunehmen) schloss die vulgiren Besitzlosen
aus, die vor allem in den Stidten eine neue Basis bildeten; es meinte die Bau-
ern, Hirten, kleinen Handwerker, die in traditionellen Beziigen lebten. In den
von Karl Biicher niedergeschriebenen «Lebenserinnerungen» heisst es: Der
solide Basler Sinn, der mit Hausstdanden rechnete, bei denen Generation auf
Generation in den gleichen Riumen wohnt, konnte es sich nicht denken,
dass es anstindige Menschen mit ganz anderen Bediirfnissen geben konnte.
Die Konsequenz: Mit der Erfindung und Eingrenzung des «Volkes», mit der
engagierten Aufnahme seiner Uberlieferung schirmten sich die Biirger ab

13



gegen die Fremden, die Zugewanderten, die durch die 6konomische Ent-
wicklung Enteigneten.

Das dritte Motiv bildet eine Variation dazu — bezogen nicht auf den Perso-
nenkreis, sondern auf die gesamte strukturelle Entwicklung. Besinnung auf
Tradition, Hege und auch manchmal Hitschelung des Alten und Altartigen
war ein Versuch, der gefihrlichen Dynamik des Neuen in Wirtschaft, Gesell-
schaft und Kultur zu begegnen. Der Einwand liegt nahe, dass das Grossbiir-
gertum ja selbst aktiv in die 6konomische Entfaltung einbezogen war (in der
Schweiz war der Kontrast zwischen Wirtschaftsbiirgern und Bildungsbiir-
gern—im Gegensatz zu Deutschland — nicht sehr scharf). Das ist richtig, aber
die Entwicklung der Industrie verlief teilweise auf traditionell vorgezeichne-
ten Wegen, so dass der Bruch nicht immer deutlich empfunden wurde; und
andererseits war die Legitimititskrise offenbar so stark, dass schizoide Hal-
tungen in Kauf genommen wurden.

Ich wage diese Interpretation, weil die Schweiz nur in Nuancen und einzel-
nen Akzenten einen Sonderfall darstellt; die gleichen Motive waren auch
anderswo zu registrieren. Eduard Hoffmann-Krayer stellte in seinen Aufru-
fen selbst fest, dass es in fast allen Kulturldndern schon dhnliche Organi-
sationen und Einrichtungen gebe. Die Schweiz bildete zwar nicht das
Schlusslicht, aber Tatsache ist, dass es im letzten Jahrzehnt des 19. Jahrhun-
derts allenthalben zur Verfestigung und Verrechtlichung vorher wenig koor-
dinierter Zielsetzungen im volkskundlich-landesgeschichtlich-heimatkund-
lichen Bereich kam. Auch bei den entsprechenden Griindungen in den deut-
schen Lindern lasst sich beobachten, wie der engere und der weitere
Patriotismus (bezogen auf das jeweilige Land und auf das Reich) aufeinan-
der abgestimmt werden, wie das «Volk» zur Abwehr des vierten Standes
idealisiert wird, wie dabei mit Landwirtschaftsverbanden zusammengear-
beitet und wie das Urbane, Industrielle, Technische ausgegrenzt wird. Auch
in der Schweiz — dies sei nachgetragen — wird 1897 der Schweizerische Bau-
ernverband gegriindet, und in seinem Programm ist, ganz parallel zu den
Verlautbarungen der Volkskunde, davon die Rede, dass die Bauern die
Grundlage des eidgenissischen Staats bilden.

Ich sprach von Hintergrundmotiven — das hat die Konnotation von nach-
traglicher Aufdeckung, von Entlarvung. Ich bin tatsichlich der Meinung,
dass es sich hier um Hypotheken handelt, die nicht immer deutlich ausgewie-
sen werden, die aber die Volkskunde zum Teil immer noch abtriagt. Man
muss sich meines Erachtens diese Zusammenhinge vor Augen stellen, um
nicht allzu naiv-euphorisch die Briicke tiber ein Jahrhundert weg zu schla-
gen. Wer die ersten programmatischen Konzepte von Eduard Hoffmann-
Krayer durchliest, stosst immer wieder auf diese ideologischen Schranken.
Der in unkontrollierte Bewegung geratenen Kultur wird das Gegenbild einer
fast statischen, in langen Kontinuitdten wirksamen Kultur entgegengehal-
ten. Bei Hoffmann-Krayer finden sich Zeugnisse der verbreiteten Archio-
philie (um nicht zu sagen Archiomanie) — Stammesunterschiede und nicht
jungere Entwicklungen gelten als die Ursache der wichtigen Raumbildungen

14



und Abgrenzungen; das Gewohnheitsmassige, Stagnierende wird ausdriick-
lich als Gegenstand der Volkskunde umrissen; die Titigkeit des menschli-
chen Geistes als Willensdusserung und Entwicklungsdrang liegt ausserhalb
der Disziplin; und so umfassend zur Sammlung und Dokumentation volks-
kultureller Bestinde aufgerufen wird — wenn etwa Beobachtungen iiber
Hausmarken, Landwirtschafts- und Haushaltungsgerdte gefordert werden,
sowird ausdriicklich hinzugefiigt: mit Ausschluss der Maschinen und sonsti-
ger moderner Eindringlinge.

Es wire verwunderlich, wenn diese problematischen Einschrankungen nicht
auftauchten. Aber es ist verwunderlich, wieviel Neues, Ungewohntes und
Ungewohnliches Eduard Hoffmann-Krayer dann doch anvisierte. Ich be-
schranke mich auf einen einzigen Aufsatz, die Einfihrung in das 1897 zur
Welt gebrachte Schweizerische Archiv fiir Volkskunde, und ich gebe nur
wenige Andeutungen:

— Soeindeutig Hoffmann-Krayer im Prinzip die Grenze zwischen Volkskul-
tur und modern-technischer Welt zieht —im einzelnen machter die Grenze
doch durchlissig. Er spricht bevorzugt von Tracht als Teil der Hausindu-
strie; aber er verwendet auch den weiteren Begriff Kleidung, wenn er etwa
zu beriicksichtigen verlangt, wie die Menschen bei verschiedenen Gele-
genheiten angezogen waren. Eine dhnliche Einbruchsstelle fiir Modernes
istes, wenn er unter dem Stichwort Spiele neben dem Kinderspiel auch auf
Spiele der Erwachsenen hinweist.

— Hoffmann-Krayer gibt ein Beispiel fiir Volkskunde aus zweiter Hand, in-
dem er zeigt, wie die «gewachsene» Kolner Fastnacht seit 1823 durch ein
eigens konstituiertes Komitee umgeformt wurde; er sieht darin das Ende
einer reinen volkstiimlichen Tradition, aber er spricht jedenfalls davon.

— Traditionen leben in seinem Verstindnis nicht nur in Objektivationen,
also in Gegenstinden, Briuchen, miindlichen Uberlieferungen, sondern
auch in den Kopfen, den Mentalitaten — ausdricklich weist er nicht nur
auf Rechtsaltertimer hin, sondern auch auf die Rechtsanschauungen des
Volkes iiberbaupt, die sich vom geschriebenen Gesetz unterscheiden.

— Hoffmann-Krayer denkt viel weniger als die spitere (aber auch als die
frithere) Volkskunde in der Kategorie des Relikts. Ihm geht es um die Be-
obachtung, gegebenenfalls um die Rekonstruktion des lebendigen Volks-
lebens, um die Funktion und die Einbettung der Traditionen.

— Hoffmann-Krayer fragt nach Agentien, welche die Traditionen und Er-
scheinungen bewegen. Er benennt zwar als ruhenden Pol die Volksseele;
aber diese Metapher (um nichts anderes handelt es sich!) hindert ihn
nicht, nach der bedeutenden Rolle des Individuellen zu fragen. Die kollek-
tive Basis des Individuellen ist fiir ihn keine mystische Gemeinsambkeit der
Abstammung, sondern die Gemeinsamkeit der Lebensumstinde. Man
konnte sagen: Er fragt nach den differenten Lebenswelten, den unter-
schiedlichen Milieus.

— Schliesslich ein Letztes in dieser Positiv-Bilanz: Er zeichnet zwar Abgren-
zungen der Volkskunde nach oder postuliert sie; aber er halt die Tiren

15



grundsitzlich offen, indem er nachdriicklich von der Pflicht spricht, sich
mit den Nachbarwissenschaften in Verbindung zu setzen und ibre Resul-
tate befruchtend auf uns wirken zu lassen.

Ich will diese Wiirdigung von Eduard Hoffmann-Krayer nicht weiterfiithren;
Christine Burckbardt-Seebass und Suzanne Chappaz-Wirthner haben dies
in ihrem Beitrag sehr konkret und lebhaft getan, und es ist auch schon hinge-
wiesen worden auf die neue Lizentiatsarbeit von Daniéle Lenzin, die Hoff-
mann-Krayers Werk in den Umbkreis der historischen Auffassungen Jacob
Burckbardts und der Sprachwissenschaft der Zeit gestellt hat.

Mir kam es darauf an, redlich — und das heisst: kritisch umzugehen mit den
zeitbedingten Grenzen und auch Macken der damaligen Konzeption, aber
dann auch andeutend zu zeigen, wie offen diese Wissenschaftslandschaft der
Volkskunde damals war, wie neugiereig und couragiert ihre Verfechter. Inso-
fern lasst sich heute an manches in der modernen Frihphase der Volkskunde
besser ankniipfen als an Spiteres aus der Zeit, in welcher der Abgrenzungs-
bedarf grosser geworden und die ideologischen Fronten verhartet waren.
Trotzdem mochte ich die weiteren Uberlegungen abkoppeln, um einen ver-
krampften Spagat zwischen 1896 und 1996 zu verhindern - und auch um
den Eindruck zu vermeiden, ich beanspruche Eduard Hoffmann-Krayer als
Ahnherrn der Technikfolgenabschitzung, der Internettechnik, der Multi-
kulturpolitik und anderer moderner Errungenschaften.

Ich will das Folgende auch nicht entlang den volkskundlichen Sachgebieten
durchdeklinieren, nehme vielmehr mein Motto auf: Gegen die Eintonigkeit.
Ich frage, was das fiir die und in der Aufgabenstellung der Volkskunde be-
deutet. Ich tue das in acht Anldufen, mochte aber gleich sagen, dass es damit
dann auch genug ist, dass ich also nicht nach dem Prinzip der Anbaumobel
weitere Abschnitte oder Exkurse anstiicken werde.

1. Gegen die Eintonigkeit — das heisst vor allem: gegen die eintonige Prakti-
zierung des Kanons. Uber die Kanonbildung in der Volkskunde (die Ein-
teilung nach Haus und Hof, Werkzeug und Gerit, Mobiliar und Ausstat-
tung, Sitte und Brauch, Volkserzahlung und Volkslied usw.) ist schon viel
— tiberwiegend Kritisches — gesagt worden: Die Bestimmung, was zum
Kernbereich der Volkskunde gehort, droht Mauern zu errichten, droht
Forscherinnen und Forscher mit Scheuklappen auszustatten. Die Frage
Ist das volkskundlich? ist zwar angesichts der Ausdifferenzierung der
Geistes- und Sozialwissenschaften nicht sinnlos; aber sie kann auch inter-
essante Problembereiche abschneiden, ehe sie iiberhaupt genauer ins
Auge gefasst werden. Der Kanon ist nicht sakrosankt.

Wichtiger aber noch scheint mir, dass die Arbeit im Kanon und mit dem
Kanon nicht der Eintonigkeit tiberantwortet wird. Oft gentigen schon
kleine perspektivische Verschiebungen, um Neues ins Blickfeld zu riicken.
Die alte, dorflich definierte Volkskultur ldsst sich beispielsweise auch in
der Stadt, auch in der Grossstadt verfolgen — dorfliche Siedlungen, die

16



sich zum Industriequartier entwickeln, dorfliche Feste, die sich tiber die
stadtische Entwicklung weg halten oder die gerade aufgrund dieser Ent-
wicklung wiederbelebt werden. Eduard Striibin hat solche Zusammen-
hinge untersucht, und neuerdings hat beispielsweise auch Paul Hugger an
solchen Erscheinungen angesetzt (hier in Basel mit der Untersuchung
tiber Kleinhiiningen), hat sich von hier aus aber vorgetastet und vorge-
wagt zu einer umfassenden Studie urbaner Strukturen und grossstadti-
scher Kulturformen.

Ein anderes Beispiel: Der Kanonbereich Sitte und Brauch wird oft sche-
matisch unterteilt in Brauche des Jahres und Brauche des Lebenslaufs.
Christine Burckbardt-Seebass nimmt diese Kategorie auf, befasst sich mit
den rites de passage, entdeckt aber, dass es auch Passagen ohne Rituale
gibt — oder doch nur mit experimentellen Anséitzen dazu: die Verbindung
in Partnerschaften ohne Ehe oder die Ehescheidung — wahrhaftig ein ein-
schneidender Ubergang, bei dem zwar eine junge Amerikanerin den Gi-
sten den Film ihrer Hochzeit im lustigen (?) Riickwirtsgang vorfuhrt, fiir
den aber allgemein anerkannte Rituale nicht (noch nicht?) gefunden sind.
Oder: Der Tourismus hat die Volkskunde insofern schon verhaltnismassig
frih beschiftigt, als er intensive Verdnderungen in die lindliche Tradi-
tionswelt hineingetragen hat. Die Beseitigung, andererseits auch die Sta-
bilisierung und Erneuerung von Uberlieferungen ist hier anzufiihren, aber
auch die Verinderung der dorflichen Sozialstruktur, der Arbeitsweisen,
der Siedlungsformen. Doch der Tourismus ist ja keine amorphe und an-
onyme Macht, die Giber die Dorfer kommt — es sind die Touristen und die
Touristinnen, und es bedarf wiederum nur eines kleinen Perspektivwech-
sels, um andere Fragestellungen in den Mittelpunkt zu riicken. Ueli Gyr
beispielsweise hat begonnen mit der Analyse der Touristenkultur, mit ih-
ren standardisierten Tatigkeiten wie Sightseeing und Shopping, mitihren
Ritualen und Symbolen.

. Ein zweites Thema schliesst sich dem Stichwort Tourismus leicht an: Es
geht um offenkundige Konstruktionen von Volkskultur, um das kiinstlich
erzeugte «Echte» und «Altertiimliche», um die Serienprodukte des an-
geblich Traditionellen. Die Volkskunde ist eine ganze Zeitlang auf diese
Sekundirtraditionen hereingefallen, ja sie war selbst an ihrer Erzeugung
beteiligt. Sie hat sich dann - personalisierend und psychologisierend ge-
sprochen — so geschamt, dass diese Dinge mit Namen wie Talmikultur,
Folklorismus, Fakelore versehen und aus ihrem Hoheitsbereich verbannt
wurden.

Aber wer Volkskultur ohne Ausblendungen sehen und verstehen will,
muss diese Phinomene (freilich ohne naiv-einfiltige Begeisterung) in sei-
ne Aufmerksamkeit einbeziehen. Wenn raffiniert mit traditionellen Re-
quisiten bestiickte Auffiihrungen von Volksmusik an der Spitze der popu-
liren Nachfrage rangieren, dann muss die Volkskunde versuchen, diese
seltsame Mischung von Alt und Neu und ihre ungebremste Wirkung zu
erkldren. Es istnun einmal ein wichtiger Farbton im Panorama gegenwir-

17



18

tiger Popularkultur — und es ist eine Wendung gegen die Eintonigkeit,
wenn solche Farbtone beachtet werden.

Ich kniipfe noch einmal an Gottfried Keller an. Die Berucksichtigung
raumlicher Differenzierungen gehort noch immer zu den wichtigen Auf-
gaben der Volkskunde. Die Schweiz bietet hier insofern einen Musterfall,
als die regionale (das heisst ungefdhr: die kantonale) Differenzierung in
verschiedene Sprachraume hineinreicht und damit iiber die nationalen
Grenzen hinaus in grossere Kulturraume verweist. Die schweizerische
Volkskunde ist deshalb der natiirliche Vorreiter fiir eine internationale
Volkskunde in européischen Beziigen. Einen einheitlichen Kultur-Euro
wird es, trotz mancher gemeinsamer Erbstiicke, nicht geben — gerade des-
halb ist die Vermittlungsarbeit gefragt.

Ich will nicht unterschlagen, dass diese Vermittlungsarbeit schon bisher
geleistet wurde und wird, und ich will dafiir einige wenige Beispiele nen-
nen: Das unmittelbar nach dem Krieg erschienene Werk von Richard Weiss
mag in seiner fundierten Sachlichkeit und seinem ethischen Engagement
dazu beigetragen haben, dass manche deutsche Volkskundler aus der NS-
Zeit, indem sie sich mit der neuen Arbeit identifizierten, allzuschnell zu
einem guten Gewissen zurlickfanden. Aber es 6ffnete auf der anderen Seite
Blockierungen und stiess fiir die ganze deutschsprachige Volkskunde die
Tiir zu internationalen Verbindungen und Horizonten auf.

In den Umbruchjahren um 1970 (Paul Hugger hat den betreffenden
Handbuchabschnitt meteorologisch tiberschrieben: Ein deutsches Beben
hat seinen Nachhall in der Schweiz) trug Arnold Niederer mit wacher
Priasenz und abwigenden Urteilen dazu bei, dass der deutsche Abschied
vom Volksleben nicht in einen rein utopischen deutschen Sonderweg
miindete, dass vielmehr das Berechtigte an der Kritik in die internationale
Diskussion eingebracht wurde, dass also die Ausloser des «Bebens» auch
anderswo gesehen und nicht einfach ignoriert wurden.

Als sichin den 1980er Jahren franzosisch- und deutschsprachige Ethnolo-
gen trafen mit dem Ziel, Ergebnisse auszutauschen und gemeinsame Akti-
vititen zu entwickeln, kam den Teilnehmern aus dem deutschen und dem
Westteil der Schweiz die wichtigste Vermittlungsaufgabe zu —eine sprach-
liche, aber nicht nur sprachliche Vermittlungsaufgabe. Der Pariser Ethno-
loge Isac Chiva hat dies im Schlussaufsatz des «<Handbuchs fiir schweize-
rische Volkskultur» eindringlich geschildert.

Schliesslich: Fiir eine europdische, bald auch in weitere internationale
Horizonte gestellte Erzdhlforschung bedeutete die unermiidliche Arbeit
von Max Liithi ausserordentlich viel. Er hat die internationalen Erzihl-
forscherkongresse mit angestossen, er gehorte zu den Mitbegriindern der
grossen «Enzyklopidie des Marchens», und der Ziircher Lehrstuhl fiir
Europdische Volksliteratur, nach Liithis Tod von Rudolf Schenda mit der
gleichen Energie und Weitsicht betreut, war ein Zentrum der internatio-
nalen Folkloristik. Ich bitte um Nachsicht fiir die Anmerkung, dass es fiir
den Aussenstehenden kaum verstandlich ist, dass hier im Prateritum ge-



sprochen werden muss, dass zumindest vorldufig diese wichtige Arbeit
stagniert.

. Ich habe von Raumbeziigen gesprochen, von der Abstufung verschiede-
ner und verschieden grosser Identitdtsraume. Dieses Thema ist nicht
uberholt — aber das Problem hat sich radikalisiert. Die Vielfalt der Kultu-
ren prasentiert sich ja nicht mehr (nur) in raumlicher Ordnung mit klaren
Grenzziehungen — noch nie gab es so viel Buntheit der Kultur ein und
desselben Raumes. Es wire ein eigenes Thema, wollte man das farbige In-
und Nebeneinander, vielleicht auch Durcheinander auch nur einigermas-
sen systematisieren. Dieses Durcheinander betrifft die realen Erschei-
nungsformen: Eine Frau oder ein Mann in alpiner Tracht wirkt in unseren
Stadten fast schon exotischer als Menschen anderer Hautfarbe, anderer
Sprache, anderer Kleidung. Es betrifft aber auch das Selbstverstandnis,
die Uberzeugungen und die Identititsorientierungen jener Menschen;
und es betrifft die theoretischen Vorgaben, mit denen wir dem Phinomen
gegeniibertreten. Integration, Assimilation, Wabrung kultureller 1denti-
tat, Ghettoisierung, Ethnisierung — auch diesseits der Kontroversen um
rechtliche Regelungen schwirren die verschiedensten Schlag- und Stich-
worter durcheinander. Ein wahrhaft komplexes, kompliziertes Feld —
eben deshalb aber auch eine Aufgabe der Volkskunde, und es sei dankbar
vermerkt, dass die Aufgabe (etwa in den Arbeiten von Arnold Niederer
und Giovanna Meyer Sabino) verschiedentlich angepackt wurde.

. Gegen die Eintonigkeit — zu den volkskundlichen Schreckwortern gehor-
te und gehort das Wort Nivellierung. Davon war im Umkreis der Gesell-
schaftsgriindung 1896 die Rede; davon ist heute, im Blick auf die Konkre-
tisierung weltweiter Kontakte und die Dominanz vor allem amerikani-
scher Kulturexporte, vermehrt die Rede. Die Volkskunde hat angesichts
der Globalisierungstendenzen meines Erachtens eine dreifache Aufgabe:
— Sie sollte sich von der Schlagwortalternative Nivellierung oder Globa-
lisierung nicht zu sehr beeindrucken lassen. Sie sollte vielmehr abwa-
gen, was an der Erweiterung der Horizonte schadlich, was moglicher-
weise niitzlich ist. Auch dies ist ein Thema fiir sich; ich mochte wenig-
stens darauf hinweisen, dass auf manchen Gebieten die globale
Ausdehnung nicht (oder nicht nur) negativ zu sehen ist. Ich erwihne
den Sport, der fur viele Lander eine gemeinsame «Sprache» vermittelt
hat, die Technik, die nicht nur Probleme aufwirft, sondern auch ein
Mittel zur Problemlosung darstellt, die Menschenrechte, deren Sinn
und Bedeutung sich nur bei universaler Giiltigkeit erschliesst.

— Die Volkskunde sollte zeigen, dass die angebliche Globalisierung
langst nicht so weit fortgeschritten ist, wie oft angenommen wird. Die
Cocacolonisation und die MacDonaldisierung betrifft nur kleine Aus-
schnitte, und selbst wo es sich um recht einheitliche globale Einflisse
handelt, werden diese national, kulturell, regional, aber auch schicht-
und geschlechtsspezifisch gebrochen und umdefiniert.

12



20

— Schliesslich sollte die Volkskunde in der Tat dort auf die Barrikaden,
wo wertvolle regionale Traditionen durch dimmliche Importe gefahr-
det werden —aber nicht, weil es sich um Importe handelt, sondern weil
sie dummlich sind.

Bei etlichen der von mir angefiithrten Punkte ist das Stichwort Technik
aufgetaucht oder als Hintergrund gegenwirtig gewesen. Hier haben wir
es mit der wohl anhaltendsten Abstinenz der Volkskunde zu tun, die erst
ganz allmihlich aufgehoben wird. Aufgehoben werden muss, wenn sich
die Volkskunde nicht ausschliesslich in einem Naturschutzpark bewegen
will. Wir reden von Volksleben und Volkskultur — wenn diese Worter eine
wirkliche Bedeutung haben sollen, dann ist auch zu fragen, wie das ei-
gentlich mit der Eisenbahn war, mit den ersten Autos, der Ausbreitung des
Telefons. Und wie verhilt es sich heute mit den Tricks und Strategien, den
Erlebnissen und Erfahrungen der Autofahrer, wie mit den Computerspie-
len der Kinder, den Medienzickzackfahrten der Erwachsenen, den z6-
gernden Versuchen mit dem Internet, aber auch mit der technischen Aus-
stattung der Haushalte. Die blosse Verlustbilanz, die dann ein bequemes
«off-limits» rechtfertigt, verweist sicherlich nicht auf die richtige Einstel-
lung, ist gerade kein Instrument gegen die Eintonigkeit.

Ich komme ans Ende, will nur noch zwei allgemeinere Wendungen gegen
die Eintonigkeit charakterisieren, die sich nicht auf bestimmte Gegen-
standsbereiche und Problemsparten beziehen, sondern auf den Gesamt-
habitus der Wissenschaft vom Volksleben, von der Volkskultur.

Die Volkskunde ist dank ihrer Herkunft und ihrer Zielsetzungen gegen
die Eintonigkeit gerichtet — genauer: gegen die verbreitete Entkorperung
der Wissenschaften. Unsere soziologischen Kolleginnen und Kollegen be-
gegnen uns gelegentlich mit herablassendem Mitgefiihl: Die Volkskunde
habe keine ausreichenden theoretischen Grundlagen, sie bewege sich
doch sehr stark auf der Beschreibungsebene. Gleichzeitig — ich habe das
immer wieder erlebt — beneiden uns diese Kollegen um unsere Themen
und eigentlich auch um unsere Vorgehensweisen. Das hiangt damit zu-
sammen, dass in vielen Sozialwissenschaften eine kaum zu durchbrechen-
de Tendenz zur abstrakten Modellbildung vorherrscht, dass die Volks-
kunde dagegen mit der Konkretheit, der quasi korperlichen Prasenz ihrer
Gegenstidnde und auch mit ihrer Vielfalt operiert. Der Volkskundler ist
vielleicht der einzige Wissenschaftler, der zum Tranchieren und Sezieren
seiner Gegenstinde ein schweizerisches Offiziersmesser braucht — und
das ist vergniiglicher als das Bearbeiten eines einzigen Stiickchens Holz
mit einem einzigen Schnitzmesser. Ich fiige hinzu: Auch mit dem Schwei-
zer Messer kann man nicht alles machen - und die volkskundliche Arbeit
ist sicher nur verniinftig und fruchtbar, wenn die schon von Hoffmann-
Krayer geforderte Kooperation mit den Nachbarwissenschaften gepflegt
und forciert wird (wie dies zuletzt erfreulich im «Handbuch» zum Aus-

druck kam).



8. Schliesslich, in einem gewissen Zusammenhang damit: Die Volkskunde

hat wenig verloren im Elfenbeinturm, in dem sich viele Wissenschaften
eingerichtet haben. Damit ist nicht nur gemeint, dass sie reale Dinge, Vor-
ginge und Probleme behandelt, sondern auch, dass es zu ihrer Wissen-
schaftstradition gehort, dass sie in ihre Arbeit Laien einbezieht. Geht man
von den Grossenverhiltnissen aus, miisste man den Satz sogar umkehren:
Die Laien beziehen in ihre Arbeit auch Wissenschaftler ein. Als 1974 die
Schweizerische Geistesgeschichtliche Gesellschaft die ihr verbundenen
Disziplinen aufforderte, von der wissenschaftspolitischen Exklusivitit
wegzukommen, konnte Hans Triimpy als Obmann antworten: In dieser
Hinsicht ist die SGV seit ibrer Griindung ein geradezu idealer Verein; er
konkretisierte das mit dem Hinweis auf 98% Laien unter den Mitglie-
dern.
Dieses Verhiltnis wirft sicher auch Probleme auf. Aber vor allem ist es
eine Chance: Chance, Wissenschaft nicht nur in Discountform unter die
Leute zu bringen, sondern mit ihnen daran zu arbeiten und sie kontinuier-
lich mit Ergebnissen, aber auch mit Problemen zu konfrontieren. In die-
sem Sinne ist der Schweizerischen Gesellschaft fir Volkskunde — unab-
hingig von der Formulierung der Statuten — zu wiinschen, dass sie auch
im neuen Jahrhundert ein Zusammenschluss von Freunden, von wirkli-
chen Freunden, bleiben wird.

Prof. Dr. Hermann Bausinger, Ludwig-Ubland-Institut fiir Kulturwissen-
schaften der Universitit Tiibingen, D-72070 Tiibingen

21



	Gegen die Eintönigkeit...

