
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Società svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 87 (1997)

Artikel: Gegen die Eintönigkeit...

Autor: Bausinger, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gegen die Eintönigkeit.

Professoren, so heisst es, pflegen nicht nur bei Adam und Eva zu beginnen,
sondern auch zögernder und langsamer zu werden, je mehr sie sich der
Gegenwart nähern. Da mein Thema auf die Gegenwart und in die Zukunft zielt
(Aufgaben weisen im allgemeinen nicht in die Vergangenheit), läge es im
Blick auf diese Gefahr nahe, frisch-fröhlich im Jahr 1996 einzusetzen und
Denkmäler Denkmäler sein zu lassen. Aber der Anlass unseres Treffens ist
nun einmal ein Jubiläum, und wenn es vitale Verbindungen zwischen 1896
und 1996 gibt, wäre es falsch, sie zu ignorieren.
Ich werde also zunächst zurückgehen in die Zeit der Gründung der
Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde, werde aber meine historischen
Bedürfnisse zügeln und die vorangegangene dialogische Reise durch ein
Jahrhundert nicht durch eine langweilige Einzelreise ergänzen. Ich versuche
keine Verlaufs- und Entwicklungsgeschichte der Volkskunde und der
Volkskundlichen Gesellschaft zu geben; ich suche vielmehr nur den Startpunkt
einzugrenzen und zu fragen, ob und wo sich daran auch heute noch anknüpfen

lässt, suche die gegenwärtige Situation freilich auch kontrastiv zu
bestimmen.

Sucht man nach den Ursachen für die Entstehung der SGV, dann ist zunächst
an jene Formulierung zu erinnern, die in § 3 der Satzung stand und dort 72
Jahre unverändert geblieben ist: die Gründung diente dem Zusammen-
scbluss (1896 hiess es noch: dem engeren Zusammenschluss) aller Freunde
schweizerischer Volkskunde. 1969 wurde eine Änderung vorgenommen;
nun war vom Zusammenschluss der interessierten Kreise die Rede, was nicht
nur distanzierter klingt, sondern auch unbestimmt; in der heute gültigen
Version der Satzung wird von interessierten Personen gesprochen.
Freunde der Volkskunde - es gab sie: Personen, die lokale und regionale
Überlieferungen sammelten, in die Vergangenheit zurückverfolgten oder
neu inszenierten; nicht immer und nicht nur aus wissenschaftlichem Interesse,

sondern aus Freude an der Kraft und Farbigkeit des Vergangenen und des

Noch-Lebendigen: Freunde der Volkskunde...

Durchstösst man diese - eindrucksvolle, aber nicht sehr spezifische - Szenerie,

dann zeigen sich Hintergrundmotive, von denen ich drei herausstellen
möchte:
Erstens ein nationales Motiv. Es bleibt in der Volkskunde, bleibt auch den
Volkskundlern oft verborgen, weil das Interesse, die Zuwendung ja überwiegend

kleinräumigeren Traditionen gilt. Dazu kommt, dass die zentrifugale
Strukturierung in der Schweiz besonders ausgeprägt ist oder war; Richard
Weiss deklariert 1946 in seiner «Volkskunde der Schweiz»: Die Schweiz ist
kein Nationalstaat-, er fügt hinzu, der schweizerischen Volkskunde fehle
deshalb die nationale oder nationalistische Zielsetzung. Diese Feststellung war
vor dem Hintergrund vor allem der militant-teutonischen Ausfälle der
deutschen Volkskunde verständlich, muss aber relativiert werden. Auch und ge-

12



rade in der Schweiz gab es das merkwürdige, effektive Zusammenspiel von
Vielfalt und Einheit.
Bei der Formulierung meines Vortragsmottos - Gegen die Eintönigkeit-habe

ich an Gottfried Keller gedacht, der im «Fähnlein der sieben Aufrechten»
schreibt: Wie kurzweilig ist es, dass es nicht einen eintönigen Schlag Schweizer,

sondern dass es Züricher und Berner, Unterwaldner und Neuenburger,
Graubündner und Basler gibt, und sogar zweierlei Basler. Dies ist nicht nur
ein Lob der kurzweiligen Vielfältigkeit, sondern auch ein Bekenntnis zur
Einheit. Nationalstaat hin oder her-jedenfalls war aus dem Staatenbund ein
Bundesstaat geworden, für den Handlungsbedarf bestand und der Loyalität
brauchte. Die kulturelle Ausdifferenzierung, die in der Schweiz über
Sprachgrenzen weg führte, wurde - auch! - als Kompositionselement des integrierten

Ganzen verstanden.
Wenn von Hintergrundmotiven die Rede ist, dann heisst dies, dass sie oft nur
spärlich oder gar nicht explizit thematisiert wurden, dass sie aber doch wirksam

waren. Für das nationale Motiv gilt das im Blick auf die Gründung und
das Wirken der SGV mindestens teilweise. Sehr viel ausgeprägter gilt es für
das zweite Motiv, das sich nicht über einen einzelnen Begriff etikettieren
lässt.
Wenn man in Philipp Sarasins exemplarischer stadtgeschichtlicher Studie
«Stadt der Bürger» liest und sich zudem die Bilder (von der Schülerverbindung

bis zur familiären Hochzeit, vom Pferderennen bis zum Festspiel)
ansieht, dann ist man beeindruckt und (zumindest als Nicht-Basler) auch etwas
irritiert von der Massivität, mit der sich in den Jahrzehnten vor der
Jahrhundertwende die grossbürgerliche Schicht präsentierte und ihre eigene, auf
Gediegenheit und Tradition bedachte Kultur entwickelte. Die haute bourgeoisie

war die eindeutig herrschende Schicht, und sie brauchte eine
Legitimationsbasis, zumal sie sich in einer rasch wandelnden Gesellschaft zu
bewähren hatte. Sarasin schildert die demographischen und sozialen
Veränderungen, und er stellt selbst die Frage: Welche Strategien entwickeln die
Besitzbürger gegenüber einem Proletariat, das durch den Wechsel der
Gesichter gesichtslos und durch seine Unstetigkeit nicht integrierbar erscheint?
Eine dieser Strategien war es, sich nicht auf diese neuen, unsteten
Unterschichten zu beziehen, sondern auf die alten, die in einer stabilen ständischen
Struktur ruhenden Unterschichten. In Kreisen des Bürgertums war wenig
vom Proletariat die Rede, das als ungeformte, gesichtslose Masse galt, viel
dagegen vom Bauern oder allgemeiner: vom Volk. Das vulgus in populo (um
Hoffmann-Krayers Formel aufzunehmen) schloss die vulgären Besitzlosen

aus, die vor allem in den Städten eine neue Basis bildeten; es meinte die Bauern,

Hirten, kleinen Handwerker, die in traditionellen Bezügen lebten. In den

von Karl Bücher niedergeschriebenen «Lebenserinnerungen» heisst es: Der
solide Basler Sinn, der mit Hausständen rechnete, bei denen Generation auf
Generation in den gleichen Räumen wohnt, konnte es sich nicht denken,
dass es anständige Menschen mit ganz anderen Bedürfnissen geben könnte.
Die Konsequenz: Mit der Erfindung und Eingrenzung des «Volkes», mit der
engagierten Aufnahme seiner Überlieferung schirmten sich die Bürger ab

13



gegen die Fremden, die Zugewanderten, die durch die ökonomische
Entwicklung Enteigneten.
Das dritte Motiv bildet eine Variation dazu - bezogen nicht auf den
Personenkreis, sondern auf die gesamte strukturelle Entwicklung. Besinnung auf
Tradition, Hege und auch manchmal Hätschelung des Alten und Altartigen
war ein Versuch, der gefährlichen Dynamik des Neuen in Wirtschaft, Gesellschaft

und Kultur zu begegnen. Der Einwand liegt nahe, dass das Grossbürgertum

ja selbst aktiv in die ökonomische Entfaltung einbezogen war (in der
Schweiz war der Kontrast zwischen Wirtschaftsbürgern und Bildungsbürgern

- im Gegensatz zu Deutschland - nicht sehr scharf). Das ist richtig, aber
die Entwicklung der Industrie verlief teilweise auf traditionell vorgezeichneten

Wegen, so dass der Bruch nicht immer deutlich empfunden wurde; und
andererseits war die Legitimitätskrise offenbar so stark, dass schizoide

Haltungen in Kauf genommen wurden.
Ich wage diese Interpretation, weil die Schweiz nur in Nuancen und einzelnen

Akzenten einen Sonderfall darstellt; die gleichen Motive waren auch
anderswo zu registrieren. Eduard Hoffmann-Krayer stellte in seinen Aufrufen

selbst fest, dass es in fast allen Kulturländern schon ähnliche
Organisationen und Einrichtungen gebe. Die Schweiz bildete zwar nicht das

Schlusslicht, aber Tatsache ist, dass es im letzten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts

allenthalben zur Verfestigung und Verrechtlichung vorher wenig
koordinierter Zielsetzungen im volkskundlich-landesgeschichtlich-heimatkund-
lichen Bereich kam. Auch bei den entsprechenden Gründungen in den
deutschen Ländern lässt sich beobachten, wie der engere und der weitere
Patriotismus (bezogen auf das jeweilige Land und auf das Reich) aufeinander

abgestimmt werden, wie das «Volk» zur Abwehr des vierten Standes

idealisiert wird, wie dabei mit Landwirtschaftsverbänden zusammengearbeitet

und wie das Urbane, Industrielle, Technische ausgegrenzt wird. Auch
in der Schweiz - dies sei nachgetragen - wird 1897 der Schweizerische
Bauernverband gegründet, und in seinem Programm ist, ganz parallel zu den

Verlautbarungen der Volkskunde, davon die Rede, dass die Bauern die

Grundlage des eidgenössischen Staats bilden.

Ich sprach von Hintergrundmotiven - das hat die Konnotation von
nachträglicher Aufdeckung, von Entlarvung. Ich bin tatsächlich der Meinung,
dass es sich hier um Hypotheken handelt, die nicht immer deutlich ausgewiesen

werden, die aber die Volkskunde zum Teil immer noch abträgt. Man
muss sich meines Erachtens diese Zusammenhänge vor Augen stellen, um
nicht allzu naiv-euphorisch die Brücke über ein Jahrhundert weg zu schlagen.

Wer die ersten programmatischen Konzepte von Eduard Hoffmann-
Krayer durchliest, stösst immer wieder auf diese ideologischen Schranken.
Der in unkontrollierte Bewegung geratenen Kultur wird das Gegenbild einer
fast statischen, in langen Kontinuitäten wirksamen Kultur entgegengehalten.

Bei Hoffmann-Krayer finden sich Zeugnisse der verbreiteten Archäo-
philie (um nicht zu sagen Archäomanie) - Stammesunterschiede und nicht
jüngere Entwicklungen gelten als die Ursache der wichtigen Raumbildungen

14



und Abgrenzungen; das Gewohnheitsmässige, Stagnierende wird ausdrücklich

als Gegenstand der Volkskunde umrissen; die Tätigkeit des menschlichen

Geistes als Willensäusserung und Entwicklungsdrang liegt ausserhalb
der Disziplin; und so umfassend zur Sammlung und Dokumentation
volkskultureller Bestände aufgerufen wird - wenn etwa Beobachtungen über
Hausmarken, Landwirtschafts- und Haushaltungsgeräte gefordert werden,
so wird ausdrücklich hinzugefügt: mitAusschluss der Maschinen und sonstiger

moderner Eindringlinge.
Es wäre verwunderlich, wenn diese problematischen Einschränkungen nicht
auftauchten. Aber es ist verwunderlich, wieviel Neues, Ungewohntes und
Ungewöhnliches Eduard Hoffmann-Krayer dann doch anvisierte. Ich
beschränke mich auf einen einzigen Aufsatz, die Einführung in das 1897 zur
Welt gebrachte Schweizerische Archiv für Volkskunde, und ich gebe nur
wenige Andeutungen:

- So eindeutig Hoffmann-Krayer im Prinzip die Grenze zwischen Volkskultur

und modern-technischer Welt zieht- im einzelnen macht er die Grenze
doch durchlässig. Er spricht bevorzugt von Tracht als Teil der Hausindustrie;

aber er verwendet auch den weiteren BegriffKleidung, wenn er etwa
zu berücksichtigen verlangt, wie die Menschen bei verschiedenen
Gelegenheiten angezogen waren. Eine ähnliche Einbruchsstelle für Modernes
ist es, wenn er unter dem Stichwort Spiele neben dem Kinderspiel auch auf
Spiele der Erwachsenen hinweist.

- Hoffmann-Krayer gibt ein Beispiel für Volkskunde aus zweiter Hand, in¬

dem er zeigt, wie die «gewachsene» Kölner Fastnacht seit 1823 durch ein
eigens konstituiertes Komitee umgeformt wurde; er sieht darin das Ende
einer reinen volkstümlichen Tradition, aber er spricht jedenfalls davon.

- Traditionen leben in seinem Verständnis nicht nur in Objektivationen,
also in Gegenständen, Bräuchen, mündlichen Überlieferungen, sondern
auch in den Köpfen, den Mentalitäten - ausdrücklich weist er nicht nur
auf Rechtsaltertümer hin, sondern auch auf die Rechtsanschauungen des

Volkes überhaupt, die sich vom geschriebenen Gesetz unterscheiden.

- Hoffmann-Krayer denkt viel weniger als die spätere (aber auch als die

frühere) Volkskunde in der Kategorie des Relikts. Ihm geht es um die
Beobachtung, gegebenenfalls um die Rekonstruktion des lebendigen
Volkslebens, um die Funktion und die Einbettung der Traditionen.

- Hoffmann-Krayer fragt nach Agenden, welche die Traditionen und
Erscheinungen bewegen. Er benennt zwar als ruhenden Pol die Volksseele-,
aber diese Metapher (um nichts anderes handelt es sich!) hindert ihn
nicht, nach der bedeutenden Rolle des Individuellen zu fragen. Die kollektive

Basis des Individuellen ist für ihn keine mystische Gemeinsamkeit der
Abstammung, sondern die Gemeinsamkeit der Lebensumstände. Man
könnte sagen: Er fragt nach den differenten Lebenswelten, den
unterschiedlichen Milieus.

- Schliesslich ein Letztes in dieser Positiv-Bilanz: Er zeichnet zwar Abgrenzungen

der Volkskunde nach oder postuliert sie; aber er hält die Türen

15



grundsätzlich offen, indem er nachdrücklich von der Pflicht spricht, sich
mit den Nachbarwissenschaften in Verbindung zu setzen und ihre Resultate

befruchtend aufuns wirken zu lassen.

Ich will diese Würdigung von Eduard Hoffmann-Krayer nicht weiterführen;
Christine Burckhardt-Seebass und Suzanne Chappaz-Wirthner haben dies

in ihrem Beitrag sehr konkret und lebhaft getan, und es ist auch schon
hingewiesen worden auf die neue Lizentiatsarbeit von Daniele Lenzin, die
Hoffmann-Krayers Werk in den Umkreis der historischen Auffassungen Jacob
Burckhardts und der Sprachwissenschaft der Zeit gestellt hat.
Mir kam es darauf an, redlich - und das heisst: kritisch umzugehen mit den

zeitbedingten Grenzen und auch Macken der damaligen Konzeption, aber
dann auch andeutend zu zeigen, wie offen diese Wissenschaftslandschaft der
Volkskunde damals war, wie neugiereig und couragiert ihre Verfechter. Insofern

lässt sich heute an manches in der modernen Frühphase der Volkskunde
besser anknüpfen als an Späteres aus der Zeit, in welcher der Abgrenzungsbedarf

grösser geworden und die ideologischen Fronten verhärtet waren.
Trotzdem möchte ich die weiteren Überlegungen abkoppeln, um einen
verkrampften Spagat zwischen 1896 und 1996 zu verhindern - und auch um
den Eindruck zu vermeiden, ich beanspruche Eduard Hoffmann-Krayer als

Ahnherrn der Technikfolgenabschätzung, der Internettechnik, der Multi-
kulturpolitik und anderer moderner Errungenschaften.

Ich will das Folgende auch nicht entlang den volkskundlichen Sachgebieten
durchdeklinieren, nehme vielmehr mein Motto auf: Gegen die Eintönigkeit.
Ich frage, was das für die und in der Aufgabenstellung der Volkskunde
bedeutet. Ich tue das in acht Anläufen, möchte aber gleich sagen, dass es damit
dann auch genug ist, dass ich also nicht nach dem Prinzip der Anbaumöbel
weitere Abschnitte oder Exkurse anstücken werde.

1. Gegen die Eintönigkeit - das heisst vor allem: gegen die eintönige
Praktizierung des Kanons. Über die Kanonbildung in der Volkskunde (die
Einteilung nach Haus und Hof, Werkzeug und Gerät, Mobiliar und Ausstattung,

Sitte und Brauch, Volkserzählung und Volkslied usw.) ist schon viel

- überwiegend Kritisches - gesagt worden: Die Bestimmung, was zum
Kernbereich der Volkskunde gehört, droht Mauern zu errichten, droht
Forscherinnen und Forscher mit Scheuklappen auszustatten. Die Frage
Ist das volkskundlich ist zwar angesichts der Ausdifferenzierung der
Geistes- und Sozialwissenschaften nicht sinnlos; aber sie kann auch
interessante Problembereiche abschneiden, ehe sie überhaupt genauer ins

Auge gefasst werden. Der Kanon ist nicht sakrosankt.
Wichtiger aber noch scheint mir, dass die Arbeit im Kanon und mit dem
Kanon nicht der Eintönigkeit überantwortet wird. Oft genügen schon
kleine perspektivische Verschiebungen, um Neues ins Blickfeld zu rücken.
Die alte, dörflich definierte Völkskultur lässt sich beispielsweise auch in
der Stadt, auch in der Grossstadt verfolgen - dörfliche Siedlungen, die

16



sich zum Industriequartier entwickeln, dörfliche Feste, die sich über die
städtische Entwicklung weg halten oder die gerade aufgrund dieser
Entwicklung wiederbelebt werden. Eduard Strübin hat solche Zusammenhänge

untersucht, und neuerdings hat beispielsweise auch Paul Hugger an
solchen Erscheinungen angesetzt (hier in Basel mit der Untersuchung
über Kleinhüningen), hat sich von hier aus aber vorgetastet und vorgewagt

zu einer umfassenden Studie urbaner Strukturen und grossstädtischer

Kulturformen.
Ein anderes Beispiel: Der Kanonbereich Sitte und Brauch wird oft
schematisch unterteilt in Bräuche des Jahres und Bräuche des Lebenslaufs.
Christine Burckhardt-Seebass nimmt diese Kategorie auf, befasst sich mit
den rites de passage, entdeckt aber, dass es auch Passagen ohne Rituale
gibt - oder doch nur mit experimentellen Ansätzen dazu: die Verbindung
in Partnerschaften ohne Ehe oder die Ehescheidung - wahrhaftig ein
einschneidender Übergang, bei dem zwar eine junge Amerikanerin den
Gästen den Film ihrer Hochzeit im lustigen Rückwärtsgang vorführt, für
den aber allgemein anerkannte Rituale nicht (noch nicht?) gefunden sind.
Oder: Der Tourismus hat die Volkskunde insofern schon verhältnismässig
früh beschäftigt, als er intensive Veränderungen in die ländliche
Traditionswelt hineingetragen hat. Die Beseitigung, andererseits auch die

Stabilisierung und Erneuerung von Überlieferungen ist hier anzuführen, aber
auch die Veränderung der dörflichen Sozialstruktur, der Arbeitsweisen,
der Siedlungsformen. Doch der Tourismus ist ja keine amorphe und
anonyme Macht, die über die Dörfer kommt - es sind die Touristen und die

Touristinnen, und es bedarf wiederum nur eines kleinen Perspektivwechsels,

um andere Fragestellungen in den Mittelpunkt zu rücken. Ueli Gyr
beispielsweise hat begonnen mit der Analyse der Touristenkultur, mit
ihren standardisierten Tätigkeiten wie Sightseeing und Shopping, mit ihren
Ritualen und Symbolen.

2. Ein zweites Thema schliesst sich dem Stichwort Tourismus leicht an: Es

geht um offenkundige Konstruktionen von Volkskultur, um das künstlich
erzeugte «Echte» und «Altertümliche», um die Serienprodukte des

angeblich Traditionellen. Die Volkskunde ist eine ganze Zeitlang auf diese

Sekundärtraditionen hereingefallen, ja sie war selbst an ihrer Erzeugung
beteiligt. Sie hat sich dann - personalisierend und psychologisierend
gesprochen - so geschämt, dass diese Dinge mit Namen wie Talmikultur,
Folklorismus, Fakelore versehen und aus ihrem Hoheitsbereich verbannt
wurden.
Aber wer Volkskultur ohne Ausblendungen sehen und verstehen will,
muss diese Phänomene (freilich ohne naiv-einfältige Begeisterung) in seine

Aufmerksamkeit einbeziehen. Wenn raffiniert mit traditionellen
Requisiten bestückte Aufführungen von Volksmusik an der Spitze der populären

Nachfrage rangieren, dann muss die Volkskunde versuchen, diese
seltsame Mischung von Alt und Neu und ihre ungebremste Wirkung zu
erklären. Es ist nun einmal ein wichtiger Farbton im Panorama gegenwär-

17



tiger Popularkultur - und es ist eine Wendung gegen die Eintönigkeit,
wenn solche Farbtöne beachtet werden.

3. Ich knüpfe noch einmal an Gottfried Keller an. Die Berücksichtigung
räumlicher Differenzierungen gehört noch immer zu den wichtigen
Aufgaben der Volkskunde. Die Schweiz bietet hier insofern einen Musterfall,
als die regionale (das heisst ungefähr: die kantonale) Differenzierung in
verschiedene Sprachräume hineinreicht und damit über die nationalen
Grenzen hinaus in grössere Kulturräume verweist. Die schweizerische
Volkskunde ist deshalb der natürliche Vorreiter für eine internationale
Volkskunde in europäischen Bezügen. Einen einheitlichen Kultur-Euro
wird es, trotz mancher gemeinsamer Erbstücke, nicht geben - gerade
deshalb ist die Vermittlungsarbeit gefragt.
Ich will nicht unterschlagen, dass diese Vermittlungsarbeit schon bisher
geleistet wurde und wird, und ich will dafür einige wenige Beispiele nennen:

Das unmittelbar nach dem Krieg erschienene Werk von Richard Weiss

mag in seiner fundierten Sachlichkeit und seinem ethischen Engagement
dazu beigetragen haben, dass manche deutsche Volkskundler aus der NS-
Zeit, indem sie sich mit der neuen Arbeit identifizierten, allzuschnell zu
einem guten Gewissen zurückfanden. Aber es öffnete auf der anderen Seite

Blockierungen und stiess für die ganze deutschsprachige Volkskunde die
Tür zu internationalen Verbindungen und Horizonten auf.
In den Umbruchjahren um 1970 (Paul Hugger hat den betreffenden
Handbuchabschnitt meteorologisch überschrieben: Ein deutsches Beben
hat seinen Nachhall in der Schweiz) trug Arnold Niederer mit wacher
Präsenz und abwägenden Urteilen dazu bei, dass der deutsche Abschied

vom Volksleben nicht in einen rein utopischen deutschen Sonderweg
mündete, dass vielmehr das Berechtigte an der Kritik in die internationale
Diskussion eingebracht wurde, dass also die Auslöser des «Bebens» auch
anderswo gesehen und nicht einfach ignoriert wurden.
Als sich in den 1980er Jahren französisch- und deutschsprachige Ethnologen

trafen mit dem Ziel, Ergebnisse auszutauschen und gemeinsame
Aktivitäten zu entwickeln, kam den Teilnehmern aus dem deutschen und dem
Westteil der Schweiz die wichtigste Vermittlungsaufgabe zu - eine sprachliche,

aber nicht nur sprachliche Vermittlungsaufgabe. Der Pariser Ethnologe

Isac Chiva hat dies im Schlussaufsatz des «Handbuchs für schweizerische

Völkskultur» eindringlich geschildert.
Schliesslich: Für eine europäische, bald auch in weitere internationale
Horizonte gestellte Erzählforschung bedeutete die unermüdliche Arbeit
von Max Liithi ausserordentlich viel. Er hat die internationalen
Erzählforscherkongresse mit angestossen, er gehörte zu den Mitbegründern der

grossen «Enzyklopädie des Märchens», und der Zürcher Lehrstuhl für
Europäische Volksliteratur, nach Lüthis Tod von RudolfSchenda mit der

gleichen Energie und Weitsicht betreut, war ein Zentrum der internationalen

Folkloristik. Ich bitte um Nachsicht für die Anmerkung, dass es für
den Aussenstehenden kaum verständlich ist, dass hier im Präteritum ge~

18



sprochen werden muss, dass zumindest vorläufig diese wichtige Arbeit
stagniert.

4. Ich habe von Raumbezügen gesprochen, von der Abstufung verschiedener

und verschieden grosser Identitätsräume. Dieses Thema ist nicht
überholt - aber das Problem hat sich radikalisiert. Die Vielfalt der Kulturen

präsentiert sich ja nicht mehr (nur) in räumlicher Ordnung mit klaren
Grenzziehungen - noch nie gab es so viel Buntheit der Kultur ein und
desselben Raumes. Es wäre ein eigenes Thema, wollte man das farbige In-
und Nebeneinander, vielleicht auch Durcheinander auch nur einigermas-
sen systematisieren. Dieses Durcheinander betrifft die realen
Erscheinungsformen: Eine Frau oder ein Mann in alpiner Tracht wirkt in unseren
Städten fast schon exotischer als Menschen anderer Hautfarbe, anderer
Sprache, anderer Kleidung. Es betrifft aber auch das Selbstverständnis,
die Überzeugungen und die Identitätsorientierungen jener Menschen;
und es betrifft die theoretischen Vorgaben, mit denen wir dem Phänomen
gegenübertreten. Integration, Assimilation, Wahrung kultureller Identität,

Ghettoisierung, Ethnisierung - auch diesseits der Kontroversen um
rechtliche Regelungen schwirren die verschiedensten Schlag- und
Stichwörter durcheinander. Ein wahrhaft komplexes, kompliziertes Feld -
eben deshalb aber auch eine Aufgabe der Volkskunde, und es sei dankbar
vermerkt, dass die Aufgabe (etwa in den Arbeiten von Arnold Niederer
und Giovanna Meyer Sabino) verschiedentlich angepackt wurde.

5. Gegen die Eintönigkeit - zu den volkskundlichen Schreckwörtern gehörte
und gehört das Wort Nivellierung. Davon war im Umkreis der

Gesellschaftsgründung 1896 die Rede; davon ist heute, im Blick auf die
Konkretisierung weltweiter Kontakte und die Dominanz vor allem amerikanischer

Kulturexporte, vermehrt die Rede. Die Volkskunde hat angesichts
der Globalisierungstendenzen meines Erachtens eine dreifache Aufgabe:

- Sie sollte sich von der Schlagwortalternative Nivellierung oder
Globalisierung nicht zu sehr beeindrucken lassen. Sie sollte vielmehr abwägen,

was an der Erweiterung der Horizonte schädlich, was möglicherweise

nützlich ist. Auch dies ist ein Thema für sich; ich möchte wenigstens

darauf hinweisen, dass auf manchen Gebieten die globale
Ausdehnung nicht (oder nicht nur) negativ zu sehen ist. Ich erwähne
den Sport, der für viele Länder eine gemeinsame «Sprache» vermittelt
hat, die Technik, die nicht nur Probleme aufwirft, sondern auch ein
Mittel zur Problemlösung darstellt, die Menschenrechte, deren Sinn
und Bedeutung sich nur bei universaler Gültigkeit erschliesst.

- Die Volkskunde sollte zeigen, dass die angebliche Globalisierung
längst nicht so weit fortgeschritten ist, wie oft angenommen wird. Die
Cocacolonisation und die MacDonaldisierung betrifft nur kleine
Ausschnitte, und selbst wo es sich um recht einheitliche globale Einflüsse
handelt, werden diese national, kulturell, regional, aber auch schicht-
und geschlechtsspezifisch gebrochen und umdefiniert.

19



- Schliesslich sollte die Volkskunde in der Tat dort auf die Barrikaden,
wo wertvolle regionale Traditionen durch dümmliche Importe gefährdet

werden - aber nicht, weil es sich um Importe handelt, sondern weil
sie dümmlich sind.

6. Bei etlichen der von mir angeführten Punkte ist das Stichwort Technik
aufgetaucht oder als Hintergrund gegenwärtig gewesen. Hier haben wir
es mit der wohl anhaltendsten Abstinenz der Volkskunde zu tun, die erst
ganz allmählich aufgehoben wird. Aufgehoben werden muss, wenn sich
die Volkskunde nicht ausschliesslich in einem Naturschutzpark bewegen
will. Wir reden von Volksleben und Volkskultur - wenn diese Wörter eine
wirkliche Bedeutung haben sollen, dann ist auch zu fragen, wie das

eigentlich mit der Eisenbahn war, mit den ersten Autos, der Ausbreitung des

Telefons. Und wie verhält es sich heute mit den Tricks und Strategien, den
Erlebnissen und Erfahrungen der Autofahrer, wie mit den Computerspielen

der Kinder, den Medienzickzackfahrten der Erwachsenen, den
zögernden Versuchen mit dem Internet, aber auch mit der technischen
Ausstattung der Haushalte. Die blosse Verlustbilanz, die dann ein bequemes
« off-limits » rechtfertigt, verweist sicherlich nicht auf die richtige Einstellung,

ist gerade kein Instrument gegen die Eintönigkeit.
Ich komme ans Ende, will nur noch zwei allgemeinere Wendungen gegen
die Eintönigkeit charakterisieren, die sich nicht auf bestimmte
Gegenstandsbereiche und Problemsparten beziehen, sondern auf den Gesamthabitus

der Wissenschaft vom Volksleben, von der Volkskultur.

7 Die Volkskunde ist dank ihrer Herkunft und ihrer Zielsetzungen gegen
die Eintönigkeit gerichtet - genauer: gegen die verbreitete Entkörperung
der Wissenschaften. Unsere soziologischen Kolleginnen und Kollegen
begegnen uns gelegentlich mit herablassendem Mitgefühl: Die Volkskunde
habe keine ausreichenden theoretischen Grundlagen, sie bewege sich
doch sehr stark auf der Beschreibungsebene. Gleichzeitig - ich habe das

immer wieder erlebt - beneiden uns diese Kollegen um unsere Themen
und eigentlich auch um unsere Vorgehensweisen. Das hängt damit
zusammen, dass in vielen Sozialwissenschaften eine kaum zu durchbrechende

Tendenz zur abstrakten Modellbildung vorherrscht, dass die Volkskunde

dagegen mit der Konkretheit, der quasi körperlichen Präsenz ihrer
Gegenstände und auch mit ihrer Vielfalt operiert. Der Volkskundler ist
vielleicht der einzige Wissenschaftler, der zum Tranchieren und Sezieren
seiner Gegenstände ein schweizerisches Offiziersmesser braucht - und
das ist vergnüglicher als das Bearbeiten eines einzigen Stückchens Holz
mit einem einzigen Schnitzmesser. Ich füge hinzu: Auch mit dem Schweizer

Messer kann man nicht alles machen - und die volkskundliche Arbeit
ist sicher nur vernünftig und fruchtbar, wenn die schon von Hoffmann-
Krayer geforderte Kooperation mit den Nachbarwissenschaften gepflegt
und forciert wird (wie dies zuletzt erfreulich im «Handbuch» zum
Ausdruck kam).

20



8. Schliesslich, in einem gewissen Zusammenhang damit: Die Volkskunde
hat wenig verloren im Elfenbeinturm, in dem sich viele Wissenschaften

eingerichtet haben. Damit ist nicht nur gemeint, dass sie reale Dinge,
Vorgänge und Probleme behandelt, sondern auch, dass es zu ihrer
Wissenschaftstradition gehört, dass sie in ihre Arbeit Laien einbezieht. Geht man
von den Grössenverhältnissen aus, müsste man den Satz sogar umkehren:
Die Laien beziehen in ihre Arbeit auch Wissenschaftler ein. Als 1974 die
Schweizerische Geistesgeschichtliche Gesellschaft die ihr verbundenen
Disziplinen aufforderte, von der wissenschaftspolitischen Exklusivität
wegzukommen, konnte Hans Trümpy als Obmann antworten: In dieser
Hinsicht ist die SGV seit ihrer Gründung ein geradezu idealer Verein; er
konkretisierte das mit dem Hinweis auf 98% Laien unter den Mitgliedern.

Dieses Verhältnis wirft sicher auch Probleme auf. Aber vor allem ist es

eine Chance: Chance, Wissenschaft nicht nur in Discountform unter die
Leute zu bringen, sondern mit ihnen daran zu arbeiten und sie kontinuierlich

mit Ergebnissen, aber auch mit Problemen zu konfrontieren. In
diesem Sinne ist der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde -
unabhängig von der Formulierung der Statuten - zu wünschen, dass sie auch
im neuen Jahrhundert ein Zusammenschluss von Freunden, von wirklichen

Freunden, bleiben wird.

Prof. Dr. Hermann Bausinger, Ludwig-Uhland-Institut für Kulturwissenschaften

der Universität Tübingen, D-72070 Tübingen

21


	Gegen die Eintönigkeit...

