
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Società svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 86 (1996)

Artikel: Gespräch über eine Reise durch ein Jahrhundert = Entretien sur un
itinéraire d'un siècle

Autor: Burckhardt-Seebass, Christine / Chappaz-Wirthner, Suzanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1003720

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1003720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Isola Bella ging die Weiterfahrt über Domodossola in die Gondo-
Schlucht, wo Samuel Jeanrichard seine Erlebnisse während der Grenzbesetzung

1939 bis 1945 zum besten gab. In Gabi am Eingang des Arquin-Tales, in
welchem eine nur dort existierende Art von Schmetterlingen lebt, wurde
Halt gemacht und sodann nach Simplon-Dorfweitergefahren, wo Herr
Arnold Gerold, Sekundarlehrer in Simplon-Dorf, das dortige Eco-Museum
vorstellte und die Führung übernahm. Anschliessend fuhr man auf den Sim-

plonpass, wo im Hotel Bellevue übernachtet wurde. Der letzte Tag war der
Heimfahrt gewidmet.
Die Reise war sehr erfolgreich und gab Gelegenheit, die ganze Palette der
Gegenstände kennenzulernen, mit denen sich die Volkskunde normalerweise

befasst.

Prof. Dr. Theodor Bühler, Th.-Reuter-Weg 11, 8400 Winterthur

Gespräch über eine Reise durch ein Jahrhundert /
Entretien sur un itinéraire d'un siècle

Ansprache am Festakt «100 Jahre Schweizerische Gesellschaft für
Volkskunde» am 8. Juni 1996 im Basler Rathaus von Christine
Burckhardt-Seebass und Suzanne Chappaz-Wirthner

Im Bericht über eine frühe Jahresversammlung der Schweizerischen Gesellschaft

für Volkskunde (SGV) heisst es: Sie wurde besucht «von 80 Personen
sowie von Damen». Ich hoffe, dass den einen wie den andern der «frische
Biertrunk» schmeckte, der auf «den reichlich genossenen Ehrenwein»
folgte1. Die vor zehn Jahren (nach Frauenstimmrechtsabstimmung und
Gleichstellungsartikel) verabschiedeten neuen, heute gültigen Vereinsstatuten

machen zwar keine derartige Unterscheidung, sondern subsumieren das

weibliche Geschlecht einfach dem männlichen, und in einer noch jüngeren
Publikation kommen die Frauen als Thema auf kaum mehr als eine von hundert

Seiten.2 Wir möchten damit, nicht ohne Augenzwinkern, auf einen
Aspekt hinweisen, der für den Weg durch die ersten hundert Jahre mal mehr,
mal weniger charakteristisch, aber doch immer präsent war: das Männliche,
obwohl die Gesellschaft von Anfang an durchaus auch Frauen als zahlende

Mitglieder aufnahm. Wenn heute zwei Volkskundlerinnen in verschiedenen
Sprachen etwas zu diesem Weg sagen, so geschieht es aus diesen Perspekti-

1 Bericht über die Jahresversammlung in Samen, in: SAVk 10 (1906), S.196.
2 Handbuch der schweizerischen Volkskultur. Hg. von Paul Hugger. 3 Bde. Basel 1992.

76



ven: als Frauen, als Wissenschaftlerinnen, als Angehörige unterschiedlicher
Regionen. Damit soll auch etwas über die gegenwärtige Vielfalt der Meinungen

und der Möglichkeiten im Rahmen der jubilierenden Institution zum
Ausdruck gebracht werden.
«Wenn drei Schweizer zusammenkommen, so gründen sie einen Verein.»
Die Redensart verfügt über ein reiches semantisches Feld: selbstgefällig-stolz
erinnert sie an den Rütlischwur und rührt damit an die nationale Mythik,
ironisch evoziert sie Stammtischatmosphäre und kleinbürgerliche Geschäftigkeit

oder aber gerissenes Kartellgebaren. Gerade die Mischung der
verschiedenen «Tugenden» scheint die unverwechselbare heimatliche Mentalität

auszumachen.
Unverwechselbar schweizerisch war die Tat der drei Herren Hoffmann-
Krayer, Stückelberg und Richard, die Gründung der SGV vor hundert Jahren,

allerdings insofern nicht, als in andern Ländern, wie vorher eingezogene
Erkundigungen ergeben hatten, bereits ähnliche Vereinigungen existierten.
Man schloss sich also einem internationalen Trend an. Aber der Stammtisch-
Duft haftet dem Akt in der Tat an - Hoffmann-Krayers Frau hat es überliefert:

offenbar mussten sich die Freunde erst Mut antrinken, bevor sie, in
einer Zürcher «Beiz», zur Gründung schritten3. Auch die Zweckrationalität
ist unverkennbar. Man formulierte einen Aufruf - heute gingen die Herren
ohne Zweifel sofort mit einer Homepage ins Internet - und warb damit um
einen Kreis von Supportern, eine Lobby für die aktuelle wissenschaftliche
Aufgabe der Erforschung volkstümlicher Überlieferung. Man suchte gleichzeitig

ein Netz von Material-Zulieferern zu knüpfen und stellte die nötigen
Medien, eine Zeitschrift und eine Publikationsreihe, dafür bereit. Es ging
also nicht um die Gründung einer gelehrten Gesellschaft im Stil des 18.

Jahrhunderts, sondern, durchaus aktuell, einerseits um einen Förderverein,
andererseits um eine Art Sammlergemeinschaft. Die eigentliche
wissenschaftliche Arbeit, das Systematisieren, Analysieren, Vergleichen und Deuten,

behielten sich die Professoren vor4. Sie war ihrer Meinung nach nicht im
Verein, sondern nur in stiller, einsamer Arbeit am Schreibtisch zu leisten.
Danièle Lenzin hat in ihrer kürzlich abgeschlossenen Zürcher Lizentiatsar-
beit einen Teil der Erstmitglieder - 300 waren es nach kurzer Zeit - auf ihre
soziale Herkunft und Position hin geprüft und, nicht ohne Erstaunen, festgestellt,

dass es sich um Personen aus der Oberschicht mit weitreichenden
politischen und ökonomischen Beziehungen handelte.5 Es waren, kann man
ergänzen, überwiegend Akademiker, und viele von ihnen kamen aus «neuen»

3 So vermerkt es Hanns Bächtold-Stäubli in seinem Nachruf: «Eduard Hoffmann-Krayer.
Erinnerungen an meinen Lehrer und Freund», in: SAVk 35 (1936), S.V In der Wirtschaft
«Orsini» sassen damals Hoffmann und Stückelberg; Richard baten sie dann als Dritten im
Bund und als Kassenführer dazu.

4 Vgl. dazu Christine Burckhardt-Seebass, «Archivieren für wen? John Meier, Hoffmann-
Krayer und die Frühzeit des Schweizerischen Volksliedarchivs», in: Jahrbuch für
Volksliedforschung 35 (1990), S. 33-43.

5 Danièle Lenzin, Folklore vivat, crescat, floreat! Über die Anfänge der wissenschaftlichen
Volkskunde in der Schweiz um 1900, Zürich 1996 (Zürcher Beiträge zur Alltagskultur, 3).

77



intellektuellen Berufen: Professoren in geisteswissenschaftlichen Fächern,
Bibliothekare, Museumsleiter, Publizisten, Leute -wie man ähnlich auch für
die Gründergeneration der wenig jüngeren schweizerischen Heimatschutz-
Bewegung festgestellt hat6 -, die, selbst wenn sie aus grossbürgerlichen
Familien stammten, ihre berufliche Identität erst finden mussten. Das förderte
die Beweglichkeit, bewirkte die ansteckende Aufbruchsstimmung, gab den
moralischen und politischen Impetus, liess sie auch der publizistischen
Tätigkeit und den Medien grosses Gewicht beimessen. Das scheint uns heute
vorbildlich. Einfach aber war es nicht, weil die jeweilige berufliche Stellung
nicht ohne weiteres auch ein sicheres Einkommen mit sich brachte. Eduard
Hoffmann-Krayer verdiente mit der Volkskunde keinen Rappen, sondern
lebte sein Leben lang von seinem Privatvermögen (und das heisst in Abhängigkeit

von seiner Familie, wo Vater, Bruder, Schwiegervater usw. ökonomisch

einträglich arbeiteten und das Vorhandene mehrten). Der erste, der

aus dem Fach seinen Lebensunterhalt bestreiten konnte (und auch über keine

andern Ressourcen verfügt hätte), war Richard Weiss von 1946 an.
Obwohl also die Faszination durch die Volkskunde vermutlich grösser war als

ihr gesellschaftliches Prestige, das sich ja heute wie damals nicht zuletzt an
Geld misst, kann man sagen, dass die Rechnung der drei Herren mit ihrer
Gründung von 1896 aufging. Das Interesse einer kleinen wohlhabenden
Gruppe, der unermüdliche Einsatz vor allem von Hoffmann-Krayer, aber
auch verwandtschaftliches und freundschaftliches Wohlwollen ermöglichten

den Aufbau einer internationalen Bibliothek, einer grossen, qualitätvollen
und in ihrem Konzept sehr modernen Museumssammlung und eines

Publikationsprogramms von durchaus internationalem Zuschnitt. Das lag ein

wenig in der Zeit: gerade die ökonomisch führende Schicht spürte auch die
ästhetischen Verluste der von ihr getragenen Moderne und suchte sich ihrer
in nostalgischer Weise zu versichern, sie zu retten und zu pflegen. Gerade in
der SGV (im Unterschied zum «Heimatschutz») war Pathos aber nicht
gefragt, und ästhetische Fragen hielt man für wissenschaftlich weniger
relevant; sie blieben dem Privatleben vorbehalten.
Schwieriger war es, andere Kreise für die Mitarbeit zu gewinnen: diejenigen,
die die volkstümliche Überlieferung kannten und vermitteln konnten, weil
sie Teil an ihr hatten. Um sie nicht durch zuviel Wissenschaftlichkeit
abzuschrecken, schuf man 1911 das anspruchslosere Korrespondenzblatt
«Schweizer Volkskunde», in dem jedermann und sogar jede Frau sich

sozusagen unzensiert über das äussern kann, was er und sie unter Volkskunde
versteht. Es sollte ausserdem dem persönlicheren, gemütlicheren Kontakt im
Verein dienen. Das geschah sonst nur noch an den Jahresversammlungen,
die mit Trinksprüchen, launigen Reden und Musik (und, wie wir gesehen

6 Diana Le Dinh, Le Heimatschutz, une ligue pour la beauté: esthétique et conscience cultu¬
relle au début du siècle en Suisse, Lausanne 1992 (Histoire et société contemporaines, 12),
chap. V et annexe 1; vgl. auch Christine Burckhardt-Seebass: «Schützenswert. Anmerkungen

zur Frühzeit des Schweizer Heimatschutzes». Erscheint in der Schriftenreihe des Deutschen

Alpenvereins, München 1997

78



haben, Ehrenwein und Biertrunk) einem Ideal von Geselligkeit anhingen,
das ein wenig an die Erste Helvetische Gesellschaft erinnert, also auch einen
aufbauenden Patriotismus nicht verschmähte. Übrigens waren sie von
Anfang an und sind bis heute Ort, wo Volkskultur direkt demonstriert und ganz
unbefangen genossen werden darf, sei dies nun eine Fasnachtsclique (wie
heute), eine Appenzeller Streichmusik mit Talerschwingen, ein Obwaldner
Trachtenchor oder eine Präsentation des Surseer Gansabhauet7 - zur
falschen Zeit, am falschen Ort, wie Hans Moser kritisch angemerkt hätte. Die
wissenschaftlich tätigen Mitglieder der SGV distanzierten sich an den übrigen

Tagen des Jahres ziemlich explizit von allem, was nach Brauchtumspflege
aussah, und die meisten tun dies auch heute noch. Was dabei kaum je

bedacht wurde, ist, dass die an der Pflege Interessierten die Zahl der SGV-

Mitglieder rasch um ein Vielfaches überstiegen (die Trachtenvereinigung
etwa hat heute an die 30 000 Mitglieder), dass die enthaltsamen Volkskundler
also ein Stück lebendiger populärer Kultur aus ihrer Betrachtung ausklammerten,

dass ferner die pflegerischen Vereinigungen sich so «ungestört» ein
Terrain und eine Kompetenz erwarben, welche die Volkskunde, die sich als

Wissenschaft verstand, möglicherweise gerne für sich beansprucht hätte und
mit denen sie auch in der Öffentlichkeit identifiziert wurde. Heute ist dieses

Problem nicht ohne Aktualität, vielleicht auch für die SGV Aber vielleicht
sollte man das Versäumnis nicht nur negativ beurteilen. Die geringere
Auffälligkeit der Volkskunde hat wohl auch schon vor politischer Instrumentalisierung

geschützt und eine gewisse kritische Narrenfreiheit gewährt. Aber
das bedarf in Zukunft gründlicherer Reflexion.
Vielleicht hängt es auch mit der Distanz zur Folklore zusammen, dass die

SGV, die ja nicht «Gesellschaft für Schweizerische Volkskunde» heisst, sich
in den ersten vierzig Jahren vor einem Abrutschen ins Nationale oder gar
Regionale durch konsequente internationale Ausrichtung zu bewahren
wusste (im Unterschied zu den Gesellschaften anderer Länder). Das änderte
sich teilweise mit dem Tod von Hoffmann-Krayer. Karl Meuli, für die nächsten

zwei Generationen der führende Kopf, brachte, wiewohl in seinen eigenen

Forschungen weit über Raum und Zeit ausgreifend, die Gesellschaft
eher auf eine schweizerische (wenn auch nicht auf eine folkloristische) Linie,
wobei die Zeitläufte, die vierziger und fünfziger Jahre, das Ihre dazutaten.
Die Zeitschrift, das «Schweizerische Archiv für Volkskunde», blieb der
ersten, der internationalen Ausrichtung dagegen immer treu, und die Sektionen,

deren Bedeutung nicht unterschätzt werden sollte, wissen in ihren
Programmen ebenfalls seit je das Nähere mit dem Ferneren zu verbinden und
ihre wissenschaftliche Aufgabe wahrzunehmen, ohne dabei mit ihren
Laienmitgliedern in Konflikt zu kommen.

7 Vgl. die Berichte über Jahresversammlungen von 1903 (Winterthur) und 1959 (Appenzell)
in: SAVk 7 (1903), S. 228 resp. SVk 50 (1960), S. 47, von 1906 (Samen), wie Anm.l, von
1939 (Sursee) in: SVk 30 (1940), S.77

79



Arrêt sur image

Ce qui, dans cet itinéraire d'un siècle, a frappé l'ethnologue valaisanne que je
suis, c'est la trajectoire épistémologique que décrivirent à la même époque
deux membres éminents de la Société suisse des traditions populaires, Karl
Meuli et Richard Weiss. Tous deux partageaient l'idée que la Volkskunde
devait contribuer à l'élaboration scientifique d'une image de la Suisse, mais
le résultat auquel ils parvinrent diverge. L'un, Karl Meuli, conçut la
Volkskunde comme une science des origines et, remontant aux sources de l'identité

nationale, s'attacha à en découvrir la quintessence; l'autre, Richard Weiss,
vit dans la Volkskunde une science du présent, à laquelle il conférait la mission

de dresser l'inventaire des pratiques contemporaines afin de mettre en
lumière leur diversité et la complexité de cette identité. L'un contribua à la
construction du mythe d'une essence helvétique, les conceptions de l'autre
entraînèrent la déconstruction de ce mythe. Ces divergences se manifestèrent
avec une force particulière dans les années trente, dans le cadre de la Société
suisse des traditions populaires, témoignant par leur existence même du
dynamisme de cette société. Je vous propose d'interrompre un instant le voyage
auquel vous a conviés Madame Christine Burckhardt-Seebass et d'opérer un
arrêt sur image afin d'examiner de près ces divergences dont la découverte a

joué un rôle essentiel dans mon propre itinéraire intellectuel.
Karl Meuli succéda à Edouard Hoffmann-Krayer à la tête de la Société et en
fut le président de 1935 à 1944. À ce titre, il la fit participer à l'Exposition
nationale de Zurich en 1939. Parce que ses propres vues correspondaient à la
sensibilité des organisateurs et aux attentes du public, il joua, et avec lui la
Société suisse des traditions populaires, un rôle déterminant dans l'élaboration

de l'image de la Suisse mise en scène à cette occasion.8

L'exposition nationale de 1939 fut conçue en une période de troubles. Aux
remous intérieurs provoqués par la crise économique répondait la menace
extérieure d'une guerre en Europe. L'idée s'imposa que la défense armée du

pays devait se doubler d'une «défense spirituelle». L'exposition de Zurich
apparut dans ce contexte comme l'outil stratégique censé créer le consensus
sur lequel fonder cette défense spirituelle du pays. Les organisateurs
pensaient rallier les citoyens autour de l'image d'une Suisse moderne, ouverte
aux innovations techniques et prête à affronter l'avenir grâce à son
dynamisme créateur. La Société suisse des traditions populaires y vit l'occasion de

présenter, selon l'expression de son président, «die eigentliche bodenständige

Volkskultur». Conscient de l'importance du rôle que la Société avait à

jouer, Meuli fit parvenir au comité d'organisation de l'Exposition une lettre
datée du 5 octobre 1937, dans laquelle il proposait de monter au sein de l'Ex-

Voir le chapitre que Werner Bellwald consacre à cette exposition dans sa thèse: Über die

Entdeckung lokaler «Volkskultur», ihren Aufstieg in eine nationale Symbolkultur und den
Rücklauf in das Identitätsrepertoire. Die Beispiele Hérens und Lötschen, Diss. Univ. Basel

1995, Seminar für Volkskunde.

80



position nationale une exposition sur le thème des «coutumes populaires»,
die Volksbräuche. Pour souligner l'originalité et la vitalité de la culture
autochtone, il projetait de mettre sur pied un cortège de masques qui constituerait
le clou de l'exposition. Le comité d'organisation donna son accord le 28 mai
1938 et attribua à la Société suisse des traditions populaires un espace situé à
l'entrée de la Grand-Rue, le centre physique et spirituel de l'exposition. Sous

la rubrique Schweizer Volk furent présentés trente-six masques de bois en

provenance du Lötschental, des Grisons, de Sargans et de la Suisse centrale.
Il importe de s'attarder sur les raisons pour lesquelles ce furent des masques
de bois qui incarnèrent le «peuple suisse» dont l'exposition voulait, en cette
période troublée, démontrer la cohésion. Ce choix résulte de la convergence
des conceptions scientifiques de Meuli et des aspirations des organisateurs et
des visiteurs de l'exposition.
Dans le paysage lisse des objets de «l'art populaire suisse» célébrés par les

élites urbaines, les masques de bois introduisaient une dissonance et
semblaient relever d'une strate culturelle dont plus rien ne signalait l'existence, si
bien que s'imposa à leur vue la notion d'archaïsme que venait cautionner un
concept scientifique hérité de la fin du 19eme siècle, celui de survivance. Se

fondant sur l'étymologie de leurs noms, le philologue qu'était Meuli considéra

d'emblée ces masques comme la survivance de cultes préhistoriques fondés

sur la croyance en la toute-puissance des esprits des morts et leur attribua
la fonction de représenter ces esprits ambivalents par l'intermédiaire des

garçons célibataires auxquels était réservé le port de ces masques, afin d'assurer
la prospérité des vivants. Ainsi s'expliquait leur aspect archaïque.
Comment dès lors des objets auréolés de mort et tournés vers le passé en
sont-ils venus à incarner à Zürich en 1939 la quintessence de l'identité nationale

dont il s'agissait de montrer la vitalité et la capacité à affronter l'avenir?
Ils provenaient de la région alpine, là réside la clé de ce paradoxe. À cette
époque, les Alpes ne constituaient pas seulement le réduit physique conçu
par les militaires; elles apparaissaient aussi comme le réduit moral où ancrer
la défense spirituelle du pays. Les populations qui y vivaient jouaient le rôle
de la Mutterschicht définie par Herder: censées être demeurées en dehors de

l'histoire du fait de leur présumé isolement géographique, elles avaient su

préserver les coutumes des ancêtres. L'archaïsme apparent de leur genre de

vie témoignait de cette fidélité et réfléchissait comme en un miroir l'état
originel de la nation. Parce qu'ils étaient archaïques et alpins, ces masques
doublement incarnaient l'esprit des pères fondateurs, le Volkstum du «peuple
suisse». La notion de survivance à laquelle Meuli recourait pour les

interpréter venait cautionner cette vision. La quête de Vur concentrée sur les Alpes
détournait du présent incertain et favorisait l'émergence d'un consensus ainsi

que la mobilisation d'une conscience nationale.
Richard Weiss ne demeura pas à l'écart de cette mythification des Alpes qu'il
qualifiait lui même d'«épine dorsale spirituelle de la Suisse». Mais ce qui me
frappe, c'est qu'à l'époque même où Meuli et la Société suisse des traditions
populaires contribuaient à la définition d'une essence suisse cristallisée dans
des masques, lui concrétisait, dans le cadre de la même Société, en fondant

81



avec Paul Geiger l'Atlas de folklore suisse, une conception de la Volkskunde
qui allait à l'encontre de celle que Meuli laissait transparaître dans son
interprétation de ces masques. Il me faut cependant nuancer cette affirmation, la
réalité s'accommode mal des dichotomies: Meuli soutint la création de l'Atlas,

intervenue sous sa présidence, et collabora à son élaboration. Il n'en
demeure pas moins qu'entre le livre «Schweizer Masken», que Meuli publia en
1943, et celui que fit paraître Weiss en 1946 sous le titre «Volkskunde der
Schweiz» s'opère un retournement épistémologique que j'aimerais vous
présenter maintenant.
En réaction à une Volkskunde centrée sur la quête des origines, Weiss définit
la discipline comme une «science du présent» et une «science de la relation»,
eine Gegenwarts- und Beziehungswissenschaft. Cette définition s'appuyait
sur l'explicitation des conséquences qu'impliquait le recours à la notion de

survivance, en particulier la négation du phénomène du changement et la

non-prise en considération du contexte particulier dans lequel s'insère toute
«coutume populaire». Au lieu de procéder à de vastes reconstitutions
hypothétiques couvrant des centaines, voire des milliers d'années, ce qu'entraînait
par exemple le fait de rattacher les masques actuels à des usages pratiqués par
les anciens Germains, la Volkskunde devait, à partir de données issues

d'enquêtes minutieuses, montrer «comment les relations étaient» et «comment
elles étaient devenues ce qu'elles étaient». Un tel but impliquait de conjuguer
une approche centrée sur le présent et une démarche intéressée au processus
du changement. De même, au lieu d'abstraire les «coutumes populaires» de

leur contexte particulier et de construire par exemple une théorie des

masques suisses fondée sur la comparaison avec des masques antiques ou
exotiques eux-mêmes sortis de leur contexte, la Volkskunde devait dessiner
le réseau de relations qui relie une pratique à son contexte économique,
politique et social. Ce retournement épistémologique se traduisit dans ce que
Weiss appela «le passage de l'objet à la relation».
L'Atlas de folklore suisse, réalisé sous le patronage de la Société suisse des

traditions populaires, concrétisa les conceptions de Weiss, qui en rédigea le

volume d'introduction. L'idée d'un tel Atlas germa à Prague en 1929, lors du

Congrès international d'art populaire auquel participait la Société. Il y fut
question d'organiser à Berne en 1934 une exposition internationale d'art
populaire, mais constat dut se faire qu'il manquait en Suisse un inventaire
fiable du patrimoine folklorique. Des personnalités de la Société suisse des

traditions populaires, parmi lesquelles figuraient Richard Weiss et Karl
Meuli, décidèrent d'entreprendre dans tout le pays une collecte de données et
établirent à cette fin un questionnaire composé de 1585 questions, der Fragebogen

über die schweizerische Volkskunde, considéré comme le précurseur
de l'Atlas. Celui-ci fut créé en 1934; les fondateurs Richard Weiss et Paul

Geiger s'adjoignirent la collaboration d'Elsbeth Liebl et de Walter Escher,

puis d'Arnold Niederer. La Société suisse des traditions populaires supervisa
l'élaboration de l'Atlas et, par le biais d'un curatorium dont fit partie Karl
Meuli, assura son soutien financier à la publication, inaugurée en 1950 et
achevée en 1995.

82



En quoi l'Atlas de folklore suisse procède-t-il d'une Volkskunde définie par
Weiss comme une science du présent et de la relation? Des enquêtes directes

complétées de questionnaires ont abouti à la collecte de données présentées
au moyen de cartes synthétiques accompagnées de commentaires. Comme
ses fondateurs se le sont proposé, l'Atlas opère une «coupe dans le présent» et
dresse l'inventaire des traits de la culture suisse dans sa diversité. Afin de

mettre en lumière la complexité des liens qui unissent les pratiques sociales à

leur contexte, il combine, selon les vœux de Weiss, une «approche
géographique, historique, sociologique et psychologique». Les cartes conçues ne

font pas seulement apparaître les différences locales et régionales, qui
malmènent les frontières linguistiques, mais rendent visibles les changements

que connaissent les pratiques sociales. De plus, le souci d'en connaître les

acteurs permet de mettre au jour l'usage spécifique que les différentes catégories

sociales font d'une même «coutume». Ainsi l'Atlas met en scène l'image
d'une identité qui loin d'être figée en une essence mythique concentrée dans
des masques de bois, apparaît dans sa complexité et dans sa vitalité.
La découverte de la trajectoire à la fois parallèle et inverse que Karl Meuli et
Richard Weiss décrivirent au sein de la même Société, a, comme je l'ai dit,
joué un rôle essentiel dans mon propre itinéraire intellectuel. Les longues
années de recherche que j'ai consacrées au carnaval du Haut-Valais9 m'ont
amenée à m'intéresser à la théorie des masques de Meuli et à trouver dans les

cartes et les commentaires de l'Atlas les éléments pour la réfuter et pour
construire un outil intellectuel plus approprié à mon sens à la complexité de

la fête. Diversité des acteurs, diversité des déguisements, fluctuation des

comportements, autant de facettes montrant que le carnaval vibre aux pulsations

de l'histoire, et que, loin d'être un rite magique voué au culte des morts
et célébré par les seuls garçons célibataires, il est langage offert aux vivants, à

tous les membres de la collectivité. L'étude des acteurs de la fête et l'analyse
des déguisements et des rôles qu'ils s'y attribuent, dont les cartes de l'Atlas
laissent entrevoir la complexité, m'ont permis de mettre en relation deux
phénomènes apparemment disjoints: d'une part la renaissance que le carnaval

connaît dans le Haut-Valais depuis les années septante, caractérisée par
la volonté des collectivités locales, les communes, d'affirmer dans la fête leur
spécificité irréductible, dans un élan nourri de rivalités intercommunales, et
d'autre part la nécessité à laquelle se trouvent confrontées ces mêmes collectivités

de modérer cet élan et de collaborer au sein de régions socio-économiques

dictées par les impératifs d'une économie de marché. J'ai découvert

que grâce au langage original qui est le sien, le carnaval permet l'expression
simultanée de ces deux forces contraires et contribue par ce biais à l'élaboration

d'une image de l'identité collective qui concilie les appartenances
communale et régionale. Ainsi l'identité mise en scène pendant la fête m'est-

9 Voir ma thèse: Le Turc, le Fol et le dragon. Figures du carnaval haut-valaisan. Neuchâtel:
Institut d'ethnologie; Paris: Maison des sciences de l'homme 1995 (Recherches et travaux,
12).

83



elle apparue comme un processus vivant, conflictuel, jamais achevé, auquel
participent hommes et femmes, jeunes et vieux, faibles et puissants lorsqu'ils
expriment par le masque leurs hantises et leurs aspirations et tâchent de
maîtriser grâce à l'imaginaire ce qui leur échappe dans le quotidien.
C'est à ce concept de langage carnavalesque que m'a conduite la confrontation

de points de vue tels que ceux de Meuli et de Weiss et je souhaite à la
Société suisse des traditions populaires de demeurer un champ ouvert à la
controverse épistémologique si propice à la découverte d'outils intellectuels

nouveaux, permettant d'opérer d'autres découpages dans une réalité dont le
foisonnement toujours déborde les tentatives d'interprétation.

Dass Kultur in ihrer Komplexität und Prozesshaftigkeit zu verfolgen sei,
nicht auf der Suche nach mythischen Ursprüngen einzelner Phänomene, das

hatte Richard Weiss wohl vor allem bei dem bescheidenen, heute zu selten
erwähnten Basler Paul Geiger (der erste in der Schweiz für Volkskunde
Habilitierte) gelernt. Er war es, der schon 1936, früher als andere, eine volkskundliche

Erforschung des Vereinswesens als strukturbildendes Element der
modernen europäischen Gesellschaft gefordert hatte.10 Wir fühlen uns deshalb
heute, wo wir einen Blick auf die eigene Vereinsgeschichte werfen, auch ihm
besonders verbunden. Er war auch Redaktor des «Archivs», als dort 1944
der, wenn ich recht sehe, erste Artikel erschien, der die Moderne recht eigentlich

zum Thema hatte. Er stammte, wen wundert's, von Eduard Strübin und
betraf städtische Sprache am Beispiel Basels.11

Ansätze also zu einer Erweiterung des Blicks, aber im Schwergewicht doch
noch dem Traditionellen verhaftet, so ging die Reise weiter. Mit vielen neuen
Unternehmungen (etwa der Aktion Bauernhausforschung) und wichtigen
Publikationen (z.B. die vorbildliche Ausgabe der rätoromanischen geistlichen

Volkslieder12) waren die vierziger und fünfziger Jahre eine fruchtbare
Epoche in der Vereinsgeschichte. Meuli vor allem verstand es auch, die Rolle
der Nichtwissenschaftier im Fach und in der Gesellschaft aufzuwerten, während

er die akademische Entwicklung sowohl inhaltlich wie institutionell,
zumindest in Basel, eher bremste; bis in die fünfziger Jahre hinein «dachte er
nicht daran, sie (die Volkskunde) zum vollwertigen Prüfungsfach auszubauen»

.13 Für ihn war sie eine Hilfs- oder Teildisziplin der Philologien. Als nach

10 Paul Geiger, Deutsches Volkstum in Sitte und Brauch, Berlin 1936 (Deutsches Volkstum, 5),
S. 25f.

" Eduard Strübin, «Strömungen in einer Stadtmundart», in: SAVk 41 (1944), S. 226-247
12 Alfons Maissen/Andrea Schorta/Werner Wehrli (Hg.), Die Lieder der Consolaziun dell'ol-

ma devoziusa. Basel 1945 (Schriften der SGV) 26/27).
13 Hans Trümpy, «Volkskundliche Forschung und Lehre an den deutsch-schweizerischen Uni¬

versitäten und die Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde», in: Wolfgang Brückner
(Hg.), Volkskunde als akademische Disziplin. Studien zur Institutionenausbildung, Wien
1983, S. 63-76, bes. S. 69. Auch Meulis Biograph Franz Jung stellt fest, dass Meuli, «der
Altphilologe, auch als Obmann der SGV die Zulassung der Volkskunde als reguläres
akademisches Prüfungsfach konsequent ablehnte». (Biographisches Nachwort in: Karl Meuli,
Gesammelte Schriften Bd. 2, Basel/Stuttgart 1975, S. 240). Im Band zum Universitätsjubi-
läum von 1960: Lehre und Forschung an der Universität Basel zur Zeit der Feier ihres

84



seiner Emeritierung, 1961, dann doch ein selbständiges Seminar an der
Universität entstand und Volkskunde sich als volles Hauptfach etablieren konnte,

war eine deutliche Annäherung von Verein und Universität die Folge, äus-
serlich darin z. B. sichtbar, dass die Gesellschaft Dissertationen publizierte.
Und übrigens durften sich nun auch Studentinnen (wieder?) willkommen
fühlen.
Die nach dem Krieg sich abzeichnende Abwendung von der mythologischen
Volkskunde hin zu einer stärkeren Beachtung historischer Zusammenhänge
wurde von den schweizerischen Volkskundlern selbstverständlich mitvollzogen,

ja mitbestimmt. Von den das Fach im deutschsprachigem Raum um
1970 erschütternden Turbulenzen liess sich die SGV allerdings nicht berühren.

Vielleicht war es gut, im Umbruch einen Hort der Beständigkeit, feste

Institutionen, Rituale, unveränderte Namen zu haben. Aber man oder jedenfalls

Frau darf sich doch fragen, ob diese ruhige Umgebung nicht den besten
Rahmen hätte bieten können für sachliche Auseinandersetzungen, ob damit
die junge Generation nicht leichter und dauerhafter auch für den Verein hätte

gewonnen werden können und ob die Aufgabe, die veränderten Einstellungen,

Motive und Ziele einem grösseren Laienpublikum verständlich zu
machen, nicht gerade von einer solchen, zwischen universitärer Welt und
Öffentlichkeit vermittelnden Institution hätte wahrgenommen werden müssen.

Unübersehbar ist nicht nur, dass bis heute öffentliche Meinung und
wissenschaftliches Selbstverständnis nicht unbedingt übereinstimmen, sondern
auch, dass die Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde seit etwa zwanzig
Jahren so etwas wie ihre eigene Volkskunde betreibt und den Universitäten
den Rücken zuwendet. Das hängt mit der seit der Gründung manifesten,
dabei aber schwankenden und diffusen Stellung zwischen Dilettantentum
(an sich etwas Schönes) und Wissenschaft zusammen. Dies mag befremden
und ist heute möglicherweise auch nicht ganz ungefährlich. Da ich aber, bei
aller Verehrung für Hoffmann-Krayer und seine Gründungsabsichten, gegen
Kartelle und Monopole und (wie Hermann Bausinger mit dem Titel seines

gleich folgenden Vortrags) «gegen die Eintönigkeit» bin, sehe ich darin auch
eine Chance für Wettbewerb, sofern wir uns davon herausfordern lassen,

uns bewegen und auch etwas riskieren. Meine Kollegin hat ja dargestellt, wie
divergierende Auffassungen ihr zu grösseren wissenschaftlichen Einsichten
verholfen haben. Allerdings setzt dies Klarheit über die Ziele, Flexibilität
und Toleranz voraus. Hoffen wir, dass das Wirtschaftsdenken und der
Spardruck, dem wir uns auch hier ausgesetzt sehen, dies intensiviert und nicht
etwa zerstört. Zu einem Gegeneinander allerdings darf es nicht führen. Dazu

500jährigen Bestehens, schrieben Meuli und Hans-Georg Wackernagel, dass Volkskunde
«vielfältig und stetig, wenn auch noch nicht ganz in dem wünschenswerten Umfang» in der
Lehre vertreten werde - damals gab es kein Seminar als Institution, keine vollamtliche
Dozentur, ein Lehrangebot von maximal sechs Stunden, aber ohne Seminar und Proseminar
und von eher nebenamtlichen Volkskundlern (wie den beiden Autoren) vertreten. Die
Zurückhaltung Meulis ist wohl in Zusammenhang mit der schon damals nicht unangefochtenen

Stellung der Altphilologie zu sehen.

85



ist das, was wir alle betreiben, zu interessant und zu wichtig, und wir wollen
ja, an welcher Stelle auch immer, nach aussen und innen einem humanen und
rationalen Denken und Handeln verpflichtet bleiben, im Verbund, in
gemeinsamer Konzentration der Kräfte.
Der Ort, darüber nachzudenken und unser Jubiläum zu feiern, ist treffend
gewählt, nicht nur, weil an den Wänden des Basler Grossratssaals die
Portraits zweier Gründungsmitglieder zu sehen sind - das Vorstandsmitglied
Albert Burckhardt-Finsler ganz rechts als vornehmer Bürger auf dem
Gemälde, das den Einzug der Eidgenossen in Basel 1501 festhält, und Staatsarchivar

Rudolf Wackernagel auf der Darstellung von Kunst und Wissenschaft,

repräsentiert im Bild von der Wiedereinsetzung des Rektors der
Universität nach der Reformation, der linke Herr in der Vierergruppe am
rechten Bildrand.14 Der Maler Emil Schill hatte damals, wie es heisst, die

fünfzig bekanntesten Basler in diesen an die Festspiele der Zeit erinnernden
Szenen festgehalten, davon immerhin zwei Kenner und Liebhaber der
Volkskunde, kein schlechter Prozentsatz. Was mir ebenso symbolisch erscheint:
der Saal ist als Sitz des Parlaments eine Stätte demokratischer Diskussion,
gebaut und ausgeschmückt im selben Jahrzehnt wie die Gründung unserer
Gesellschaft, in dem, was man sinnigerweise «Jugendstil» nennt und in
einem Ensemble, das in einmaliger (damals nicht unumstrittener) Art auf
farbige und oft humorvolle Weise alt und neu zu verbinden weiss. Das Bild zu
Häupten des Präsidenten stellt eine Variante zentraler schweizerischer
Ikonographie dar und führt mich zurück zu unserer Gründungslegende. Es ist
ein weiterer Rütlischwur (in diesem Fall der Bundesschwur der Basler 1501),
auch 400 Jahre später, wie Georg Germann sicher zu Recht bemerkt15, ein

integratives Thema, das helfen sollte, Konfliktstoffe der Zeit um 1900
(soziale und konfessionelle Spannungen) durch festliche Freude und Harmonie
vergessen zu machen. Das ist alles fast zu erbaulich, und wir wollen uns
lieber nicht ausschliesslich daran halten, zumal ja auch eine Irritation bleibt:
57 Personen auf diesen Gemälden, 6 Pferde, 1 Huhn, 1 Katze, 5 Hunde, aber

nur 4 Damen! Nun, sie sitzen heute im Saal und machen mindestens die Hälfte
des Publikums aus, und sie melden sich j a auch sonst zu Wort - unser Duett

hat es gezeigt. Und so können wir, scheint mir, reicher ins nächste Jahrhundert

schauen.

Prof. Dr. Christine Burckhardt-Seebass, Seminar für Volkskunde
der Universität Basel, Augustinergasse 19, 4051 Basel
Dr. Suzanne Chappaz-Wirthner, rue Vieux-Collège 6,1950 Sion

14 Vgl. Paul Roth, «Die Wandgemälde im Basler Grossratssaal», in: Basler Stadtbuch 1960,
S. 70-72 mit Abb.

15
Georg Germann, «Das Rathaus als künstlerischer Auftrag. Der Bau der Jahrhundert¬
wende», in: Basler Rathaus, hg. von der Staatskanzlei des Kantons Basel-Stadt, Basel 1983,
S. 64-81, hier S. 78.

86


	Gespräch über eine Reise durch ein Jahrhundert = Entretien sur un itinéraire d'un siècle

