
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde = Folklore suisse : bulletin de la Société
suisse des traditions populaires = Folclore svizzero : bollettino della
Società svizzera per le tradizioni popolari

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 85 (1995)

Artikel: Antisagen : zu den Erzählungen von übernatürlichen Dingen mit
natürlichen Ursachen

Autor: Bellwald, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antisagen.

Zu den Erzählungen von übernatürlichen Dingen mit
natürlichen Ursachen

Vorbemerkung

Im Verlauf der letzten Jahre wurden mir zufällig einige Sagen erzählt, die unerwartet auf einen
ganz «gewöhnlichen» Grund zurückgeführt wurden. Einige dieser Beispiele möchte ich hier
vorstellen und hoffe, aus den Kreisen der Leserinnen und Leser weitere Antisagen zu erfahren.
Zunächst Hessen Gespräche mit Fachvolkskundlern vermuten, dass es sich um ein in der
Erzählforschung oft übergangenes Genre handle. Während der Arbeit zur folgenden Skizze zeigte
sich nun, dass die Erzählforschung die Materie schon hie und da berührt und unter verschiedenen

Namen behandelt hatte. Die einschlägigen Stellen aus der Literatur versuche ich - ohne
Anspruch auf Vollständigkeit - im folgenden zusammenzutragen. Aufgrund von etwa einem
Dutzend zufällig mitgeteilter Antisagen (Situationen, auf die ich nicht vorbereitet gewesen war)
kann ich jedoch keine empirischen Fallstudien präsentieren. Eine erschöpfende Darstellung
und eine theoretische Verortung der Materie wird der Kompetenz der Erzählforscherinnen und
-forscher vorbehalten bleiben.

Auf einem französischen Fernsehkanal waren für die Sendung «Mystère»
vom 21.01.1993 esoterische oder okkulte Erlebnisse nachträglich verfilmt
und als Einblendungen ausgestrahlt worden. In zwischengeschalteten
Diskussionsrunden verlieh der Ethnologe Claude Gaignebet zusammen mit
anderen Wissenschaftlern der Existenz von Horror und Hexerei Glaubwürdigkeit.

«J'y crois pas», sagte der Einheimische Henri Morand in Evolène (Wallis)

nach Ende der Sendung mit abweisender Handbewegung, lachte und
erzählte spontan folgende Geschichte:

«Hier auf dem Friedhof, da haben sie auch etwas gesehen, die Leute von les

Haudères, als sie spät in der Nacht vom Markt in Sitten kamen. Und die
Strasse führt ja [am südlichen Ende des Dorfes Evolène] nahe am Friedhof
vorbei. Sie sind so erschrocken, dass sie über die Wiesen hinunterliefen und
der Borgne [Talfluss] entlang nach les Haudères heimkehrten. Sie hatten es

fluchen gehört, andere sagten, beten. Dabei befand sich der Totengräber auf
dem Friedhof und war in ein Grab hinabgestiegen, das er nachts fertig
aushob. Der hat bei ihm selbst gebetet oder geflucht. Und weil das Grab in einer
der Reihen zur Strasse hin lag, hörten es die Vorbeigehenden. Ich war selbst

Totengräber eine Zeitlang und arbeitete manchmal nachts. Ich habe nie
etwas gesehen. Keine Toten, keine revenants [Wiedergänger], nichts! Hört
mal, es gibt heute noch Leute, die trauen sich nachts nicht dorthin.»1

Nicht nur in alpinen Dorfschaften sind im seltenen Überraschungsfall
«Sagen» zu erfahren, die eigentlich gar keine sind. Auch Orte mit städtisch ge-

1

Gespräch mit Henri Morand, 21.01.1993. Morand (1904-1993) wurde als Sohn einer Berg-
bauernfamilie in Evolène geboren, wo er den grössten Teil seines Lebens als Tischler, als
Angestellter eines örtlichen Hotels und gelegentlich als Landwirt arbeitete.

25



An der Strasse nach les Haudères liegt der Friedhof von Evolène (am Bildrand links die
Friedhofskapelle). Hier wollen Passanten nachts Flüche und Gebete gehört haben...
Die Aufnahme des Fotografen Rudolf Zinggeler2 aus dem Jahre 1922 zeigt den Beerdigungszug
einer Bruderschaft.

Eidgenössisches Archiv für Denkmalpflege, CH-3003 Bern. Sammlung Zinggeler, No 6557
Reproduktionsbewilligung vom 01.02.1995.

prägtem Leben kennen Geschichten von übernatürlichen Dingen, die eine

unerwartete Wendung nehmen und sich als harmlose Zufälle entpuppen.
Folgende Begebenheit erzählte mir X. X. in Visp, wo sie sich vor wenigen
Jahren zugetragen hatte:

«Einer kam abends angetrunken nach Hause. Wie er vor der Haustüre stand,
sah er gegenüber auf dem Friedhof drei weisse Gestalten, die sich bewegten.
Das konnte doch nicht sein! Er schaute ein zweites Mal. Da waren wirklich
drei weisse Gestalten. Der Mann bekam es mit der Angst zu tun, ging ins
Haus und wollte sich schlafen legen, doch hat ihm die Sache keine Ruhe
gelassen. Er ist wieder aufgestanden, hinuntergegangen und hat sich hinüber
auf den Friedhof begeben. Nun sah er, dass die drei Gestalten Klosterfrauen
[Ordensschwestern] waren, die bei den Gräbern beteten und die einen weissen

Kopfschleier trugen.»3

2 Vgl. Nikiaus Wyss, Rudolf Zinggeler. Fotografien von 1890-1936. Ein Zürcher Industrieller
erwandert die Schweiz, Basel 1991.
3 Gespräch mit X. X., November 1980. Nachdem er seine Lehre absolviert hatte, arbeitete der
aus einem nahegelegenen Bergdorf stammende Informant die meisten Lebensjahre im
Kleinstädtchen Visp. Hier verbringt er auch seinen Ruhestand.

26



Neben der geographischen stellt sich die Frage der zeitlichen Ausdehnung.
Mit etwas Glück lassen sich Antisagen - oder zumindest die Bemühungen,
unerklärliche Erscheinungen auf einen alltäglichen Grund zurückzuführen -
in Archivalien früherer Jahrhunderte entdecken. Eduard Hoffmann-Krayer,
Vertreter einer historischen Richtung der eben institutionalisierten
Volkskunde, berichtet 1898 aus Basler Akten des Jahres 1713 über ein angebliches
Gespenst: Im Kreuzgang des Münsters wollen zwei Frauen ein Gespenst
gesehen haben, das hinter einer Säule «den Kopff herfür gestreckht» habe.
Doch nennt der Sigrist [Küster] «viel unrhatliche leuth, welche den Creutz-

gang s.v. verunrhaten [mit Verlaub: mit Unrat, d.h. Fäkalien beschmutzen]
und glaub er, dass es dergleichen leuth seyen, die mann für gespenster ansehe».4

Im Gegensatz zu den Predigern mit ihren furchteinflössenden Exempeln
erheben sich in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts auch weitere nüchterne
Stimmen. Wie in einem früheren Fall Abraham a Santa Clara J1709),
erkannte auch Petrus Hehel 1735, dass hinter all den Teufeln und Gespenstern

ganz andere Dinge stecken mochten, und stellte gleich einen «Katalog»
zufälliger wie beabsichtigter Täuschungen auf:

«... aus tausend Erscheinungen und Geschichten, die man erzehlen höret
von denen Gespenstern und Geistern seynd kaum zehen [zehn] wahr: Fabel,
Lugen, Einbildungen, Phantaseyen, Träum und leere Einfäll seynd, was
manniche vorbringen: es geschieht, dass einer des Tags hindurch wohl und
wacker gezöcht, mit halb-verglasten Augen schlaffen gehet, sieht [sieht] et-

wan ein faules modriges Holtz in einen finstern Winckel ligen, so bey der
Nacht scheinet, und das rriuss schon ein Gespenst seyn. Ein altes Mütterl
thut einen guten Schlaff-Trunck, und nipferlt so lang, bis ihr die Augen und
Zungen wässerig werden, verschlafft und versitzt sich hinter den Ofen; bey
der Nacht wird sie munter, sieht ein Ofen-Gabel oder Ofen-Wisch, einen
Peruquen-Stock oder Spinn-Rocken im Zimmer stehen, ein Hembt oder Fir-
tuch hangen an der Wand, der Mond gibt seinen halben Schein darauff, und
das muss schon ein Geist seyn. Es träumet mannichen, als sehe er seinen

Vatter, Mutter, Geschwistrich, Weib oder Kind, die schon längst gestorben,
erwacht darüber und erblickt etwan mit halb offenen Augen einen Schatten

an der Wand, und da heisst es schon: mein Vatter oder Mutter ist mir erschienen

und haben mich um Hülff angeruffen. Es kracht ein Kasten, Disch,
Banck oder das Beth, es nagt ein Mauss an einer Nuss, einen Hund beissen

die Flöh und er rühret sich, bellet, wimslet und hönnet [heult], die Katzen
schreyen oder rauffen, und abermahl müssen dise Thier schon Geister oder

Gespenster seyn. Man weiss wohl, was manniche vor [für] Schelmmen

seynd, die mit Fleyss [absichtlich] sich für Geister ausgeben und verkleiden,

4 Eduard Hoffmann-Krayer, «Ein vermeintliches Gespenst im Kreuzgang des Basler
Münsters». In: SAVK 2/1898, S. 307 Zum Alter der Antisagen bemerkt Assion, «dass es zur Sage

immer auch die Anti-Sage gegeben hat». Peter Assion, Weisse Schwarze Feurige. Neugesammelte

Sagen aus dem Frankenland, Karlsruhe 1972, S. 33.

27



andere zu schröcken, sie zu jagen und also zu stehlen und rauben, wie dann
drey dergleichen auff einmahl seynd auffgehenckt worden, deren sich einer
in einen Engel, der andere in einen Teuffei, der dritte, als wie der Todt gemahlen

wird, verkleidet hat.. .»5

Ob die zeitgenössischen Scheinsagen des 19. Jahrhunderts in den Sammlungen

gelegentlich Aufnahme fanden oder ob sie meist dem selektiven Blick der
Forschenden zum Opfer fielen (und fallen), vermag ich noch nicht
allgemeingültig zu beantworten. Jedenfalls tauchen selbst in der frühen Sagenlite-
ratur Berichte auf, die eine unheimliche Erscheinung auf eine völlig triviale
Ursache zurückführen und die Leichtgläubigen mit Spott überhäufen. Ein
derartiges Beispiel hielt Peter Joseph Ruppen in den 1870er Jahren
schriftlich fest.6 Anstelle der mundartlich publizierten Fassung gebe ich zum
besseren Verständnis eine schriftdeutsche Version wieder:

«Geister gibt es in Saas nicht so viele, wenn man die Lebenden nicht zählt -
dem Mann von Weibelhansjosefs Annemarie ist etwas Gschpässigs [Seltsames]

passiert. Bei schlechtem Wetter trug er für das Vieh Eleu nach dem Ort
Distel. Wie er über die Kreuzecke heimwärts geht, beginnt es auf seinem
Rücken an den leeren Korb zu klopfen. Er erschrak und ging rezer [schneller],

doch es klopfte noch stärker. Nun bekam er Angst und fing an zu
rennen, rannte und rannte, während es klopfte und klopfte. In Zermeigeru sank

er todmüde zu Boden und erzählte den Leuten, ein Geist habe sich ihm
gezeigt, sei ihm nachgerannt und habe ihm dauernd an den Rückenkorb
gepocht. Da betrachteten sie den Korb und sahen, dass da ein kleines Triegelti
[Holzstück7] hinunterhing, das beim raschen Gehen immer zurück an den

Korb schlug. Da erhob sich der Mann und sagte: <Was für ein Narr ich war!
Dessen schäme ich mich furchtbar!»»

5 Petrus Hehel, Christliche Glaubens-Lehr, Jedem leicht zu fassen, vorgetragen und wie
darnach zu leben erkläret durch kurtze Predigen In drey Jahr-Gängen auf alle Sonn- und Feyer-
täg... Augsburg 1738, S. 381. Zit. nach: Elfriede Moser-Rath, Predigtmärlein der Barockzeit.
Exempel, Sage, Schwank und Fabel in geistlichen Quellen des oberdeutschen Raumes
(Supplement-Serie zu Fabula; Reihe A, Bd. 5), Berlin 1964, S. 54f. Der Text Hehels endet mit einem
Beispiel «inszenierter» Geistererscheinungen, in dem die Betrüger ihre Mitmenschen an der
Nase herumführen und in diesem Falle Kapital aus der Sache schlagen. Neuere Beispiele von
Betrug nennt Herbert Schäfer, Der Okkulttäter, Hamburg 1959. In der Art einer Antisage wird
in der Sensationspresse gegenwärtig der Fall einer Blut weinenden Madonna [Statue mit
Blutreservoir und infrarotgesteuerter Pumpe] entlarvt - der Grundtenor lautet nicht ohne Schadenfreude,

dass das gläubige Italien genarrt worden sei; vgl. Sonntags-Blick, Zürich 05.03.1995,
S. 4f.: «Bastler narrt Italien mit falscher Madonna.» Von der aufgedeckten Betrugsgeschichte
dürfte es ein kleiner Schritt zur «volkstümlichen» Antisage sein.
6 Peter Joseph Ruppen, «Der Chlopfer ufum Rigg». In: Otto Sutermeister, Aus dem Kanton
Wallis. Sammlung deutsch-schweizerischer Mundart-Literatur. Erstes Heft, Zürich o.J. [um
1880], S. 27 Freundl. Hinweis Andreas Iberg, Rheinfelden. Zur Person und Sagensammlung
von Domherr Ruppen (1815-1896) siehe: Rudolf Schenda-Hans ten Doornkaat (Hg.),
Sagenerzähler und Sagensammler in der Schweiz, Bern/Stuttgart 1988, S. 83ff.
' Die Triegla (Diminutiv: das Triegelti) dient zum Verknoten und Verschlaufen des Bindeseils an
Rückentraggeräten und an Heuseilen.

28



Bei diesen Beispielen will ich es vorerst bewenden lassen. Analog der «Sage»
ist auch «Antisage» ein künstlicher Begriff, den niemand unter meinen
Gesprächspartnerinnen und -partnern zur Bezeichnung dieser Geschichten
verwendete. Auch hat sich im Gegensatz zum Antimärchen8 der Begriff der
Antisage innerhalb der volkskundlichen Erzählforschung nicht etabliert. Zwar
hatte z.B. Friedrich Ranke 1935 hinter einigen Wahrnehmungen des

Übernatürlichen reale Auslöser entdeckt, indem er auf die Bedeutung psychischer
Ausnahmezustände für subjektiv wahre Erlebnisse und auf deren nachfolgende

Ausgestaltung zu Sagen hinwies.9 Ebenfalls ohne einen eigenen Begriff
zu prägen, führte Hermann Bausinger 1958 Beispiele von Schwänken an, die
Übernatürliches beinhalten und «mitten in den Raum der Sage hineinführen,
um dann in einer überraschenden Wendung auszubrechen und diesen Raum
der Lächerlichkeit zu überantworten».10 Einige Jahre später sprach Will-
Erich Peuckert von Gegensage.n Schliesslich prägte Peter Assion den Begriff
Scheinsage oder Anti-Sage, die «eine scheinbar übernatürliche Erscheinung
als Sinnesbetrug entlarvt und natürlich erklärt...», und legte einige Muster
vor.12 Eine Reihe von Sagensammlungen führen keinen der drei Ausdrücke
Antisage, Gegensage oder Scheinsage im Register13 - was nicht heissen soll,
dass darin nicht die eine oder andere Antisage enthalten sein könnte14 -, und
in keinem Band der Internationalen Volkskundlichen Bibliographie scheinen

die genannten Bezeichnungen auf.15

Bis zu diesem Punkt gelang auch mir nicht mehr, als - um für einmal nicht
den Abschied vom Volksleben zu bemühen - die Erzählungen in der traditionellen

Manier eines «butterfly-collecting approach» wie «anachronistic an-

s Märchen, die nicht zum allgemein üblichen glücklichen Ende finden, sondern tragisch
ausgehen, werden als Antimärchen bezeichnet. Vgl. Elfriede Moser-Rath, «Antimärchen». In:
Enzyklopädie des Märchens. Bd. 1, Berlin/New York 1977, Sp. 609-611.
* Friedrich Ranke, «Sage und Erlebnis». In: ders., Kleinere Schriften, Bern/München 1971,

S. 245-254 [erstmals publiziert in: Friedrich Ranke, Volkssagenforschung. Vorträge und
Aufsätze, Breslau 1935, S. 27ff.].
10 Hermann Bausinger, «Strukturen des alltäglichen Erzählens». In: Fabula 1/1958, S. 239-
254, hierS.251f.
" Will-Erich Peuckert, Sagen. Geburt und Antwort der mythischen Welt (Europäische Sagen;
Einführungsband), Berlin 1965, S. 87f.
12 Peter Assion (wie Anm. 4), S. 31, S. 33.
" Christiane Agricola, Englische und walisische Sagen, Berlin 1976; Emmi Böck, Sagen aus
Niederbayern, Regensburg 1977; Emily Gerstner-Hirzel, Aus der Volksüberlieferung von Bos-
co-Gurin, Basel 1979; Josef Guntern, Volkserzählungen aus dem Oberwallis, Basel 1978; Leander

Petzoldt, Historische Sagen. 2 Bde, München 1967/77; Rudolf Schenda-Hans ten Doorn-
kaat (wie Anm. 6); Alois Send, Sagen aus dem Sarganserland, Basel 1974; Matthias Zender,
Sagen und Geschichten aus der Westeifel, Bonn 1966.
14 Zumindest einige Beispiele von rationalisierenden Erklärungen (der Wind, ein Traum usw.)
enthält z.B. die Sammlung von Josef Guntern (wie Anm. 13), Nrn 917,1288,1346,1350,1354,
1359,1362 und folgende.
15 Erika Lindig machte mich darauf aufmerksam, dass einerseits «die Sachregister der
Erzählsammlungen in den seltensten Fällen Theoriebegriffe auflisten» und dass anderseits die
Schlagwortregister der IVB oft anhand von Buchtiteln und Klappentexten erstellt werden - und daher

nur bedingt repräsentativ sind. Eine inhaltliche Erfassung würde also bedingen, dass man
Tausende von Sagen durchläse...

29



tiquities» zu sammeln.16 Nun entspricht der Kontextforschung17 nicht so
sehr die Frage nach den Umständen zum Zeitpunkt des Geschehens, als nach
denen im Moment des Erzählens, wie: welche Erzählenden und welche
Zuhörenden in welchen Rollen beteiligt sind, welche Erzählgewohnheiten
innerhalb einer sozialen Gruppe vorherrschen, welche Vorstellungen dadurch
zum Ausdruck gebracht werden sollen und wie sie im konkreten Fall von der

Umgebung aufgefasst werden. Gerade am Beispiel der Entmythisierung wies
Alois Senti auf dieses Verhältnis zwischen Erzählenden und Zuhörerschaft
hin:

«Möglicherweise sucht der Erzähler mit seinen Bedenken nur die eigene Un-
voreingenommenheit zu beweisen, Näheres über die Einstellung des Zuhörers

zu erfahren oder allfälligen Einwänden vorzubeugen. Man möchte nicht
im vornherein für abergläubisch und rückständig gehalten werden.»18

Nicht zuletzt aus diesem Grund lässt sich bis heute - selbst wenn wir die

Grossstadtsagen ausser acht lassen und uns im «traditionellen Sagenmilieu»
bewegen - die Bildung eigentlicher Antisagen verfolgen. Denn Erzählungen
über «Erlebnisse» nehmen, besonders wenn sie aus zweiter Fiand stammen,
zunehmend auf ein naturwissenschaftliches Weltbild Rücksicht. Andernfalls
muss die erzählende Person mit Zweifeln unter den Zuhörenden rechnen
oder riskiert, sich lächerlich zu machen. A. Senti nennt als konkrete Fälle von
Entmythisierung

«...wenn die Erscheinungen auf Angst, Traum oder Nervenzusammenbruch,

also auf subj ektive psychische Momente zurückgeführt werden, noch
weiter, wenn die Natur (der Wind, bes. der Föhn) oder gar die Technik
verantwortlich gemacht wird für die auditive Wahrnehmung eines angeblichen

Totenzugs: 'Wellen in der Luft', 'vielleicht sind es Strahlen, die in der
Luft sind, wie sie ja heute mit Radio und Fernsehen auch kommen.' Nachdem

sich die Vorstellungen der Kirche über den Aufenthaltsort der Seelen

ungetaufter Kinder gewandelt haben, lassen sich auch die Ursachen nächtlicher

Lichterscheinungen besser erörtern. Man verweist auf phosphoreszierendes

Gas... Dabei wirken die Konstruktionen, die von den Skeptikern zur
Entmythisierung des Erzählten herangezogen werden, oft noch
unglaubwürdiger als der sagenhafte Vorgang selbst. Es sei lediglich an das vermeint-

16 Richard Bauman, «The Field Study of Folklore in Context». In: Richard M. Dorson (Ed.),
Handbook of American Folklore, Bloomington 1983, S. 362-368.
17 Linda Dégh, «Biologie des Erzählguts». In: Enzyklopädie des Märchens. Bd. 2, Berlin/New
York 1979, Sp. 386-406.
18 Alois Senti, «Entmythisierung aus der Sicht des Feldforschers». In: Enzyklopädie des
Märchens. Bd. 4, Berlin/New York 1984, Sp. 38^42, hier Sp. 38. Einen ähnlichen Grund sieht
W Mieder bei der Bildung von Antisprichwörtern, zumal «die den meisten Sprichwörtern
zugrunde liegende altväterliche Moral einfach nicht mehr in die gesellschaftliche Wirklichkeit
passt. Das alte Wertsystem der Sprichwörter befindet sich ebenso in der Krise wie die Ideale
einer sich immer rascher verändernden Konsumgesellschaft.» Wolfgang Mieder, Antisprich-
wörter. Bd. 1, 2. Aufl. (Beihefte zur Muttersprache, 4), Wiesbaden 1983, S. X.

30



liehe Herdengeläut in den vom Vieh verlassenen Alpen erinnert, das während

des Sommers in den Felsmassen gespeichert und unter bestimmten
Voraussetzungen wieder freigesetzt und hörbar werden soll. Die aufgeklärten
Gesprächsteilnehmer berufen sich dabei auf den um die Jahrhundertwende
populären Magnetismus...»19

Den berechtigten Forderungen nach einer Kontextualisierung, nach einer
Einbettung in ein vielschichtiges Umfeld, stellen sich nun verschiedene
Schwierigkeiten entgegen. Diese Scheinsagen lassen sich - wie andere
Erzählungen auch - nicht auf Abruf erheben. Sie treten nicht, wie etwa die
Grossstadtsagen20, mit einer gewissen Regelmässigkeit auf. Aus dieser banalen
Feststellung ergibt sich, dass das unverhoffte Auftauchen selten dann
geschieht, wenn ein Tonband (oder ein Videogerät) läuft, das die sprachlichen
wie die nonverbalen Feinheiten dokumentiert und noch dazu die Subjektivität

der Forschenden überprüfbar macht. Von über einem Dutzend aus purem
Zufall mündlich mitgeteilten Antisagen konnte ich die meisten nur durch
anschliessende Niederschrift festhalten. Soziolinguistische (und andere)
Details21, sofern ich sie nicht im Gedächtnis behalten oder gleich rekonstruieren
konnte, gingen dabei verloren. Ob die natürliche Gesprächssituation den
Verlust an präzisen Daten kompensiert, mag im Glaubenskrieg um die
Methoden der Feldforschung Ansichtssache bleiben.
Hinter diesen Antisagen können, wie ich anhand der oben genannten
Beispiele kurz andeuten möchte, ganz verschiedene Ursachen stehen. Die
mediale Mischung aus Okkultismus und Psychothriller erinnerte den anfangs

genannten Henri Morand an ein angebliches «Geistergeschehen», das er mit
Feichtigkeit als ein unwahres biosssteilen konnte. Damit verlieh er seiner
Skepsis gegen dem modernen Aberglauben Ausdruck; dem gläubigen Katholiken

dürfte es ein Greuel gewesen sein, wie schwarze Magie und deren
direkte Wirksamkeit in aller Öffentlichkeit als unwidersprochene Tatsachen

gehandelt wurden. Im voraus wurden auch etwaige Gegenargumente unserer

Gesprächsrunde durch die Authentizität von Morands Erzählung, der ja
selbst Totengräber gewesen war, entkräftet, ja gar einer Fächerlichkeit
preisgegeben, die auch die Feute von les Haudères traf. Die unerschütterliche
Meinung des Erzählers widerspiegelte nicht nur sein Weltbild, sondern
unterstrich auch seine Furchtlosigkeit. Zusätzlich zu seiner Überlegenheit
markierte der Evolener auch seinen Standort im Gefüge der sogenannten
Ortsneckereien22, die als Rivalitäten unter den Gemeinden bis in die alltäglich-

19 Ders., Sp. 39ff.
20 Siehe Bengt af Klintberg, Die Ratte in der Pizza. Und andere moderne Sagen und Grossstadtmythen,

Kiel 1990; Rolf Wilhelm Brednich, Die Spinne in der Yucca-Palme, München 1990;
ders., Die Maus im Jumbo-Jet, München 1991; ders., Das Huhn mit dem Gipsbein, München
1993.
21 Dabei würden die sprachlichen Feinheiten gerade darüber Auskunft geben, ob das Erzählte
von der Erzählerin/vom Erzähler geglaubt oder ob vorsichtige Distanz demonstriert wird. Vgl.
Alois Senti (wie Anm. 18), Sp. 40.
22 Siehe Karten und Kommentar im ASV zu Ortsneckereien.

31



sten Dinge hineinspielen. Ferner war seinem Ansehen in der momentanen
Gesprächsrunde nur förderlich, dass der bald 90jährige über eine
Fernsehsendung einem Jüngeren etwas zu sagen wusste.
Gut möglich, dass der Jünger Bacchus' das nochmalige Verlassen des Hauses
und das Sich-Überzeugen auf dem Friedhof entsprechend ausschmückte, um
die Aufmerksamkeit von seinem angeschlagenen Zustand auf seine Kühnheit

zu verlagern. Bei einzelnen Erzählungen kann dies soweit gehen, dass

detektivischer Spürsinn das Geheimnis um eine mysteriöse Erscheinung lüftet,

womit der Erzähler zusätzlichen Prestigegewinn zu erzielen hofft. Es

kann auch sein, dass die Umgebung unseres Stammtischfreundes nicht ohne
Schadenfreude auf das Malheur reagierte, was diesen erst recht zur erzählerischen

Umwandlung seines Irrtums in eine bestandene Mutprobe veranlasste.

Die Ausgangslage war für bissigen Humor prädestiniert, wie Peuckert

zu solchen Situationen ausführt: Im Zusammentreffen einer mythischen mit
einer alltäglichen Bewnsstseinsebene könne die Gegensage «mythische oder
zaubrische oder sonstige Wahrheiten verspotten.»23 Weiter charakterisiert

W-E. Peuckert die Skepsis der Gegenwart:

«Der Mensch des täglichen Lebens und Erlebens denkt an keinen Teufel, er
weiss nur um die täglichen Fakten und Gesetze. Erhaben über jene Deutungen,

die dem täglichen Tag zuwider scheinen, erhaben über alles, was er
zumeist Aberglauben nennt, erhält die mitzuteilende Geschichte spöttische Züge,

reizt sie zum Gelächter.»24

Im Falle früherer Generationen mochten den Antisagen ganz andere
Bedeutungen zukommen. In vormodernen Gesellschaften mit grossem Stellenwert
der mündlichen Kommunikation besassen Erzählungen erheblichen
Unterhaltungswert; mit entsprechender Komik referierte Antisagen konnten
selbst Züge eines Schwankes annehmen. Dass die spannungsgeladene
Geschichte nicht eine fiktive, sondern dem Charakter der Sage gemäss eine
wirkliche war (sie entstammte in der Regel dem Umfeld der Zuhörerinnen
und Zuhörer und war gerade deshalb besonders glaubwürdig), konnte ihren
Wert nur erhöhen. Das Happy-end bzw. die rationalen Erklärungen zu diesen

Erzählungen mochten auch unterstreichen, dass es mit dem Ausgeliefertsein

des Menschen an böse oder zumindest übernatürliche Kräfte gar nicht
so schlimm sein konnte. Dass vieles bloss Gerede ist, dass vieles auf ganz
einfache Weise zu erklären war, machte Mut. Antisagen als Entmythisie-
rung, als noch nicht die Erklärungen der Naturwissenschaften in medialer
und populärer Vermittlung zur tagtäglichen Verfügung standen? Eine
Entlastungsfunktion der Antisagen hatte in jener Zeit durchaus Sinn, stellt man
in Rechnung, dass noch die aufgeklärten Alpinisten unseres Jahrhunderts
beim Anblick des Brockengespenstes ein heimliches Grauen beschlich - da-

23 Will-Erich Peuckert (wie Anm. 11), S. 87.
24 Ders., S. 88.

32



bei handelte es sich bloss um eine bekannte optische Erscheinung, bei der
unter gewissen atmosphärischen Verhältnissen der Schatten von Bergsteigern

als gewaltiges Gebilde erscheint.26 Antisagen erklärten nicht nur
Übernatürliches, sondern verliehen dem einen oder der anderen vielleicht gar
«übernatürliche», überdurchschnittliche Kräfte: Wer um die harmlosen
Ursachen vermeintlich anormaler Erscheinungen wusste, wer von den Schlichen

derer schon einmal gehört hatte, die ihren Mitmenschen mit scherzhafter

List Furcht einflössen wollten, meisterte eher mit Selbstvertrauen jene
Situationen, denen er/sie sonst mit Bangen entflohen wäre. Antisagen wirkten

hier emanzipierend, indem sie aus dem Ausgeliefertsein an den tradierten
Aberglauben befreiten.26
Doch ist nicht auszuschliessen, dass sich bei den Zuhörenden gerade ein
gegenteiliger Effekt einstellte. Denkbar wäre nämlich, dass die Ausnahme die
Regel bzw. die Antisage die Existenz des Übernatürlichen bestätigte. Unmittelbar

nach der Erzählung einer Antisage fuhr einer meiner Informanten mit
einem «wirklichen Erlebnis» fort:

«Im Elerbst, als man das erste Heu verfütterte, hatte ich mein Vieh oben auf
der Alp H. Als ich eines Abends da hinauf komme und an der Kapelle vorbeigehe,

höre ich drinnen ein Geschrei, ich dachte, es künde sich jemand [Tod-
ankünden]. Ich rannte, was ich mochte. Erst unterhalb des Alpstafels blieb
ich stehen und schaute zurück [zur Kapelle hinunter]. Da sehe ich den T. aus
F. heraufkommen. Ich habe auf ihn gewartet und fragte ihn, ob er sich heute
abend in die Kapelle getraut habe. Ich hätte da appas gheerd [etwas gehört].
Da sagt er mir, er sei da noch nie vorbeigegangen, ohne das Magnifikat zu
singen. Da wusste ich [lacht] Der sang nämlich die Bassstimme, und damals

sangen sie das Magnifikat vierstimmig, und er sollte die erste Stimme singen
und mochte nicht mehr so hoch hinauf. Und das hed doch kei Wiis me gha-
bäd [hatte keine Ahnung mehr von der richtigen Melodie].
Aber hör mir zu: Als man da jung war, da fürchtete man sich vil ender
[wesentlich schneller] und ischt gluffen [rannte weg]. Später, als ich älter war,
hätte ich mich schon getraut nachzuschauen. Es gibt eine ganze Menge Sa-

chä [Dinge], von denen man meint, sie seien nid natirlich, aber nachher kam
es damit ganz anders heraus.
Doch eine Begebenheit ist mir passiert, und das ist wirklich wahr: Onkel Paul

verunglückte, das war anfangs Winter, als er in Schluichen [Ort bei einem
Maiensäss] ischt gan gläckun [auf der Suche nach Futterpflanzen war] und
dabei zu Tode stürzte. Es war an einem Samstag, und ich war da mit einer

23 Heinrich Kuhn, «Das Brockengespenst». In: Die Alpen. Monatsschrift des Schweizer Alpenclubs,

Oktober 1930, S. 385f. Ferner: Arthur Brack, «Über das Brockengespenst». In: Die
Alpen, April 1933, S. 126-128 [mit zwei fotografischen Abbildungen und einem Überblick zur
alpinistischen Literatur über das Brockengespenst].
26 Ähnlich charakterisiert Mieder die Antisprichwörter: «Gegen diese Einmauerung, diese
Bevormundung durch nur teilweise wahre Sprichwörter, wendet sich der frei denkende Geist,
indem er gewisse Sprichwörter in solche Situationen stellt, wo ihr angeblicher Wahrheitsanspruch

zunichte wird.» Wolfgang Mieder (wie Anm. 18), S. XI.

33



Frau im Häuschen und wir unterhielten uns, und da hörte ich den Schritt,
wie wenn Onkel Paul in ds Hinderhuis [bergseitige Haushälfte mit Küche]
kommt, aber es kam nichts [in die Stube] herein. Da ging ich schauen -
nichts. Als er am Abend nicht kam, da riefen wir zuerst nach ihm, und dann

gingen wir ihn suchen und fanden ihn tot. Und das ist mir passiert und das ist
eine Tatsache... »27

Die beiden Beispiele geben in einem grösseren Zusammenhang insofern
Probleme auf, als ein und derselbe Informant innert Minuten von einer humorvoll

erzählten Antisage zum ernsten Ton eines als wahr geglaubten Ereignisses

wechselt. Die eine Begebenheit wird ironisierend entblösst, die andere

gleich anschliessend als übernatürliche akzeptiert. Der Widerspruch
zwischen dem aufgeklärten Weltbild der Antisage und dem «traditionellen»
Denken der Sage ist jedoch nur ein scheinbarer, da sich die beiden Erzählungen

auf verschiedenen Ebenen bewegen. Ein geheimnisvoller, vereinzelter
Vorfall kann auch ohne Infragestellung des gesamten «traditionellen»
Weltbildes als Anekdote enthüllt werden. Humor über die Zufälligkeit eines

Missgeschicks, letztlich über die menschliche Schwäche, verträgt sich durchaus

mit dem Ernst des Erlebnisses, das vor einem konfessionellen Hintergrund

und seinen regionalen Ausprägungen zu beurteilen ist (katholischer
Gebirgskanton mit den kirchlich akzeptierten, bisweilen sogar geförderten
Sagen vom Gratzug). Im speziellen Fall ist gerade die Vorstellung vom Tod-
ankünden bzw. der Totenschar, wie ich wiederholt feststellte, in der fraglichen

Region selbst bei kirchenkritischen Personen verbreitet (ohne dass diese

neuerdings durch andere Religionen oder esoterische Bewegungen beein-
flusst worden wären).
Wie bereits bei F. Ranke deutlich wurde, gibt es Fälle, in denen die natürlichen

Ursachen eines übernatürlichen Erlebnisses von den Betroffenen selbst
und ihrer Umgebung nicht erkannt werden, Wissenschaftler als Aussenste-
hende aber eine Erklärung gefunden haben. So erklärt Joseph Bellwald zu
einer regionalen Variante der weitverbreiteten Aufhockersage:

«Einige Sensationen (Empfindungen) auf dem Gebiet sogenannter Geisterpräsenz

beginnen so: <Es war in jenem Jahr, als wir [des Kaiberns wegen] bei
einer Kuh wachen mussten...» Nach stundenlangem Warten legte sich die

jeweilige Person in die Barme [Futterkrippe], um auf dem Heu zu schlafen.
Plötzlich, so gingen diese Geschichten in der Regel weiter, sei sie aufgewacht
und habe äs Grimmun [einen kalten Schauer] gespürt, der ihr den Rücken
hoch gefahren sei. Danach sei sie von einer kalten Hand derart gewürgt worden,

dass sie kaum mehr Luft gekriegt hätte. Auch hätte sie kaum mehr zu
den Augen hinaus schauen können; der Kopf war stark geschwollen.»28

2/ Interview mit N.N., Mai 1991. Der Informant verbringt seinen Ruhestand im Bergdorf, wo
er 1906 geboren wurde und die meiste Zeit seines Lebens als Bauer mit zusätzlichem Verdienst
in der Sägerei, im Bergwerk und bei der Elektrizitätsgesellschaft verbrachte.
28 Der (nicht mit mir verwandte) Arzt und Priester Joseph Bellwald (* 1919) war langjähriger
Leiter der psychiatrischen Klinik Meisenberg/Oberwil, Kanton Zug.

34



Diese Ereignisse tragen, wie der Arzt ausführt, die typischen Merkmale des

Quincke-Odems [plötzliche Hautschwellungen]. Es sei anzunehmen, dass
das Nesselfieber im Stall durch den Biss von Läusen oder durch den Kontakt
mit Haaren von Kühen und Kälbern ausgelöst worden sei. Dabei kann das

Glottisödem entstehen [Übergreifen des Quincke-Ödems auf die
Rachenschleimhäute, das Atemnot bis zur Erstickungssensation («Würgen»)
verursachen kann]. Die Leute sagten dann, sie seien «in einen Wind gekommen»,
und glaubten an den Gratzug, die Totenprozession, die Armen Seelen oder
andere Geister. Jedenfalls klängen diese Geschichten immer sehr geheimnisvoll;

sie seien im ganzen Oberwallis unter der Bezeichung Winna29 verbreitet.
Verfolgen wir die eingeschlagene Richtung der medizinischen oder
psychologischen Erklärungen weiter. Friedrich Ranke hat schon 1935 den Flug
eines Luzerners von Sempach nach Mailand von 1572 (das bekannte
Luftfahrterlebnis bei Renward Cysat) unter Berufung auf die Psychiatrie als

epileptischen Dämmerzustand gedeutet.30 Wie ihm aktuelle Beispiele zeigten,
konnten sich die Betroffenen über mehrere Tage ganz «normal» verhalten
und z.B. grössere Reisen unternehmen, ohne nachher zu wissen, wie sie an
das entfernte Ziel gelangt waren. Erzählungen von solchen Erlebnissen
könnten sich zu Sagen entwickeln, und F. Ranke stellt die Frage, ob nicht
weitere Sagen auf diesen Vorgang zurückzuführen seien. Er verweist anhand
konkreter Beispiele auf visuelle und akustische Täuschungen sowie auf
psychische Zustände, die für derartige «Erlebnisse» verantwortlich zeichnen.
Ferner hat Heinrich Burkhardt mit der reziproken Fundierung erkannt, wie
die Akzeptanz gegenüber «traditionellen» Erzählungen von übernatürlichen

Dingen dazu führt, dass eine individuelle «ungewöhnliche Wahrnehmung»

analog der bereits bekannten Sage interpretiert wird. Vereinfacht
ausgedrückt: Am Orte X. ging immer schon der Geist N. um. Die unheimliche

Sache, die ich eines Nachts dort gesehen oder gehört habe, wird wohl der
Geist des N. gewesen sein. Nach diesem Schema bestätigen sich subjektives
Erlebnis und «traditionelle» Sage quasi gegenseitig.31
Damit ist ebenso das weite Thema der Eidetik angeschnitten: Personen stellen

sich etwas vor - was sie plötzlich auch sehen. Ob grosse psychische

Anspannungen (z.B. Nachtwache im Militärdienst), Zustände äusserster
physischer Erschöpfung (Wilderer im Hochgebirge) oder eine durch das sozio-
kulturelle Umfeld bedingte Erwartungshaltung (Angstneurose durch
häufige Sagenerzählungen32) übernatürliche Dinge sehen oder erleben lassen

- oder ob sich solche tatsächlich zutragen -, wird letztlich durch kein
überindividuell anerkanntes Instrumentarium zu überprüfen sein.33 Die vor-

29 Vgl. Josef Guntern (wie Anm. 13), S. 508ff.
20 Friedrich Ranke (wie Anm. 9).
31 Heinrich Burkhardt, Zur Psychologie der Erlebnissage, Zürich 1951, S. 60f.
22 Vgl. Joseph Bellwald, Der Erlebnisraum des Gebirgskindes. Heilpädagogischer Beitrag zum
Erziehungs- und Bildungsproblem unserer Bergtäler (Arbeiten zur Psychologie, Pädagogik und
Heilpädagogik, Bd. 18), Diss. Freiburg 1960, S. 68.
22 Vgl. etwa die Diskussion zwischen Hans Trümpy («<drno sygs cho rägne>. Wetterfühligkeit
und Sagenbildung». In: SVk 72/1982, S. 65-68) und Gotthilf Isler («Synchronizitäten in
Erlebnissagen. Zum Problem des <Wettergeistes>». In: SAVk 80/1984, S. 2-26).

35



liegende Skizze sollte lediglich einige Antisagen vorstellen; den Leserinnen
und Lesern bin ich für weitere Beispiele dankbar.

Für Hinweise aufweiterführende Literatur möchte ich Ursula Brunold-Bigler (Chur) und Erika
Lindig (Regensburg) danken. Für die Durchsicht des Textes danke ich Sabine Allweier
(Freiburg), Guido Fackler (Freiburg), Iris Kühnberger (Freiburg), Stefan Müller (Freiburg), Anja
Schöne (Schallstadt) und Steffen Unverfehrt (Freiburg).

Dieser Aufsatz entstand mit Unterstützung des Schweizerischen Nationalfonds.

Werner Bellwald, lie. phil., Thiersteinerallee 55, 4053 Basel

36


	Antisagen : zu den Erzählungen von übernatürlichen Dingen mit natürlichen Ursachen

