Zeitschrift: Folklore suisse : bulletin de la Société suisse des traditions populaires =
Folclore svizzero : bollettino della Societa svizzera per le tradizioni
popolari

Herausgeber: Société suisse des traditions populaires

Band: 82 (1992)

Heft: 3-6

Artikel: La corona del gall basalisch

Autor: Giovannoli, Renato

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1005209

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1005209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Renato Giovannoli

La corona del gall basalisch

I Pumio il vecchio (Naturalis Aistoria, V1II, 33), subito dopo aver affermato di
una fiera detta catoblepa che «tutti quelli che I'hanno fissata negli occhi sono
morti subito», scrive:

«Identica € la proprietd del serpente basilisco. Lo genera la provincia della Cire-
naica, non & pii lungo di dodici dita e lo si riconosce per una macchia bianca sulla
testa, a mo’ di diadema. Col suo sibilo mette in fuga tutti i serpenti, e non muove
il suo corpo, come gli altri, attraverso una serie di volute, ma avanza stando alto e
dritto sulla meta del corpo. Secca gli arbusti non solo toccandoli, ma col suo soffio,
brucia le erbe, spezza le pietre: tale potenza ha questo pericoloso animale. Una volta,
cosi si credette, un esemplare fu ucciso da un uomo a cavallo con un’asta e dal veleno
salito1 attraverso di essa non soltano il cavaliere, ma anche il cavallo furono annien-
tati.»

Il nome basiliscus, dal greco basiliskos, significa «piccolo re», e cio in connes-
sione, evidentemente, con la piccola «corona» che il serpente possiede
(nonché, forse, con il fatto che tutti gli altri serpenti lo temono). Nel Medioevo,
in conformita al simbolismo cristiano del serpente, prevalentemente «male-
fico», diviene un simbolo diabolico®. Questa interpretazione era del resto auto-
rizzata dalla Vulgata (Salmi XC, 13): super aspidem et bastliscum calcabis, concul-
cabis leonem et draconem ‘camminerai sull’aspide e il basilisco, calpesterai il
leone e il drago’, parole rivolte dal salmista al giusto e, secondo l'interpreta-
zione spirituale, da Dio al suo Cristo. «Il basilisco € il re dei serpenti», scrive

SanT’AGosTINO commentando questo versetto, «come il diavolo & il re dei

demoni»®.

! Gaio PrLiNio SECONDO, Storia naturale, vol.1l, Torino, Einaudi, 1983, p. 193. - Nel mondo clas-
sico parlano del basilisco anche Dioscoride, Galeno ed Eliano (citt.in Enciclopedia italiana di
scienze, lettere e arts, fondata da G. Treccani, Roma, Istituto della Enciclopedia italiana, 1929-
1939, vol. VI, voce «Basilisco»), nonché Lucano, su cui torneremo tra poco.

2 E vero perd che come tutti i simboli (ma in maniera speciale) il serpente ha un doppio
aspetto, benefico e malefico. In Oriente, soprattutto in Cina, spesso rappresenta la Divinita, o
il suo Verbo, e anche in Occidente & talvolta simbolo di Cristo (cfr. Giovanni 111, 14). Il basilisco
in particolare, data la sua regalita, potrebbe aver avuto in origine un significato positivo. «Si
dimentica quasi sempre che il serpente ha pure un aspetto benefico, che si trova d’altronde
anche nel simbolismo dell’antico Egitto, particolarmente sotto la forma del serpente regale,
uraeus o basilisco» (RENE GUENON, Simboli della Scienza sacra, Milano, Adelphi, 1975, p. 128).
Cfr. Louis CHARBONNEAU-LASsAY, Le Bestiatre du Christ, Paris, 1940 (rist. anast. Milano, Arche,
1975, pp. 641-642) che a proposito dell'identitd del basilisco e dell’Ureus egiziano cita
Horapollo (Hieroglyphica, 1 e 11, 60); secondo Horapollo il basilisco simbolizza I'eternita
perché «il appartient 2 la seule espéce de serpents qui ne meurt pas».

3 Enarrationes in Psalmos, XC, s.11,9 (SANT' AGosTINO, Esposizioni sui Salmi, vol. Ill, Roma, Citta
nuova, 1976, p. 181). Basiliscus traduce I'ebraico sépha’, tradotto da Lutero in poi (oggi anche

44



.
.
T d0ienee "’

+ \\..\

Fig. 1. Da Horapollo, Selecta hieroglyphica, 1597.

Nel medioevo il basilisco subisce anche una metamorfosi somatica e assume
I'aspetto di «un gallo quadrupede e coronato, [...] con grandi ali spinose e una
coda di serpente [...]. Il mutamento dell'immagine si riflette in in mutamento
del nome; Chaucer, nel secolo XIV, parla di dasilicock>'. Si direbbe che la
corona, interpretata come una cresta, abbia trasformato I'intero animale in un
gallinaceo’ (con residui ofidici ed eventualmente ali membranose, il che & nor-
male data la sua natura satanica).

nelle Bibbie cattoliche) con ‘vipera’. — Cfr. SAN GREGOR10 MAGNO, Moralia, XV, 15 (mi servo di
Sancti Gregori [...] opera omnia, t. 1, Parisiis, C.Rigaud, 1705, col. 476): Regulus [...] serpentum rex
dicitur. Quis vero reproborum caput est, nisi Antichristus? ‘1l regolo & detto re dei serpenti. Chi & il
vero capo dei malvagi, se non ’Anticristo?” Va notato che il nostro serpente & detto regu/us,
esatto calco del greco basiliskos, e che il riferimento non va a Sa/m7 CX ma a Isaia LIX, 5: ova
aspidum ruperunt [...] et quod confutum est erumpet in regulum ‘[i malvagi] dischiudono uova di
serpenti [...] e dall'uovo schiacciato esce un regolo’. Vedi anche Isazz XIV, 29: de radice [...]
colubri egredietur regulus ‘dalla radice del serpe uscirad un regolo’. Anche in questo caso il basi-
lisco & simbolo dell’Anticristo: la sua nascita dalla «<radice del serpente» si oppone a quella del
Messia dalla <radice di Jesse» (Ise7zXI, 1), come nota L. CHARBONNEAU-LASSAY, 0p. cit., p.642. -
Che il basilisco si chiami in latino regu/us & affermato esplicitamente da SANTIsiDORO DI S1vI-
GLIA (Etymologiae, X11, 4, 6, nella Patrologia del Migne, vol. LXXXII, col. 443): basiliscus graece,
latine interpretatur regulus. Laffermazione si ritrova nel «bestiario di Cambridge», del XII
secolo (manoscritto II, 4, 26 della Cambridge University Library; trad. it. I/ bestiarto di Cam-
bridge, Parma, Ricci, 1974, p. 194), nonché nel bestiario « Ashmole 1511» (questa la sua segna-
tura alla Bodleian Library di Oxford; facs. e trad. fr. Bestzarium, Paris, Club du Livre, 1984,
p- 135) che, di poco posteriore al precedente, appartiene alla stessa famiglia di bestiari, la
cosiddetta Seconda famiglia «ou le matériel d’Isidore de Séville commence a s'imposer» su
quello proveniente dal Fistologo (ibidem, <Etude du manusrit> di XeniA MuraTova, p. 15).
Quanto questi bestiari dicono del basilisco trova in effetti la sua fonte nelle Efym., XII, 4, 6-10
(nel Fisiologe peraltro non c’é traccia del nostro rettile). - Il termine regolo si ritrova oggi nel
folclore toscano, anche nella forma serperegolo (CArLO Laruccl, Dizionario delle figure fanta-
stiche, Milano, Vallardi, 1991, voce «Basilisco», che cita G.Lisi, // Regolo, Firenze, LEF, 1979).
* JorGE Luis BORGES e MARGARITA GUERRERO, Manuale di zoologia fantastica, Torino, Einaudi,
1962, voce «Basilisco».

5 Non so chi per primo abbia visto una cresta in quella che per PLiNIO & soltanto una macchia
bianca. Nel XII secolo comunque il basilisco & gia molto simile a un gallo, come testimoniano

45



E in questa forma mista di rettile-uccello e con il nome di ga// basalisch (ovvia-
mente da confrontare con la «parola-valigia» coniata da Chaucer) che I'in-
quietante bestia & entrata a far parte del folclore e, quasi, della fauna del Ticino
e dei Grigioni. In molti casi, per la verita, resta di fatto un serpente e la sola
cresta-corona giustifica il suo nome, il quale peraltro ha numerose varianti (si
veda su tutta la questione l'articolo, fondamentale per noi, dedicatogli dal Voca-
bolario der dialetti della Svizzera italiana)®.

Concordi sono le tradizioni di tutto 'arco alpino sull’origine e i poteri mortiferi
del basilisco: nasce da un uovo di gallina anomalo o da un uovo di gallo; & terri-
bilmente velenoso e provoca epidemie; il suo sguardo uccide, o impietrisce.
Consideriamo questi caratteri uno a uno, con riguardo particolare alla Svizzera
italiana e per verificarne la corrispondenza con le tradizioni relative al basilisco
dell’antichita e del medioevo.

A proposito delle circostanze della sua generazione, JorGE L. BorGEs riferisce
che nel medioevo «I'ipotesi che ebbe piu favore fu quella di un uovo contraf-
fatto e deforme, deposto da un gallo e covato da una serpe o da un rospo»’. Nel
XIII secolo VinceEnzo p1 BEauvars, appellandosi all’autorita degli «scritti degli
antichi», dice in effetti che il basilisco nasce da un uovo che un gallo molto vec-
chio fa da se stesso (facit ovum ex se)® - opinione che perd nella stessa epoca
SANT'ALBERTO MAGNO’ rifiutava come superstiziosa — € SANTA ILDEGARDA DI

una miniatura del Bestiario di Cambridge (loc. cit.) e una scultura della chiesa abbaziale di Véze-
lay (riprodotta in L. CHARBONNEAU-LAssAY, gp. cit., p. 645). Anche nella cattedrale di Poitiers
troviamo un vero gallo basilisco (con ali membranose) scolpito nel XIll secolo (zbidem, p.644),
epoca in cui BRUNETTO LATINI, nel suo Lrvre dou Trésor (cit. ibidem, p.643) scrive che «sa gran-
dor est de vj piez, et a blanches taches et creste comme un coc». La traduzione attribuita a
Bono Giamboni, di poco posteriore, rende queste parole in modo da accrescere ancora di pit
la somiglianza del basilisco conun gallo: «<e la sua grandezza, e’ suoi piedi, e tacche bianche sul
dosso, e la cresta sono proprie come di gallo» (I/ Tesoro di Brunetto Latini, nell’antica volgariz-
zazione attribuita a Bono Giamboni, Venezia, Co’ tipi del Gondoliere, 1839, V, 3: “Della natura
del basilischio”).

¢ D'ora in poi VSI, vol.II, Lugano, Mazzuconi, 1965-1970, pp.234-235, voce «Basalisch, gall
basalisch», a cura di Rosanna Zeli. - Tra le altre & attestata la forma 4:5arés%, nata, sembra, da
un incrocio con bisa, ‘serpente’; «dappertutto [poi] si va introducendo l'italianismo basi/is%>
(VSI). - Ancora nel VSIsilegge che «il miticorettile [...] & spesso confuso dal popolo con rettili
reali [...], e di conseguenza la sua esistenza non viene messa in dubbio [...]. E generalmente
descritto come un rettile velenoso di varie dimensioni, ma per lo pit corto e tozzo [...].» Aldo
Ferrario, di Carona (sia quiringraziato), mi hariferito iracconti, a suo dire sinceri, di Leonardo
Grignola, di Carabbia, il quale da ragazzo, negli anni Trenta, si recava spesso a osservare i galli
basilischi in un luogo situato poco lontano da Carabbia, in direzione di Pazzallo. Questi veni-
vano descritti come «corte viperette» crestate, e non avevano, a parte la cresta, nessun carat-
tere favoloso. Si & tentati di credere che anche il Grignola abbia confuso con il basilisco un ret-
tile reale. Resta che non vi erano all’epoca in Ticino rettili con protuberanze sulla testa (sol-
tanto daglianni Settanta vive in Leventina, importato dalla Yugoslavia, ' ammodytes ammodytes,
detto anche «vipera dal corno»). Pare pero che brandelli di vecchia pelle, subito dopo la muta,
possano talvolta assumere la forma di una piccola cresta sulla testa di certi serpenti. - Sia il VSI
che il mio informatore sottolineano che il basilisco & un serpente corto e tozzo: caratteristica
che sembrerebbe una lontana, ma fedele eco della descrizione di PLiN1O (duodecim non amplius
digitorum magnitudine).

7 J. L. BORGES, Joc. cit.

8 Speculum majus, XX, cit. in L.CHARBONNEAU-LAssay, 0p. cit., p.643. - Nel Dictionnatre des sym-
boles di JEAN CHEVALIER e ALAIN GHEERBRANT (Paris, Laffont-Jupiter, 19822, voce ‘Basilic’)
leggo che esso «il naitrait d’'un ceuf de vieux coq, 4gé de 7 ou 14 ans, ceuf rond, déposé dans du
fumier et couvé par un crapaud ou une grenouille».

% De animalibus, XXIV, 1, cit. in L. CHARBONNEAU-LAsSsAY, /oc. cit.

46



Fig. 2. Basilisco del Bestiario di Cambridge.

BiNGEN, nel XII secolo, descrive nei dettagli la cova del rospo!’. Per quanto
riguarda il Ticino, a Montecarasso la pensavano come Vincenzo di Beauvais: il
baselisc” nasce dall'uovo di un gallo di cent’anni''. Della cova del rospo, invece,
resta forse traccia in Val Capriasca: sempre che non si tratti di una remini-
scenza colta, piuttosto che di un dato tradizionale, I’allusione alla nascita del
gallo basilisco da un uovo rotto da un rospo, che troviamo in un racconto di
GaBRIELE ALBERTO QUADRI' basato su una leggenda capriaschese.

Il potere venefico del basilisco, come si & visto sottolineato da Prinio, &
anch’esso noto nella Svizzera italiana: ad Arzo, luogo famoso per la presenza
di una ricca popolazione di ga// basaresch, si dice che i morsi di questo serpente

1 « Allorché una volta il rospo si senti gravido, vide un uovo di serpente e vi si sedette sopra
per covare, finché i suoi piccoli vennero alla luce. Essi morirono, ma il rospo continud a covare
'uovo del serpente, finché in esso si generd vita [...]. Il piccolo ruppe il guscio, [...] uccideva
quanto incontrava sul suo cammino» (cit. in HANs BIEDERMANN, Enciclopedia dei simboli,
Milano, Garzanti, 1991, voce «Basilisco»).

"1 VSI. - AureLio GAROBBIO (Leggende delle Alpi lepontine e dei Grigioni, Bologna, Cappelli,
1969, p. 51: Il gallo basilisco) cita la credenza che «I'orrida bestia nasca dall'uovo di un gallo di
sette anni, covato dal gallo per tre settimane». Il VSI riferisce che in Val d’Ossola «si crede
invece che nasca dall'uovo piu piccolo del normale che le galline depongono talvolta».

2 G.A.QuADR, Miti e leggende dell antica pieve di Criviasca, Bellinzona, IET, 1989, pp.61-67: 17
gallo Basilisco. 1l particolare dell'uovo rotfo, e non soltanto covato da un rospo, che venga dalla
tradizione capriaschese o dall’erudizione dell’autore, sembra avere qualche rapporto con il
versetto disaia citato alla nota 3. Che il rospo debba rompere I'uovo per far nascere il basilisco
lo afferma anche il Nowveau Larousse illustré (vol. 1, Paris, s.d. ma dell'inizio del secolo, voce
‘Basilic’). Non ho individuato perd nessuna attestazione medievale di questa tradizione.

47



sono inguaribili (se / fa cagna ta vegnat pz'zf fira); a Soazza il rettile aggredisce
schizzando veleno®.

Quanto alla capacita del basilisco di provocare epidemie, la tradizione della
Capriasca lo associa alla peste del 1484. Si veda a questo proposito il racconto
citato di G. A. QUADRT; in esso la rielaborazione letteraria sembra preponde-
rante, ma in un paio di note a pié di pagina & I'etnologo a prendere il soprav-
vento sullo scrittore e il testo diviene piana esposizione di dati raccolti sul
campo:

«[...] la leggenda popolare da me raccolta a Tesserete ed a Vaglio racconta come il
gallo Basalisco, dopo essersi abbeverato alla fontanina di Rédde dall’acque appe-
state, si appostasse alla torre diroccata seminando il contagio in chi lo avesse guar-
dato negli occhi di fuoco [...].

Sotto il colle di San Bernardo, non lontano dalla torre viscontea ci resta oggi il
toponimo Pian del Gallo, forse ad indicare il limite di contagio della terribile pesti-
lenza, cosi come Cresta del Gallo, sotto Stinché e Corte del Gallo, sotto I'alpe di
Crocc.»™

Ora, nella stessa epoca della pestilenza della Capriasca, in altri luoghi d’Europa
si attribuivano al veleno del basilisco, che nel ciclo iconografico dei sette pec-
cati capitali rappresentava spesso la lussuria, le epidemie di sifilide'®, la quale
fu denominata percid <morbo del basilisco»'®. E chiaro che la facolta pestifera

-

del basilisco & un’estensione di quella venefica. Tuttavia, se & vero che in
Capriasca il basilisco propagava la peste con il solo sguardo, questo potere non
& ben distinto neppure da quello, di pliniana memoria, di uccidere con lo
sguardo.

Non & un caso che seccondo Marco AnNEo Lucano (Farsaglia, 1X)'7 il basi-
lisco, come peraltro una vasta progenie di serpenti, sia figlio di Medusa, la
quale, appunto, pietrificava con lo sguardo e fu vinta con l'ausilio di uno spec-
chio, rimedio del resto raccomandato dalla tradizione anche contro il basi-
lisco. Dell'uso di uno specchio parla anche Quapri a proposito della
Capriasca, ma qui il sospetto che si tratti di un’intrusione colta si fa piu forte. Di
maggiore interesse una credenza registrata a Montecarasso e a Stabio, e gia

13 VSI. - A.GaroBBio (Leggende alpine e prealpine, in ‘Archivio per 'Alto Adige. Rivista di studi
alpini, anno LXXXII, 1988, pp. 235-236) ha raccolto a Mezzocorona, sopra Trento, la leg-
genda del conte Firmiano, il quale, si dice, ando a cercare il mostro nella sua tana, una grotta
detta /a corona, e lo uccise con una lancia. «Con il basilisco infilzato il giovane scese, ma fu
breve trionfo il suo: una goccia del veleno del drago perford I'armatura e lo inceneri». Non
mancano i parallelismi con 'episodio narrato da PLinio (notevoli anche i due toponimi, che
rinviano senza dubbio alla corona del basilisco.) Ancora GArRoBBIO (Leggende delle Alpi lepon-
tine e dei Grigions, cit.) dice che le gocce di veleno cadute dalla bocca del basilisco in volo pro-
vocano incendi. Per PLINIO, come si & visto, & il soffio della belva ad avere questo effetto.
4 G. A.QUADRY, gp. cit., pp. 66-67, nn. 3-4. Subito dopo Quadri racconta brevemente la leg-
genda diun drago pestifero che viveva appena sopra il villaggio di Scareglia in Val Colla e sug-
gerisce che «il ‘drago diScareglia’ non sia altro che una variante del Basilisco della longobarda
torre di Rédde».

15 Gerp HeINz-MoHR, Lessico di iconografia cristiana, Milano, Istituto propaganda libraria,
1984, voce «Basilisco».

16 Hans BIEDERMANN, Joc. cit.

17 Cit. per esteso in J. L. BORGES, /Joc. cit.

48



Fig. 3. Scultura della chiesa abbaziale di Vézelay. (Silografia di L. Charbonneau-Lassay.)

nota nel XII sec. a San Bernardo'®, secondo cui «se & lui il primo a vedere gli
altri, questi muoiono subito, se invece sono gli altri a vedere lui, & lui che
muore». In altri luoghi il suo sguardo fa perdere la favella (Viganello, Balerna).
Oppure incanta, anche da lontano (Carasso), o paralizza la preda (Isone)".
I galli basilischi, si diceva nel bacino della Tresa, se li si guarda negli occhi,
«lanciano la fisica», espressione che puo significare ‘fanno una magia, un
incantesimo’’ (e che ci riporta ai tempi in cui le scienze naturali, la «fisica»,
la magia erano tutt'uno), ma che il mio informatore interpreta come ‘ipnotiz-

zare?!,

«On voit que,» per usare le parole di Lours CHARBONNEAU-LASSAY??, «méme
détournées de leurs sens mystiques par I'immagination populaire, les fables qui
se sont attachées au coq satanique [...] restent dans les grandes lignes du
théme antique et des auteurs du Moyen-dge.»

18 Sermo XIV, 6, in Patrologia latina, vol. CLXXXIIIL

¥ 'ysL

20 ‘Atti di magia’, dice alla voce fiszéz il glossario che costituisce la seconda parte di CATERINA
MacGINETTI € OTTAVIO LURATI, Brasca e Pontirone: gente, parlata, usanze, Basilea, Krebs, 1975,
O.LuraTi e IsiDORO PINANA, Le parole di una valle. Dialetto, gergo e toponimia della Val Verzasca,
Lugano, Fondazione Lang, 1983, p. 232, e G. A. QuapR1, Moralita del dialetto della Pieve Cri-
viasca, Locarno, Dado, 1991, p.104, citano 'espressione sgrzigaa er fisica, gitigd ra fisica, ‘giocare
la fisica’ nel senso di praticare la magia; e v. O. LURATI, Superstizione e mito attorno alla figura del
prete, in: Festschrift R. Wildhaber, Basel-Bonn, Krebs-Habelt 1973, p. 399 s., P. Binpa, FS 75
(1985), p. 97.

21 §j tratta, ancora, di Aldo Ferrario. — Anche LURATI e PINANA, Joc. c72., parlano di ‘ipnotismi’.

2 Op. ait,, p. 645.

49



Il Nel folclore della Svizzera italiana compaiono anche un «re dei serpenti»
e, in un racconto che tra poco studieremo nei particolari, una «regina dei ser-
penti» in senso letterale: dotati di una piccola corona, che puo essere d’oro,
procedono seguiti da un branco di rettili senza corona. Il termine basilisco non
compare nelle mie fonti, ma si tratta certamente di lui.

Nei casi finora considerati, la cresta-corona del basilisco & prevalentemente
una cresta (cornea o vera cresta rossa di gallo)” e «genera» la morfologia di
gallo; in questo caso, invece, & prevalentemente una corona e «genera» 'orda
di rettili, necessaria controparte di un re serpente.

Una leggenda della Val Verzasca (di cui esistono cinque diverse versioni
scritte, abbastanza divergenti tra di loro) narra di come I'alpe di Giove (Sgiof)
fosse un tempo infestata da una colonia di serpenti retta da un biscione «con
due occhi che mandavano fiamme, e, sopra, una cresta vermiglia»*! o, secondo
un altro autore che sembra aver raccolto l'indicazione di Lucano, «dalla testa
anguicrinita come la Medusa»®. «Era il re dei serpenti, di sicuro, a meno che
fosse il diavolo in persona»?®. Un frate riesce a disinfestare prodigiosamente
I'alpe, ma alla fine soccombe al serpe e viene trasformato in roccia, proprio
come succede, in certi casi, a chi ha osato guardare in volto il basilisco.
La regina dei serpenti cui si & accennato, dotata di una vera coroncina d’oro, €
invece protagonista di una fiaba dei Grigioni che, nota in diverse varianti in
buona parte d’Europa, ci condurra molto lontano. Nella versione grigionese,
dunque, un boscaiolo vede non visto «una moltitudine di bisce [che] avanzava
in fila, una dopo l'altra, preceduta dalla Regina delle Serpi, con in testa una sfa-
villante corona d’oro ed affiancata da due ancelle». A. GaroBBi10?, che sto
citando, aggiunge: «La regina [...] strisciava per meta eretta», e di nuovo si
sente I'eco di Plinio (erectus in medio incedens). A questo punto le bisce vanno

2 La cresta & definita «<cornea» da GArRoBBIO (Leggende delle Alp: lepontine e dei Grigioni, cit.) e
dal mio informatore Aldo Ferrario; & una cresta di gallo in buona parte delle testimonianze
ticinesi gia considerate (vedi sopratutto VSI). Alle quali si aggiunga la tradizione verzaschese
raccontata in La leggenda del serpente verde di GlusepPE MONDADA (in «Ore in famiglia», 1960),
dove compare il diavolo sotto le specie di un «<serpentone verde con la sua cresta paonazza»,
nonché la versione di WALTER KeLLER della leggenda del «<biscione di Breno» (Racconti ticiness,
Lugano, Mazzuconi, 1949, pp. 57-58), il quale ha «un’enorme cresta rossa sulla testa», quan-
tunque in realtd, pare, fosse «coccodrillo fuggito da un serraglio di Lugano alla fine del sette-
cento, il cui scheletro si troverebbe ancora nel Museo del Sacro Monte di Varese» (I/ meravi-
lioso. Leggende, fiabe e favole ticinesi, a cura di DomeNico BoNINi, SANDRO BoTTANI, AMLETO
EDROLI, ROBERTO RITTER, FRANCO ZAMBELLONI, Locarno, Dado, vol.II, 1991, p. 177, com-
mento con bibliografia al testo di KELLER, ivi riprodotto; il racconto di MoNDADA € nel vol. |,
1990, pp.136-137.) In entrambe queste leggende, pii racconti mariani dei secoli XVII-XVIII, la
cresta rossa € un’ormai stereotipato attributo diabolico.
2 GruseppE Zovp1, Leggenda dei serpents, in < Almanacco ticinese», 1933, cit. in I/ meraviglioso,
vol. I, cit., p. 131.
% VirciLio CHiesA, La Cima del frate, in L'anima del villaggio, Lugano, Gaggini, 1934, pp.221-
223, poi in Il meraviglioso, vol.], cit., pp.130-131. In quest’ultima edizione il racconto & seguito
da una lunga nota, da cui ho ricavato la precedente citazione di Zopp1 e in cui vi sono riferi-
menti anche a versioni della leggenda di KELLER e GAroBBIO (che non ho visto).
26 G. Zovrl, loc. cit.
*" La regina der serpenti, in A. GAROBBIO, Leggende dei Grigioni, Bologna, Cappelli, 1954,
pp. 81-83. In una nota al racconto (p. 185), I'autore dice di averlo ricavato da C. DECURTINS,
Raetoromanische Chrestomathie, vol. X, Erlangen, 1916.

50



a fare un bagno in un laghetto. La regina prima di entrare in acqua depone
sulla riva la corona, che viene rubata dall'uomo; infine, accortasi del furto,
spicca un salto e va «a sbattere con veemenza contro una roccia, fracassandosi
la testa».

«La Regina delle Serpi», spiega altrove GAROBB10?, «& nota dal Friuli all’Alto
Adige, ai Grigioni, dal Vallese alle Alpi Piemontesi». Si puoé aggiungere che &
presente anche nella raccolta di Jacos e WiLHELM GriMM®* e che & debita-
mente catalogata da AARNE-THOMPSON come numero 672 del loro indice dei
«tipi di fiaba»*.

Ed & sempre GaroBBI10®! ad informarci che, invece di una corona, pud avere
sulla testa un diamante: «chi riesce a rubarli [...]», scrive, «diventa ricco»*
Questi due particolari, che non appaiono nella versione grigionese, meritano
un’attenzione particolare, cominciando dal diamante. Nel VSI, alla voce
«Basalisch», si legge che «il corrispondente di Bondo, che riferisce pero il rac-
conto di una domestica italiana, lo descrive come una lucertola alata, munita
di una cresta in cui € inserito un diamante». Possiamo dunque avere una
corona, una corona con pietra preziosa o soltano la gemma. Corona e pietra si
trovano ad essere «naturalmente» associate e finiscono col diventare simboli-
camente equivalenti.

La tradizione sul basilisco si incontra qui con un’altra tradizione, secondo la
quale nella testa di certi serpenti si trovano delle pietre preziose®. PLinio*
parla; non in relazione al basilisco ma ai dragoni. Tuttavia Isiporo p1 StvicLia®
(VI-VII sec.) nomina il basilisco, subito prima dei dragoni, in un elenco di ani-
mali dell’Etiopia dal cui cervello si traggono gemme (basi/iscus, dracones ingen-
tes, ex quorum cerebro gemmae extrahuntur).

8 Leggende alpine e prealpine, cit., p. 239.

23 11, 105 II (utilizzo J. ¢ W. GrimMm, Frabe, Milano, Mondadori [su licenza Einaudi], 1980).
% Vedi StitH THOMPSON, La fiaba nella tradizione popolare, Milano, 1l Saggiatore, 1979?,
p.130-131, secondo cui la diffusione di questa fiaba sarebbe «sostanzialmente limitata all’Eu-
ropa centrale, e in particolare alla Germania».

31 Leggende alptne e prealpine, loc. cit.

32 S. THOMPSON, Joc. cit., dlstlngue come due sottotipi diversi le storie in cui la corona del ser-
pente da la ricchezza a chise ne impossessa (672A) e quelle in qui il serpente muore peraverla
perduta (672C). E evidente che non si tratta di due tipi diversi ma di due atti della stessa storia.
*3 Sulle «pietre serpentarie» si veda MirCEA ELIADE, Trattato di storia delle religions, Torino,
Boringhieri, 1976, pp.457-459, pp.526-527 (bibliografia: vi é citato tra gli altri W.R.HALLIDAY,
Of Snakestones, in Folklore Studies, Ancient and Modern, London, 1924). Leggo qui che «<un certo
numerodi[...]* pietre dei serpenti’ furono realmente tolte dalla testa di serpenti, ove talvolta si
trovano concrezioni dure e pietrose. Ma ve le hanno trovate soltanto perché ve le avevano cercate.»
Agli esempi citati da ELIADE, e a quelli che verranno fatti tra poco, si aggiunga il Liber monstro-
rum de drversis genertbus, dell'VIII secolo (trad. it. Libro delle mirabili dyfformita, Milano, Bom-
piani, 1977, 111, 11), dove si parla di certi serpenti dell'India che hanno ‘szmaragdi’ non proprio
sulla testa, ma intorno al collo. Dalla valle in cui vivono «Allessandro il Macedone estrasse
alcune pietre preziose». Le gemme serpentarie sono presenti anche nel folclore francese, che
le ha ereditate forse dal Druidismo (cfr. PLiNto, Nat. Aist., XXIX, 52). Anche in questo caso non
si tratta perd di pietre frontali, ma della solidificazione di una secrezione del serpente. Vedi
L. CHARBONNEAU-LASSAY, 0p. cit., p. 947; secondo una leggenda del Berry ivi citata «la fabu-
leuse fortune de Jacque Cceur serait venue de ce qu'il était entré en possession de plusieurs de
ces singuliers diamants».

3 Nat. hist., XXXVI, 10.

% Etym., X1V, 5, 15.

51



La notizia ha attraversato il Medioevo, giacché la ritroviamo nel 7esoro di BRu-
NETTO LATINI®, dove & detto che «I'aspido porta in capo una pietra preziosa,
che ha nome carboncalo» (il capitolo sull’aspido precede immediatamente
quello sul basilischio), e, come si & visto, & arrivata al folclore delle Alpi*’.
Ma non & questa tradizione che ci illuminera sulla Regina delle Serpi, dal
momento che anch’essa ha bisogno di luce. Dobbiamo rivolgerci alla tradi-
zione medievale tedesca relativa al Graal, nella quale la mistica coppa € piut-
tosto una pietra (eventualmente una coppa intagliata in una pietra): in una
variante del mito®® & una gemma saltata via dalla corona di Lucifero quando fu
colpito dall’arcangelo Michele, cioé al momento della sua «caduta»*. E stata
notata la somiglianza tra questa pietra caduta dalla fronte di Lucifero e «|'urn3,
la perla frontale che nel simbolismo indu (dal quale & passata nel Buddismo)
spesso occupa il posto del terzo occhio di Shiva, rappresentando il ‘senso
dell'eternita’»"’ (d’altra parte nei miti indd e buddisti anche i zaga, i serpenti,
hanno talvolta una gemma frontale - pietra rossa o perla — che conferisce loro
Pimmortalita.)*".

Non era forse chiaro che il basilisco, alle nostre latitudini, & il Diavolo? Sia
Lucifero che la Regina dei Serpenti, perduta la loro corona, o la loro gemma
frontale, subiscono una caduta: il primo & precipitato sulla terra (Isazz XIV, 12;
Apocalisse X11, 18), la seconda si schianta su una roccia.

Qualcuno perd pud rubare, o raccogliere questa gemma e diventare «ricco».
Il Graal in effetti &, simbolicamente, un dispensatore d’abbondanza, cioé di
cibo spirituale, cibo di immortalita. THompsoN®? cita versioni della fiaba in cui
il possesso della corona del serpente da la facolta di parlare il linguaggio degli
animali. Questo potere & universalmente (da Sigurd-Siegfried, al Salomone
coranico) un simbolo della conoscenza trascendente.

Una versione (si direbbe straordinariamente integra) della fiaba della Regina
dei Serpenti, contenuta nella raccolta di leggende della Svizzera alpina di

3 Trad. cit. di Bono Giamboni, V, 2.

%7 Proprio nella pagina precedente a quella in cui parla del diamante della Regina delle Serpi,

GARrOBBIO (Leggende alpine e prealpine, cit., p.238) ricorda una leggenda del Monte Bianco che

narra di un drago con «un grosso rubino sulla testa» e altre gemme incastonate nella coda.

%8 Si veda JuLius Evova, I/ mistero del Graal, Roma, Mediterranee, 1972, p. 80, che cita Der

Wartburgkrieg, ed. K. Simrock, Stuttgart, 1858, pp. 174-178.

% Nel Parzrval di WoLFraM vON EscHENBACH (libro I; trad. it, Milano, TEA [su licenza

UTET], 1989, vol.1II, pp.309 e 320) il Graal & una pietra portata sulla terra dagli angeli di Dio,

ma custodita dagli angeli che nella contesa tra Dio e Lucifero non presero parte né perl’'uno né
er I'altro.

0 RENE GUENON, [/ Re del mondo, Milano, Adelphi, 1977, pp. 48-49.

41 Ringrazio Stefano Faravelli per questa informazione. - M. ELIADE, /oc. cit., scrive: «In India si

crede che i naga portino nel gozzo e nella testa certe pietre magiche, splendenti». Subito dopo

afferma che PLiNIO (/oc. ci2. alla nota 34), quando parla della pietra dracontia o dracontites,

«<razionalizza queste credenze di origine orientale», e sostiene che la pietra serpentaria & una

degradazione del mito del drago custode diun tesoro (Albero della Vita, Mela o Vello d’Oro),

simbolo di immortalita. - I serpenti con la pietra nel gozzo sono, si direbbe, gli stessi di cui

parla il citato Liber monstrorum (nota 33), in effetti associati all'India. (Nello stesso libro, III, 7,

si parla di serpenti indiani crestati.)

8 Lot

52



Fritz MULLER-GUGGENBUHL®, getta un altro sprazzo di luce sulla questione.
In essa il racconto che conosciamo ¢ incassato tra un prologo e un epilogo.
Quest’ultimo descrive i poteri della corona come quelli di un autentico Graal:
«se la corona veniva posta nel granaio, si poteva stare sicuri che il grano, anche
se prelevato in grande quantitd, non sarebbe mai finito, né tanto meno dimi-
nuito». Questa cornucopia stimola I'avidita di una serie di ladri, finché, passata
di mano in mano, giunge a un mugnaio che la pone nell’alimentatore delle
macine per produrre quantitd enormi di farina. Ma, ancora piu avido e meno
degno degli altri, finisce col macinare la corona e il mulino stesso & distrutto
da un fulmine*.

Il prologo & assai enigmatico. Una principessa manifesta disgusto vedendo una
vecchia donna che vezzeggia una vipera. Per punizione la vecchia la trasforma
in vipera. Inutilmente il re la implora di far tornare donna la figlia: ottiene solo
che ella divenga la Regina dei Serpenti. E a questo punto inizia la pit diffusa
versione breve della fiaba, quella raccolta anche nei Grigioni. Difficile rendere
conto di questo misterioso episodo. Ma se si considera il serpente coccolato
dalla donna secondo 'aspetto benefico che in linea di principio potrebbe avere
(il serpente non & simbolo anche di Cristo?)*, allora tutta la scena potrebbe
essere un'altra raffigurazione simbolica della caduta di Lucifero.

Secondo una tradizione giudeo-cristiana Lucifero fu precipitato perché non
volle accettare I'incarnazione del Verbo. Nel Corano (per es. I, 31-34, e VII,
12-18), analogamente, Dio ordina agli angeli di prostrarsi dinnanzi ad Adamo.
Tutti obbediscono tranne I'orgoglioso Iblis (il diavolo) che consuma cosi la sua
rivolta’’. Lucifero, insomma, rifiuta la Zsscesz del Verbo e per contrappasso
subisce una caduta. Cosi la principessa della fiaba svizzera non accetta che un
serpente venga trattato come un figlio ed & trasformata anch’essa in serpente
(o meglio, si potrebbe dire a questo punto, nella parodia e nel contrario del
vero «serpente regale»).

Siamo ormai nel campo delle ipotesi. Ma ne sappiamo abbastanza per affer-
mare con ANANDA K. Coomaraswamr*® che in tempi antichi «la dottrina ha
subito un adattamento perché attraverso le fiabe e il folclore potesse avere una
trasmissione popolare». «<Il contenuto del folclore & metafisico. La nostra inca-

¥ Svizzera alpina. Racconti popolars, Bergamo, Janus, 1973, pp- 151-158: La corona det serpenti.
# La rovina del mulino (della ruota, o del vortice, cosmici) & nella preistoria e nell’antichita
un simbolo della fine dell’Eta dell'Oro (GiorGio DE SANTILLANA e HERTA VvON DECHEND,
1l mulino di Amleto. Saggio sul mito e la struttura del tempo, Milano, Adelphi, 1983) E naturale che
proprio in questa circostanza venga perduto il Graal, il quale & <occultato», in effetti, nei perio-
di di decadenza della storia e la cui riconquista equivale a un ritorno del Regno di Saturno.
5 Vedinota 2. - A proposito di serpenti «benefici», va aggiunto a quanto detto nella nota 28
che THOMPSON cita un terzo sottotipo della fiaba che stiamo studiando: «la fanciulla nutre il
serpente con latte» (lo allatta?) e il serpente le dona una corona.

% RENzo LAvATORI, G/7 angeli, Genova, Marietti, p. 61.

47 Anche «nella tradizione rabbinica [...] gli angeli mormorano contro Dio quando eglirivela

loro il disegno di fare 'uvomo a sua immagine e somiglianza» (ibidem, p. 64).
8 11 grande brivido. Saggr di simbolica e arte, Milano, Adelphi, 1987, p. 166, 236.

53



pacitd a riconoscer questo & dovuta principalmente alla nostra abissale igno-
ranza della metafisica e dei suoi termini tecnici.»

Ringrazio tutti coloro che con segnalazioni, prestiti o fotocopie di libri, mi hanno aiutato nella
stesura di questo articolo: Danilo Baratti, Paolo Belli, Sandro Bottani, Lorenzo De Carli,
ancora Stefano Faravelli, Nicoletta Gruppi, Gabriele Alberto Quadri, Maria Irina Schuerch
Popescu, Rosanna Zeli.

Résumé. Le basilic est cet animal fantastique, 2 mi-chemin entre un serpent et un dra-
gon du temps de Pline I'’Ainé, qui devient au moyen age un coq couronné, a quatre
pattes, aux ailes de dragon et a la queue de serpent. Il nait d’'un ceuf de coq couvé par
un crapaud ou un serpent. Son seul regard peut anéantir tout étre vivant, et il pro-
page les épidémies. Connu dans le folklore tessinois sous le nom de coq basilic, il
répand du venin et on 'associe a la peste et a certains toponymes qui désigneraient
les limites de son pouvoir malfaisant.

Pline parle d’une tache blanche semblable 4 un diadéme qui couronnerait la téte du
basilic. A travers les différents auteurs qui décrivent cet animal fantastique, la tache
blanche devient une couronne d’or, voire une simple créte. Dans les récits tradition-
nels de la Suisse italophone, cette couronne d’or, ornée ou non d’un diamant, se
retrouve en outre sur la téte d’un roi des serpents ou d’une reine des serpents. Sem-
blable a la «vouivre» valaisanne, la reine des serpents peut, avant de se baigner, poser
sa couronne d’or ou son diamant sur la rive et éveiller des convoitises d’autant plus
fortes que la possession du diamant peut conférer non seulement la richesse, mais
aussi 'immortalité ou d’autres facultés tout autant désirables. Il va sans dire que de
nombreuses hypothéses et tentatives d’explication métaphysique ont été échafau-
dées autour de la signification de la couronne de ces étres imaginaires. RCS

54



	La corona del gall basalisch

