
Zeitschrift: Folklore suisse : bulletin de la Société suisse des traditions populaires =
Folclore svizzero : bollettino della Società svizzera per le tradizioni
popolari

Herausgeber: Société suisse des traditions populaires

Band: 82 (1992)

Heft: 3-6

Artikel: La corona del gall basalisch

Autor: Giovannoli, Renato

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1005209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1005209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Renato Giovannoli

La corona del gall basalisch

I Plinio il vecchio {Naturalis historia, VIII, 33), subito dopo aver affermato di
una fiera detta catoblepa che «tutti quelli che l'hanno fissata negli occhi sono
morti subito», scrive:

«Identica è la proprietà del serpente basilisco. Lo genera la provincia della Cire-
naica, non è più lungo di dodici dita e lo si riconosce per una macchia bianca sulla
testa, a mo' di diadema. Col suo sibilo mette in fuga tutti i serpenti, e non muove
il suo corpo, come gli altri, attraverso una serie di volute, ma avanza stando alto e
dritto sulla metà del corpo. Secca gli arbusti non solo toccandoli, ma col suo soffio,
brucia le erbe, spezza le pietre: tale potenza ha questo pericoloso animale. Una volta,
cos! si credette, un esemplare fir ucciso da un uomo a cavallo con un'asta e dal veleno
salito attraverso di essa non soltano il cavalière, ma anche il cavallo furono annien-
tati.»1

II nome basiliscus, dal greco basilfskos, significa «piccolo re», e cio in connes-
sione, evidentemente, con la piccola « corona» che il serpente possiede
(nonché, forse, con il fatto che tutti gli altri serpenti lo temono). Nel Medioevo,
in conformità al simbolismo cristiano del serpente, prevalentemente «male-
fico», diviene un simbolo diabolico2. Questa interpretazione era del resto auto-
rizzata dalla Vulgata {Sa/mi XC, 13): super aspidcm et basiliscum calcabis, concul-

cabis leonem et draconem 'camminerai sull'aspide e il basilisco, calpesterai il
leone e il drago', parole rivolte dal salmista al giusto e, secondo l'interpreta-
zione spirituale, da Dio al suo Cristo. «Il basilisco è il re dei serpenti», scrive
Sant'Agostino commentando questo versetto, «corne il diavolo è il re dei
demoni»3.

1 Gaio Plinio Secondo, Storianaturale, vol. II,Torino, Einaudi, 1983, p. 193. - Nel mondo clas-
sico parlano del basilisco anche Dioscoride, Galeno ed Eliano (citt.in Enciclopedia italiana di
scienze, lettere e arti, fondata da G.Treccani, Roma, Istituto della Enciclopedia italiana, 1929—

1939, vol. VI, voce «Basilisco»), nonché Lucano, su cui torneremo tra poco.
2 E vero pero che come tutti i simboli (ma in maniera speciale) il serpente ha un doppio
aspetto, benefico e malefico. In Oriente, soprattutto in Cina, spesso rappresenta la Divinità, o
il suo Verbo, e anche in Occidente è talvolta simbolo di Cristo (cfr. GiovannilW, 14). Il basilisco
in particolare, data la sua regalità, potrebbe aver avuto in origine un significato positivo. «Si
dimentica quasi sempre che il serpente ha pure un aspetto benefico, che si trova d'altronde
anche nel simbolismo dell'antico Egitto, particolarmente sotto la forma del serpente regale,
uraeus o basilisco» (René Guénon, Simboli della Scienza sacra, Milano, Adelphi, 1975, p. 128).
Cfr. Louis Charbonneau-Lassay, Le Bestiaire du Christ, Paris, 1940 (rist. anast. Milano, Archè,
1975, pp. 641-642) che a proposito dell'identità del basilisco e dell'Ureus egiziano cita
Horapollo (.Hieroglyphica, I e II, 60); secondo Horapollo il basilisco simbolizza l'eternità
perché «il appartient à la seule espèce de serpents qui ne meurt pas».
3 Enarrationes in Psa/mos, XC, s. II, 9 (Sant'Agostino, EsposizionisuiSalmi, vol. III, Roma, Città
nuova, 1976, p. 181). Basiliscus traduce l'ebraico sëpha', tradotto da Lutero in poi (oggi anche

44



Fig. 1. Da Horapollo, Selecta hieroglyphica, 1597.

Nel medioevo il basilisco subisce anche una metamorfosi somatica e assume
l'aspetto di «un gallo quadrupède e coronato, [...] con grandi ali spinöse e una
coda di serpente [...]. Il mutamento dell'immagine si riflette in in mutamento
del nome; Chaucer, nel secolo XIV, parla di basilicoch-ï. Si direbbe che la

corona, interpretata come una cresta, abbia trasformato l'intero animale in un
gallinaceo5 (con residui ofidici ed eventualmente ali membranose, il che è

normale data la sua natura satanica).

nelle Bibbie cattoliche) con 'vipera'. - Cfr. San Gregorio Magno, Moralia, XV, 15 (mi servo di
Sancti Gregori[...] opera omnia, 1.1, Parisiis, C.Rigaud, 1705, col. 476): Regulas[...]serpentum rex
dicitur. Quis vero reproborum caput est, nisiAntichristus? 'Il regolo è detto re dei serpenti. Chi è il
vero capo dei malvagi, se non l'Anticristo?' Va notato che il nostro serpente è detto regulus,
esatto calco del greco basiltskos, e che il riferimento non va a SalmiCX ma a Isaia LIX, 5: ova
aspidum ruperunt [...] et quodconfutum est erumpet in regulum '[i malvagi] dischiudono uova di
serpenti [...] e dall'uovo schiacciato esce un regolo'. Vedi anche Isaia XIV, 29: de radice [...]
colubriegredietur regulus 'dalla radice del serpe uscirà un regolo'. Anche in questo caso il basilisco

è simbolo dell'Anticristo: la sua nascita dalla «radice del serpente» si oppone a quella del
Messia dalla «radice dijesse» (IsaiaX1,1), corne nota L.Charbonneau-Lassay, op. cit., p.642. -
Che il basilisco si chiami in latino regulus è affermato esplicitamente da Sant'Isidoro di Sivi-
glia (Etymologiae, XII, 4, 6, nella Patrologia del Migne, vol. LXXXII, col. 443): basiliscusgraece,
latine interpretatur regulus. L'affermazione si ritrova nel «bestiario di Cambridge», del XII
secolo (manoscritto II, 4, 26 délia Cambridge University Library; trad. it. II bestiario di
Cambridge, Parma, Ricci, 1974, p. 194), nonché nel bestiario « Ashmole 1511» (questa la sua segna-
tura alia Bodleian Library di Oxford; facs. e trad. fr. Bestiarium, Paris, Club du Livre, 1984,

p. 135) che, di poco posteriore al precedente, appartiene alla stessa famiglia di bestiari, la
cosiddetta Seconda famiglia «où le matériel d'Isidore de Séville commence à s'imposer» su
quello proveniente dal Fisiologo {ibidem, «Etude du manusrit» di Xenia Muratova, p. 15).
Quanto questi bestiari dicono del basilisco trova in effetti la sua fonte nelle Etym., XII, 4,6-10
(nel Fisiologo peraltro non c'è traccia del nostro rettile). - Il termine regolo si ritrova oggi nel
folclore toscano, anche nella forma serperegolo (Carlo Lapucci, Dizionario dellefigurefanta-
stiche, Milano, Vallardi, 1991, voce «Basilisco», che cita G.Lisi, IlRegolo, Firenze, LEF, 1979).
4 Jorge Luis Borges e Margarita Guerrero, Manuale dizoologiafantastica, Torino, Einaudi,
1962, voce «Basilisco».
5 Non so chi per primo abbia visto una cresta in quella che per Plinio è soltanto una macchia
bianca. Nel XII secolo comunque il basilisco è già molto simile a un gallo, come testimoniano

45



È in questa forma mista di rettile-uccello e con il nome di gall basalisch (owia-
mente da confrontare con la «parola-valigia» coniata da Chaucer) che l'in-
quietante bestia è entrata a far parte del folclore e, quasi, délia fauna del Ticino
e dei Grigioni. In molti casi, per la verità, resta di fatto un serpente e la sola

cresta-corona giustifica il suo nome, il quale peraltro ha numerose varianti (si
veda su tutta la questione l'articolo, fondamentale per noi, dedicatogli dal Voca-

bolario dei dialetti délia Svizzera italiandf.
Concordi sono le tradizioni di tutto l'arco alpino sull'origine e i poteri mortiferi
del basilisco: nasce da un uovo di gallina anomalo o da un uovo di gallo; è terri-
bilmente velenoso e provoca epidemie; il suo sguardo uccide, o impietrisce.
Consideriamo questi caratteri uno a uno, con riguardo particolare alla Svizzera
italiana e per verificarne la corrispondenza con le tradizioni relative al basilisco
dell'antichità e del medioevo.
A proposito delle circostanze délia sua generazione, Jorge L.Borges riferisce
che nel medioevo «l'ipotesi che ebbe più favore fo quella di un uovo contraf-
fatto e deforme, deposto da un gallo e covato da una serpe o da un rospo»7. Nel
XIII secolo Vincenzo di Beauvais, appellandosi alfautorità degli «scritti degli
antichi», dice in effetti che il basilisco nasce da un uovo che un gallo molto vec-
chio fa da se stesso (facit ovum ex se)8 - opinione che perô nella stessa epoca
Sant'Alberto Magno9 rifiutava corne superstiziosa - e Santa Ildegarda di

una miniatura del Bestiario diCambridge (loc. cit.) e una scultura délia chiesa abbaziale di Véze-
lay (riprodotta in L. Charbonneau-Lassay, op. cit., p. 645). Anche nella cattedrale di Poitiers
troviamo un vero gallo basilisco (con ali membranose) scolpito nel XIII secolo (ibidem, p. 644),
epoca in cui Brunetto Latini, nel suo Livre dou Trésor (cit. ibidem, p. 643) scrive che «sa gran-
dor est de vj piez, et a blanches taches et creste comme un coc». La traduzione attribuita a

Bono Giamboni, di poco posteriore, rende queste parole in modo da accrescere ancora di più
la somiglianza del basilisco con un gallo: « e la sua grandezza, e' suoi piedi, e tacche bianche sul
dosso, e la cresta sono proprie corne di gallo » (Il Tesoro diBrunetto Latini, nell'antica volgariz-
zazione attribuita a Bono Giamboni, Venezia, Co' tipi del Gondoliere, 1839, V, 3: "Deila natura
del basilischio").
6 D'ora in poi VSI, vol.II, Lugano, Mazzuconi, 1965-1970, pp.234-235, voce «Basalisch, gall
basalisch», a cura di Rosanna Zeli. - Tra le altre è attestata la forma bisarésk, nata, sembra, da
un incrocio con bisa, 'serpente'; «dappertutto [poi] si va introducendo l'italianismo basilisk»
(VSI). - Ancora nel VSI sileggeche«ilmiticorettile [...] è spesso confuso dal popolo con rettili
reali [...], e di conseguenza la sua esistenza non viene messa in dubbio [...]. E generalmente
descritto corne un rettile velenoso di varie dimensioni, ma per lo più corto e tozzo [...].» Aldo
Ferrario, di Carona (sia qui ringraziato), mi ha riferito i racconti, a suo dire sinceri, di Leonardo
Grignola, di Carabbia, il quale da ragazzo, negli anni Trenta, si recava spesso a osservare i galli
basilischi in un luogo situato poco lontano da Carabbia, in direzione di Pazzallo. Questi veni-
vano descritti corne «corte viperette» crestate, e non avevano, a parte la cresta, nessun carat-
tere favoloso. Si è tentati di credere che anche il Grignola abbia confuso con il basilisco un rettile

reale. Resta che non vi erano all'epoca in Ticino rettili con protuberanze sulla testa (sol-
tanto dagli anni Settanta vive in Leventina, importato dalla Yugoslavia, 1'ammodytesammodytes,
detto anche «vipera dal corno»). Pare perô che brandelli di vecchia pelle, subito dopo la muta,
possano talvolta assumere la forma di una piccola cresta sulla testa di certi serpenti. - Sia il VSI
che il mio informatore sottolineano che il basilisco è un serpente corto e tozzo: caratteristica
che sembrerebbe una lontana, ma fedele eco della descrizione di Plinio (duodecim nonamplius
digitorum magnitudine).
7

J. L. Borges, loc. cit.
8 Speculum majus, XX, cit. in L. Charbonneau-Lassay, op. cit., p.643. - Nel Dictionnaire des
symboles di Jean Chevalier e Alain Gheerbrant (Paris, Laffont-Jupiter, 19822, voce 'Basilic')
leggo che esso «il naîtrait d'un œufde vieux coq, âgé de 7 ou 14 ans, œuf rond, déposé dans du
fumier et couvé par un crapaud ou une grenouille».
9 De animalibus, XXIV, 1, cit. in L. Charbonneau-Lassay, loc. cit.

46



Fig. 2. Basilisco del Bestiario di Cambridge.

Bingen, nel XII secolo, descrive nei dettagli la cova del rospo10. Per quanto
riguarda il Ticino, a Montecarasso la pensavano come Vincenzo di Beauvais: il
baselisc nasce dall'uovo di un gallo di cent'anni11. Deila cova del rospo, invece,
resta fbrse traccia in Val Capriasca: sempre che non si tratti di una remini-
scenza colta, piuttosto che di un dato tradizionale, l'allusione alla nascita del

gallo basilisco da un uovo rotto da un rospo, che troviamo in un racconto di
Gabriele Alberto Quadri12 basato su una leggenda capriaschese.
II potere venefico del basilisco, come si è visto sottolineato da Plinio, è

anch'esso noto nella Svizzera italiana: ad Arzo, luogo famoso per la presenza
di una ricca popolazione di gall basaresch, si dice che i morsi di questo serpente

10
« Allorché una volta il rospo si senti gravido, vide un uovo di serpente e vi si sedette sopra

per covare, finché i suoi piccoli vennero alla luce. Essi morirono, ma il rospo continues a covare
l'uovo del serpente, finché in esso si generô vita [...]. Il piccolo ruppe il guscio, [...] uccideva
quanto incontrava sul suo cammino» (cit. in Hans Biedermann, Enciclopedia dei simboli,
Milano, Garzanti, 1991, voce «Basilisco»).
11 VSI. - Aurelio Garobbio (Leggende delle Alpi lepontine e dei Grigioni, Bologna, Cappelli,
1969, p. 51: Ilgallo basilisco) cita la credenza che «l'orrida bestia nasca dall'uovo di un gallo di
sette anni, covato dal gallo per tre settimane». Il VSI riferisce che in Val d'Ossola «si crede
invece che nasca dall'uovo più piccolo del normale che le galline depongono talvolta».
12 G.A. Quadri, Mitie leggende dell'anticapieve diCriviasca, Bellinzona, IET, 1989, pp. 61-67://
gallo Basilisco. Il particolare dell'uovo rotto, e non soltanto covato da un rospo, che venga dalla
tradizione capriaschese o dall'erudizione dell'autore, sembra avere qualche rapporto con il
versetto di Isaia citato alla nota 3. Che il rospo debba rompere l'uovo per far nascere il basilisco
lo afferma anche il Nouveau Larousse illustré (vol. 1, Paris, s.d. ma dell'inizio del secolo, voce
'Basilic'). Non ho individuato perô nessuna attestazione medievale di questa tradizione.

47



sono inguaribili (se l ta cagna ta vegnat piüfora) ; a Soazza il rettile aggredisce
schizzando veleno13.

Quanto alla capacità del basilisco di provocare epidemie, la tradizione délia
Capriasca lo associa alla peste del 1484. Si veda a questo proposito il racconto
citato di G. A. Quadri; in esso la rielaborazione letteraria sembra prépondérante,

ma in un paio di note a piè di pagina è l'etnologo a prendere il soprav-
vento sullo scrittore e il testo diviene piana esposizione di dati raccolti sul

campo:

«[...] la leggenda popolare da me raccolta a Tesserete ed a Vaglio racconta come il
gallo Basalisco, dopo essersi abbeverato alla fontanina di Rèdde dall'acque appe-
state, si appostasse alla torre diroccata seminando il contagio in chi lo avesse guar-
dato negli occhi di fiioco [...].
Sotto il colle di San Bernardo, non lontano dalla torre viscontea ci resta oggi il
toponimo Pian del Gallo, forse ad indicare il limite di contagio délia terribile pesti-
lenza, cosî come Cresta del Gallo, sotto Stinchè e Corte del Gallo, sotto l'alpe di
Crocc.»14

Ora, nella stessa epoca délia pestilenza délia Capriasca, in altri luoghi d'Europa
si attribuivano al veleno del basilisco, che nel ciclo iconografico dei sette pec-
cati capitali rappresentava spesso la lussuria, le epidemie di sifilide15, la quale
fu denominata percio «morbo del basilisco»16. E chiaro che la facoltà pestifera
del basilisco è un'estensione di quella venefica. Tuttavia, se è vero che in

Capriasca il basilisco propagava la peste con il solo sguardo, questo potere non
è ben distinto neppure da quello, di pliniana memoria, di uccidere con lo

sguardo.
Non è un caso che seccondo Marco Anneo Lucano (Farsaglia, IX)17 il
basilisco, come peraltro una vasta progenie di serpenti, sia figlio di Medusa, la

quale, appunto, pietrificava con lo sguardo e fu vinta con l'ausilio di uno spec-
chio, rimedio del resto raccomandato dalla tradizione anche contro il
basilisco. Dell'uso di uno specchio parla anche Quadri a proposito délia
Capriasca, ma qui il sospetto che si tratti di un'intrusione colta si fa più forte. Di
maggiore interesse una credenza registrata a Montecarasso e a Stabio, e già

13 VSI. - A. Garobbio (Leggende alpine epréalpine, in 'Archivio per l'Alto Adige. Rivista di studi
alpini', anno LXXXII, 1988, pp. 235-236) ha raccolto a Mezzocorona, sopra Trento, la
leggenda del conte Firmiano, il quale, si dice, andô a cercare il mostro nella sua tana, una grotta
detta la corona, e lo uccise con una lancia. «Con il basilisco infilzato il giovane scese, ma fù
breve trionfo il suo: una goccia del veleno del drago perforé l'armatura e lo incenerï». Non
mancano i parallelismi con l'episodio narrato da Plinio (notevoli anche i due toponimi, che
rinviano senza dubbio alla corona del basilisco.) Ancora Garobbio (LeggendedelleAlpilepon-
tine e dei Grigioni, cit.) dice che le gocce di veleno cadute dalla bocca delbasilisco in volo pro-
vocano incendi. Per Plinio, come si è visto, è il sofFio délia belva ad avere questo effetto.
14 G. A. Quadri, op. cit., pp. 66-67, nn. 3-4. Subito dopo Quadri racconta brevemente la
leggenda di un drago pestifero che viveva appena sopra il villaggio di Scareglia in Val Colla e sug-
gerisce che «il 'drago di Scareglia' non sia altro che una variante del Basilisco délia longobarda
torre di Rèdde».
15 Gerd Heinz-Mohr, Lessico di iconografia cristiana, Milano, Istituto propaganda libraria,
1984, voce «Basilisco».
16 Hans Biedermann, loc. cit.
17 Cit. per esteso inj. L. Borges, loc. cit.

48



Fig. 3. Scultura délia chiesa abbaziale di Vézelay. (Silografia di L. Charbonneau-Lassay.)

nota nel XII sec. a San Bernardo18, secondo cui «se è lui il primo a vedere gli
altri, questi muoiono subito, se invece sono gli altri a vedere lui, è lui che

muore». In altri luoghi il suo sguardo fa perdere la favella (Viganello, Balerna).
Oppure incanta, anche da lontano (Carasso), o paralizza la preda (Isone)19.

I galli basilischi, si diceva nel bacino délia Tresa, se li si guarda negli occhi,
«lanciano la fisica», espressione che puô significare 'fanno una magia, un
incantesimo'20 (e che ci riporta ai tempi in cui le scienze naturali, la «fisica», e

la magia erano tutt'uno), ma che il mio informatore interpréta corne 'ipnotiz-
zare'21.

«On voit que,» per usare le parole di Louis Charbonneau-Lassay22, «même
détournées de leurs sens mystiques par l'immagination populaire, les fables qui
se sont attachées au coq satanique [...] restent dans les grandes lignes du
thème antique et des auteurs du Moyen-âge.»

18 Sermo XIV, 6, in Patrologia latina, vol. CLXXXIII.
19 VSI.
20 'Atti di magia', dice alla vocefisica il glossario che costituisce la seconda parte di Caterina
Magginetti e Ottavio Lurati, Biasca e Pontirone:gente, parlata, usanze, Basilea, Krebs, 1975.
O. Lurati e Isidoro Pinana, Leparole diuna valle. Dialetto, gergo e toponimia délia Val Verzasca,
Lugano, Fondazione Lang, 1983, p. 232, e G. A. Quadri, Moralità del dialetto délia Pieve Cri-
viasca, Locarno, Dado, 1991, p. 104, citano l'espressione sgiügaa erfisica, giiigâ rafisica, 'giocare
la fisica' nel senso di praticare la magia; e v. O.Lurati, Superstizione e mito attorno allafigura del
prete, in: Festschrift R. Wildhaber, Basel-Bonn, Krebs-Habelt 1973, p. 399 s., P. Binda, FS 75

(1985), p. 97.
21 Si tratta, ancora, di Aldo Ferrario. - Anche Lurati e Pinana, loc. cit., parlano di 'ipnotismi'.
22

Op. cit., p. 645.

49



II Nel folclore délia Svizzera italiana compaiono anche un «re dei serpenti»
e, in un racconto che tra poco studieremo nei particolari, una «regina dei
serpenti» in senso letterale: dotati di una piccola corona, che puo essere d'oro,
procedono seguiti da un branco di rettili senza corona. Il termine basilisco non
compare nelle mie fonti, ma si tratta certamente di lui.
Nei casi finora considerati, la cresta-corona del basilisco è prevalentemente
una cresta (cornea o vera cresta rossa di gallo)23 e « genera» la morfologia di
gallo; in questo caso, invece, è prevalentemente una corona e «genera» l'orda
di rettili, necessaria controparte di un re serpente.
Una leggenda délia Val Verzasca (di cui esistono cinque diverse versioni
scritte, abbastanza divergenti tra di loro) narra di come l'alpe di Giove (Sgiof)
fosse un tempo infestata da una colonia di serpenti retta da un biscione «con
due occhi che mandavano flamme, e, sopra, una cresta vermiglia»24 o, secondo

un altro autore che sembra aver raccolto l'indicazione di Lucano, «dalla testa

anguicrinita come la Medusa»25. «Era il re dei serpenti, di sicuro, a meno che
fosse il diavolo in persona»25. Un frate riesce a disinfestare prodigiosamente
l'alpe, ma alla fine soccombe al serpe e viene trasformato in roccia, proprio
come succédé, in certi casi, a chi ha osato guardare in volto il basilisco.
La regina dei serpenti cui si è accennato, dotata di una vera coroncina d'oro, è

invece protagonista di una fiaba dei Grigioni che, nota in diverse varianti in
buona parte d'Europa, ci condurrà molto lontano. Nella versione grigionese,
dunque, un boscaiolo vede non visto «una moltitudine di bisce [che] avanzava
in fila, una dopo l'altra, preceduta dalla Regina delle Serpi, con in testa una sfa-

villante corona d'oro ed affiancata da due ancelle». A. Garobbio27, che sto
citando, aggiunge: «La regina [...] strisciava per metà eretta», e di nuovo si

sente l'eco di Plinio (erectus in medio incedens). A questo punto le bisce vanno

23 La cresta è definita «cornea» da Garobbio {Leggende delle Alpilepontine e dei Grigioni, cit.) e
dal mio informatore Aldo Ferrario; è una cresta di gallo in buona parte delle testimonianze
ticinesi già considerate (vedi sopratutto VSI). Alle quali si aggiunga la tradizione verzaschese
raccontata in La leggenda delserpente verde di Giuseppe Mondada (in «Ore in famiglia»,1960),
dove compare il diavolo sotto le specie di un «serpentone verde con la sua cresta paonazza»,
nonché la versione di WalterKeller délia leggenda del «biscione di Breno» (Raccontiticinesi,
Lugano, Mazzuconi, 1949, pp. 57-58), il quale ha «un'enorme cresta rossa sulla testa», quan-
tunque in realtà, pare, fosse «coccodrillo fùggito da un serraglio di Lugano alla fine del sette-
cento, il cui scheletro si troverebbe ancora nel Museo del Sacro Monte di Varese» (Ilmeravi
glioso. Leggende, fiabe efavole ticinesi, a cura di Domenico Bonini, Sandro Bottani, Amleto
Pedroli, Roberto Ritter, Franco Zambelloni, Locarno, Dadô, vol. II, 1991, p. 177, com-
mento con bibliografia al testo di Keller, ivi riprodotto; il racconto di Mondada è nel vol. I,
1990, pp. 136-137.) In entrambe queste leggende, pii racconti mariani dei secoli XVII-XVIII, la
cresta rossa è un'ormai stereotipato attributo diabolico.
24 Giuseppe Zoppi, Leggenda deiserpenti, in « Almanacco ticinese», 1933, cit. in IImeraviglioso,
vol. I, cit., p. 131.
25 ViRGiLio Chiesa, La Cima delfrate, in L'anima delvil/aggio, Lugano, Gaggini, 1934, pp. 221-
223, poi in IImeraviglioso, vol. I, cit., pp. 130-131. In quest'ultima edizione il racconto è seguito
da una lunga nota, da cui ho ricavato la precedente citazione di Zoppi e in cui vi sono riferi-
menti anche a versioni délia leggenda di Keller e Garobbio (che non ho visto).
26 G. Zoppi, loc. cit.
27 La regina dei serpenti, in A. Garobbio, Leggende dei Grigioni, Bologna, Cappelli, 1954,
pp. 81-83. In una nota al racconto (p. 185), l'autore dice di averlo ricavato da C. Decurtins,
Raetoromanische Chrestomathie, vol.X, Erlangen, 1916.

50



a fare un bagno in un laghetto. La regina prima di entrare in acqua depone
sulla riva la corona, che viene rubata dall'uomo; infine, accortasi del furto,
spicca un salto e va «a sbattere con veemenza contro una roccia, fracassandosi
la testa».
«La Regina delle Serpi», spiega altrove Garobbio28, «è nota dal Friuli all'Alto
Adige, ai Grigioni, dal Vallese alle Alpi Piemontesi». Si puo aggiungere che è

présente anche nella raccolta di Jacob e Wilhelm Grimm29 e che è debita-
mente catalogata da Aarne-Thompson come numéro 672 del loro indice dei

«tipi di fiaba»30.

Ed è sempre Garobbio31 ad informarci che, invece di una corona, puô avere
sulla testa un diamante: «chi riesce a rubarli [...]», scrive, «diventa ricco»32.

Questi due particolari, che non appaiono nella versione grigionese, meritano
un'attenzione particolare, cominciando dal diamante. Nel VSI, alla voce
«Basalisch», si legge che «il corrispondente di Bondo, che riferisce perô il rac-
conto di una domestica italiana, lo descrive come una lucertola alata, munita
di una cresta in cui è inserito un diamante». Possiamo dunque avere una
corona, una corona con pietra preziosa o soltano la gemma. Corona e pietra si

trovano ad essere «naturalmente» associate e finiscono col diventare simboli-
camente equivalenti.
La tradizione sul basilisco si incontra qui con un'altra tradizione, secondo la

quale nella testa di certi serpenti si trovano delle pietre preziose33. Plinio34 ne

parla; non in relazione al basilisco ma ai dragoni. Tuttavia Isidoro di Siviglia35

(VI-VII sec.) nomina il basilisco, subito prima dei dragoni, in un elenco di ani-
mali dell'Etiopia dal cui cervello si traggono gemme (basiliscus, dracones ingert-
tes, ex quorum cerebro gemmae extrahuntut).

28 Leggende alpine e préalpine, cit., p. 239.
29 II, 105, II (utilizzo J. e W. Grimm, Fiabe, Milano, Mondadori [su licenza Einaudi], 1980).
30 Vedi Stith Thompson, La fiaba nella tradizione popolare, Milano, Il Saggiatore, 19792,

p. 130-131, secondo cui la difïùsione di questa fiaba sarebbe « sostanzialmente limitata all'Eu-
ropa centrale, e in particolare alia Germania».
31 Leggende alpine e préalpine, loc. cit.
32 S. Thompson, loc. cit., distingue come due sottotipi diversi le storie in cui la corona del
serpente dà la ricchezza a chi se ne impossessa (672A) e quelle in qui il serpente muore per averla
perduta (672C). E evidente che non si tratta di due tipi diversi ma di due atti délia stessa storia.
33 Sulle «pietre serpentarie» si veda Mircea Eliade, Trattato di storia delle religioni, Torino,
Boringhieri, 1976, pp.457-459, pp.526-527 (bibliografia: vi è citato tra gli altri W.R.Halliday,
OfSnakestones, in Folklore Studies, AncientandModem, London, 1924). Leggo qui che «un certo
numéro di [...] 'pietre dei serpenti' furono realmente tolte dalla testa di serpenti, ove talvolta si

trovano concrezioni dure e pietrose. Ma ve le hanno trovate soltantoperchéve le avevano cercate. »

Agli esempi citati da Eliade, e a quelli che verranno fatti tra poco, si aggiunga il Libermonstro-
rum de diversisgeneribus, deU'VIII secolo (trad. it. Libro delle mirabilidijformità, Milano, Bom-
piani, 1977, III, 11), dove si parla di certi serpenti dell'India che hanno 'szmaragdi' non proprio
sulla testa, ma intorno al collo. Dalla valle in cui vivono «Allessandro il Macedone estrasse
alcune pietre preziose». Le gemme serpentarie sono presenti anche nel folclore francese, che
le ha ereditate forse dal Druidismo (cfr. Plinio, Nat. hist., XXIX, 52). Anche in questo caso non
si tratta perô di pietre frontali, ma délia solidificazione di una secrezione del serpente. Vedi
L. Charbonneau-Lassay, op. cit., p. 947; secondo una leggenda del Berry ivi citata «la fabuleuse

fortune de Jacque Cœur serait venue de ce qu'il était entré en possession de plusieurs de
ces singuliers diamants».
34 Nat. hist., XXXVI, 10.
35 Etym., XIV, 5, 15.

51



La notizia ha attraversato il Medioevo, giacché la ritroviamo nel Tesoro di Bru-
netto Latini36, dove è detto che «l'aspido porta in capo una pietra preziosa,
che ha nome carboncalo» (il capitolo sull'aspido precede immediatamente
quello sul basilischio), e, corne si è visto, è arrivata al folclore delle Alpi37.

Ma non è questa tradizione che ci illuminera sulla Regina delle Serpi, dal
momento che anch'essa ha bisogno di luce. Dobbiamo rivolgerci alla tradizione

medievale tedesca relativa al Graal, nella quale la mistica coppa è piut-
tosto una pietra (eventualmente una coppa intagliata in una pietra): in una
variante del mito38 è una gemma saltata via dalla corona di Lucifero quando fu

colpito dall'arcangelo Michèle, cioè al momento della sua «caduta»39. E stata
notata la somiglianza tra questa pietra caduta dalla fronte di Lucifero e «l'urnâ,
la perla frontale che nel simbolismo indù (dal quale è passata nel Buddismo)
spesso occupa il posto del terzo occhio di Shiva, rappresentando il 'senso
dell'eternità'»40 (d'altra parte nei miti indù e buddisti anche i näga, i serpenti,
hanno talvolta una gemma frontale - pietra rossa o perla - che conferisce loro
l'immortalità.)41.
Non era forse chiaro che il basilisco, alle nostre latitudini, è il Diavolo? Sia

Lucifero che la Regina dei Serpenti, perduta la loro corona, o la loro gemma
frontale, subiscono una caduta: il primo è precipitato sulla terra (Isaia XIV, 12;

Apocalisse XII, 18), la seconda si schianta su una roccia.

Qualcuno perö puö rubare, o raccogliere questa gemma e diventare «ricco».
Il Graal in effetti è, simbolicamente, un dispensatore d'abbondanza, cioè di
cibo spirituale, cibo di immortalità. Thompson42 cita versioni della fiaba in cui
il possesso della corona del serpente dà la facoltà di parlare il linguaggio degli
animali. Questo potere è universalmente (da Sigurd-Siegfried, al Salomone

coranico) un simbolo della conoscenza trascendente.
Una versione (si direbbe straordinariamente intégra) della fiaba della Regina
dei Serpenti, contenuta nella raccolta di leggende della Svizzera alpina di

36 Trad. cit. di Bono Giamboni, V, 2.
37 Proprio nella pagina precedente a quella in cui parla del diamante della Regina delle Serpi,
Garobbio {Leggende alpine epréalpine, cit., p. 238) ricorda una leggenda del Monte Bianco che
narra di un drago con «un grosso rubino sulla testa» e altre gemme incastonate nella coda.
38 Si veda Julius Evola, Il mistero del Graal, Roma, Mediterranee, 1972, p. 80, che cita Der
Wartburgkrieg, ed. K. Simrock, Stuttgart, 1858, pp. 174-178.
39 Nel Parzival di Wolfram von Eschenbach (libro I; trad, it., Milano, TEA [su licenza
UTET], 1989, vol. II, pp.309 e 320) il Graal è una pietra portata sulla terra dagli angeli di Dio,
ma custodita dagli angeli che nella contesa tra Dio e Lucifero non presero parte né per l'uno né

per l'altro.
40 René Guénon, Il Re del mondo, Milano, Adelphi, 1977, pp. 48-49.
41 Ringrazio Stefano Faravelli per questa informazione. -M.Eliade, loc. cit., scrive: «In India si
crede che i naga portino nel gozzo e nella testa certe pietre magiche, splendenti». Subito dopo
afferma che Plinio (loc. cit. alla nota 34), quando parla della pietra dracontia o dracontites,
«razionalizza queste credenze di origine orientale», e sostiene che la pietra serpentaria è una
degradazione del mito del drago custode di un tesoro (Albero della Vita, Mela o Velio d'Oro),
simbolo di immortalità. - I serpenti con la pietra nel gozzo sono, si direbbe, gli stessi di cui
parla il citato Libermonstrorum (nota 33), in effetti associati all'India. (Nello stesso libro, III, 7,
si parla di serpenti indiani crestati.)
42 Loc. cit.

52



Fritz Müller-Guggenbühl43, getta un altro sprazzo di luce sulla questione.
In essa il racconto che conosciamo è incassato tra un prologo e un epilogo.
Quest'ultimo descrive i poteri della corona come quelli di un autentico Graal:

«se la corona veniva posta nel granaio, si poteva stare sicuri che il grano, anche

se prelevato in grande quantità, non sarebbe mai finito, né tanto meno dimi-
nuito». Questa cornucopia stimola l'avidità di una serie di ladri, finché, passata
di mano in mano, giunge a un mugnaio che la pone nell'alimentatore delle
macine per produrre quantità enormi di farina. Ma, ancora più avido e meno
degno degli altri, finisce col macinare la corona e il mulino stesso è distrutto
da un fulmine44.

Il prologo è assai enigmatico. Una principessa manifesta disgusto vedendo una
vecchia donna che vezzeggia una vipera. Per punizione la vecchia la trasforma
in vipera. Inutilmente il re la implora di far tornare donna la figlia: ottiene solo
che ella divenga la Regina dei Serpenti. E a questo punto inizia la più diffusa
versione breve della fiaba, quella raccolta anche nei Grigioni. Difficile rendere

conto di questo misterioso episodo. Ma se si considéra il serpente coccolato
dalla donna secondo l'aspetto benefico che in linea di principio potrebbe avere
(il serpente non è simbolo anche di Cristo?)45, allora tutta la scena potrebbe
essere un'altra raffigurazione simbolica della caduta di Lucifero.
Secondo una tradizione giudeo-cristiana Lucifero fu precipitato perché non
voile accettare l'incarnazione del Verbo46. Nel Corano (per es. II, 31-34, e VII,
12-18), analogamente, Dio ordina agli angeli di prostrarsi dinnanzi ad Adamo.
Tutti obbediscono tranne l'orgoglioso Iblis (il diavolo) che consuma cosl la sua
rivolta47. Lucifero, insomma, rifiuta la discesa del Verbo e per contrappasso
subisce una caduta. Cosî la principessa della fiaba svizzera non accetta che un
serpente venga trattato corne un figlio ed è trasformata anch'essa in serpente
(o meglio, si potrebbe dire a questo punto, nella parodia e nel contrario del

vero «serpente regale»).

Siamo ormai nel campo delle ipotesi. Ma ne sappiamo abbastanza per affer-

mare con Ananda K. Coomaraswami48 che in tempi antichi «la dottrina ha

subito un adattamento perché attraverso le fiabe e il folclore potesse avere una
trasmissione popolare». «Il contenuto del folclore è metafisico. La nostra inca-

43 Svizzera alpina. Raccontipopolari, Bergamo, Janus, 1973, pp. 151-158: La corona deiserpenti.
44 La rovina del mulino (della ruota, o del vortice, cosmici) è nella preistoria e nell'antichità
un simbolo della fine dell'Età dell'Oro (Giorgio de Santillana e Herta von Dechend,
Ilmulino diAmleto. Saggio su/ mito e lastruttura del tempo, Milano, Adelphi, 1983). E naturale che
proprio in questa circostanza venga perduto il Graal, il quale è «occultato», in effetti, nei perio-
di di decadenza della storia e la cui riconquista équivale a un ritorno del Regno di Saturno.
45 Vedi nota 2. - A proposito di serpenti «benefici», va aggiunto a quanto detto nella nota 28
che Thompson cita un terzo sottotipo della fiaba che stiamo studiando: «la fanciulla nutre il
serpente con latte» (lo allatta?) e il serpente le dona una corona.
46 Renzo Lavatori, Gli angeli, Genova, Marietti, p. 61.
47 Anche «nella tradizione rabbinica [...] gli angeli mormorano contro Dio quando egli rivela
loro il disegno di fare l'uomo a sua immagine e somiglianza» {ibidem, p. 64).
48 IIgrande brivido. Saggi di simbolica e arte, Milano, Adelphi, 1987, p. 166, 236.

53



pacità a riconoscer questo è dovuta principalmente alla nostra abissale igno-
ranza délia metafisica e dei suoi termini tecnici.»

Ringrazio tutti coloro che con segnalazioni, prestiti o fotocopie di libri, mi hanno aiutato nella
stesura di questo articolo: Danilo Baratti, Paolo Belli, Sandro Bottani, Lorenzo De Carli,
ancora Stefano Faravelli, Nicoletta Gruppi, Gabriele Alberto Quadri, Maria Irina Schuerch
Popescu, Rosanna Zeli.

Résumé. Le basilic est cet animal fantastique, à mi-chemin entre un serpent et un dragon

du temps de Pline l'Aîné, qui devient au moyen âge un coq couronné, à quatre
pattes, aux ailes de dragon et à la queue de serpent. Il nait d'un œufde coq couvé par
un crapaud ou un serpent. Son seul regard peut anéantir tout être vivant, et il
propage les épidémies. Connu dans le folklore tessinois sous le nom de coq basilic, il
répand du venin et on l'associe à la peste et à certains toponymes qui désigneraient
les limites de son pouvoir malfaisant.
Pline parle d'une tache blanche semblable à un diadème qui couronnerait la tête du
basilic. A travers les différents auteurs qui décrivent cet animal fantastique, la tache
blanche devient une couronne d'or, voire une simple crête. Dans les récits traditionnels

de la Suisse italophone, cette couronne d'or, ornée ou non d'un diamant, se

retrouve en outre sur la tête d'un roi des serpents ou d'une reine des serpents.
Semblable à la «vouivre» valaisanne, la reine des serpents peut, avant de se baigner, poser
sa couronne d'or ou son diamant sur la rive et éveiller des convoitises d'autant plus
fortes que la possession du diamant peut conférer non seulement la richesse, mais
aussi l'immortalité ou d'autres facultés tout autant désirables. Il va sans dire que de
nombreuses hypothèses et tentatives d'explication métaphysique ont été échafau-
dées autour de la signification de la couronne de ces êtres imaginaires. RCS

54


	La corona del gall basalisch

