Zeitschrift: Folklore suisse : bulletin de la Société suisse des traditions populaires =
Folclore svizzero : bollettino della Societa svizzera per le tradizioni
popolari

Herausgeber: Société suisse des traditions populaires

Band: 76 (1986)

Artikel: Notes et mentions de folklore fribourgeois
Autor: Page, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1005253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1005253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Louis Page

Notes et mentions de folklore fribourgeois

(Les chiffres entre parenthéses renvoient aux références bibliographiques a la fin de
Particle)

Qui dit «Folklore», un mot venu de I'anglais et signifiant «science du
peuple», entend les croyances, les 1égendes, les traditions, les coutumes, les
costumes, le parler, les écrits populaires, en un mot tous les usages d’un
peuple.

Or, tous les peuples ayant des usages qui leur sont propres, les pays, les
cantons, les régions présentent des différences dans leur mode de vie, dans
leur comportement, des particularités que nous allons relever dans ces
«Notes», en ce qui concerne le canton de Fribourg, qui a aussi ses régions:
montagne, plaine et moyen-pays. Qu'on sache déja que certains de ces
«usages», a quelques nuances pres, se retrouvent ailleurs. Nous ne préten-
dons pas détenir le monopole de l'originalité, mais en tout cela Fribourg
détient certains aspects qui lui sont particuliers. C’est 2 eux que nous nous
attacherons dans ces «Notes sur le folklore fribourgeois».

Traditions et coutumes

Nous n’insisterons pas sur les nuances de sens qu'on pourrait donner aux
termes traditions et coutumes qui se confondent dans le langage courant: il
est de tradition que... il est coutume de... Nous nous efforcerons de les ras-
sembler, comme 3 certains moments de 'année, a certaines circonstances
populaires ou religieuses, aux principaux événements de la vie, ou méme
autour d’un arbre, tel le sapin, etc.

Autour du sapin. Selon les pays et les régions, certains arbres bénéficient
d’une attention particuliére et entrent plus profondément dans la vie des
gens. Il parait naturel que ce soit chez nous le sapin, rouge ou blanc. Il n’est
que de penser a ce sapin solitaire dans un paturage de montagne (en
patois: un fsoumza), laissé comme abri au bétail. Ne pourrait-on pas croire
que la foudre méme le respecter?

Voit-on encore, a 'angle de I'auberge, ce long sapin ébranché, dont on
n’avait conservé qu'une touffe de rameaux au sommet? Arrivé solennelle-
ment au village, sous I'escorte de la jeunesse masculine, il soulignait I'en-
trée en charge d’un nouveau cabaretier. On le respectait jusqu’au jour ou il
avait perdu toutes ses aiguilles. On n’en voit plus guere.

Et ce bouquet de la charpente! C'est aux jeunes filles du village ou du proche
voisinage qu'incombait la tiche d’apporter un jeune sapin (sapelot) décoré
de banderolles et de roses en papier lors de I'érection de la charpente d'une



maison. On y chantait; on partageait le verre de 'amitié, puis les hommes
de l'ouvrage, charpentiers et magons s’attablaient pour le souper du bou-
quet. Cérémonie du bouquet, conservée encore 4 la campagne, mais qui a
perdu de sa fréquence. Charmante coutume, inspirée par un esprit d’ac-
cueil envers cette demeure qui apportera un nouvel élément de vie. A con-
server, méme si la charpente fait défaut.

Et cette abondance de décoration florale lors de nos fétes villageosses de
musique et de chant. Que de milliers de roses fleurissent les sapelots plan-
tés sur les chemins de la féte.

Rameaux de sapin qui entriez dans la décoration des arcs de triomphe quand
«Monseigneur» venait au village pour la confirmation, quand un jeune
prétre montait solennellement a 'autel, quand les Céciliens d'un décanat
s’étaient donné rendez-vous pour leur féte, ... Mais!... Des arcs de triomphe
populaires qui se font de plus en plus rares. Monseigneur vient en catimini,
et les premiéres messes sont bien rares.

Mais bien vivante est demeurée la coutume romontoise de la processzon des
rameaux. Il est fait ici usage du sapin blanc, o la fantaisie décorative trouve
libre cours.

Un petit sapin blanc, de 30 2 60 cm de hauteur, selon 'dge de 'enfant qui le
portera, dont les branches principales sont ramenées au tronc vers le haut,
et les rameaux secondaires recourbés vers les bas, formant de jolis cceurs
de verdure. Cette préparation dénote tout un art et exige une habileté
qu'on n’acquiert pas d’'un coup. C'est pourquoi quelques personnes s’en
font une spécialité, et passent chercher les commandes, les jours précédant
Paques fleuries.

Mais l'essentiel reste a faire: la décoration du rameau. Un ruban de soie
flotte au sommet du sapelot. On le choisit en harmonie avec les couleurs
des friandises attachées au rameau, lesquelles consistent en piéces de
confiserie, de chocolat ou de pitisserie séche. Les magasins de la place
fournissent une riche gamme de bonbons que les petits porteurs de
rameaux contempleront avec une envie certaine durant toute la pro-
cession. Il nous a été donné d’admirer des rameaux présentant une réelle
conception artistique de décoration. Mais cela ne va pas non plus sans frais
(3-4).

Nous ne quitterons pas le sapin sans citer /ardre de Noél, des familles, de la
place du village, illuminé et orné. Fribourg suit la tradition qui s’est géné-
ralisée et qui se maintient partout.

En fin d'année. Commencons par Jz Saint-Nicolas, partout populaire, mais
pensons-nous spécialement dans sa ville et son canton de Fribourg. Préci-
sons que cette manifestation n’a chez nous aucun caractére commercial et
saint Nicolas ne doit en aucun cas étre confondu avec le Pére Noél. Il est
patron de la ville et du canton, et la cathédrale de Fribourg lui est
dédiée.

Féte d’abord des enfants, et le saint évéque de Myre, mitré et crossé, entre
dans les bonnes familles par la grande porte, généralement accompagné

2



) Hilad"# \
- L334 UA
itz < Y% :
0y *
BY ;,g 3 AN
Vs N \ &
A

{\: /“- .._—.’J
L 3 |

Fig.1 Le peintre Eugéne Reichlen a représenté ainsi I'arrivée de St-Nicolas a Fribourg,
en 1935. Un jubilé!

de ses deux hommes noirs, les Péres Fouettards. Il y va d’'un discours, d’'un
entretien familier, et de force conseils. On le verra ici ou 13, de sa féte du 6
décembre jusqu’au Nouvel-An, invité qu’il est par les clubs ou les sociétés
le jour de leur arbre de Noé&l

Mais c’est a Fribourg qu’il faut aller le voir lors de son cortége, organisé
depuis 1906, par une classe d’éléves du collége St-Michel. A Bulle, une
manifestation semblable est montée par la troupe des Tréteaux de Chala-
mala, et a Romont par la troupe scoute Saint-Raphaél; il a également son
cortege a Broc, a Chatel-St-Denis, et méme dans quelques villages
(17-18).

Sur le theme de la /gende de St-Nicolas, Gérard de Nerval nous a laissé une
touchante complainte:

Ils étaient trois petits enfants
Qui s’en allaient glaner aux champs.
S’en vont un soir chez un boucher:
- Boucher, voudrais-tu nous loger?
- Entrez, entrez, petits enfants

Y’a de la place assurément!
Ils n’étaient pas sit6t entrés
Que le boucher les a tués...

Le théatre populaire en a tiré une szyzéfe souvent improvisée, ou Eécrite,
comme celles d'Henri Gremaud, de Bulle, en diverses versions, pour ses
Tréteaux de Chalamala (17).

3



On ne compte plus les fzgurations de St-Nicolas et de sa légende, ni les ¢Aazn-
sons que sa complainte a inspirées, telle celle de 'abbé Bovet: «Le grand St-
Nicolas va parcourant le monde...»

Noéla ses chants dans toutes langues, et chez nous méme en patois: «F2 vé
la miné» (Vers la minuit) de Joseph Bovet; il a sa ¢7éc4e dans nos églises,
dans un style en pleine évolution, voire de dépouillement; il a sa ddche
comme partout, a 'exemple de St-Nicolas qui a son «biscaume», lequel est
pourtant consacré au Pére Noél; il a son arére, avons-nous dit, ses boules et
ses rameaux de gui; il n’a guére chez nous de santons, 4 la maniére des Pro-
vengaux, mais c’est 4 cceur joie que nos conteurs et nos poétes se sont at-
tachés a la féte. Romont a sa légende du «Cagoulard de Noél» ou commu-
nion du lépreux. Que Noél est immense! (1).

Puis on jouait les tresses au Nouvel-An. Le patois avait ses formules de sou-
haits, et les filleuls leur maniére de quéter leurs étrennes; dans les familles,
on veillait avec des amis, on dansait, et le vin, méme chaud, coulait. Nos
frairies du Nouvel-An ne sont plus celles d’autrefois; cependant, danse et
bonne chére ont encore la cote.

Noél se dit en patois « Tsalandeé», mot dans lequel il faut voir Chalande.
Autrefois, lorsqu’il se trouvait encore des domestiques de campagne, Tsa-
land? marquait le terme de leur engagement annuel ou le début d’'un nou-
veau. Leur déménagement s’effectuait le lendemain de la féte religieuse et
il me souvient d’avoir vu passer, en voiture ou en traineau, entre les deux
guerres, des domestiques de campagne changeant de patron. Sur le siége,
lui et son nouveau maitre, et derriére, sa malle d’effets, et parfois son vélo.
Une vision qui m’est restée, mais qui m’a toujours pesé sur le cceur.
Cet engagement des domestiques de campagnes se faisait fréquemment en
décembre, a la foire de la St-Nicolas, et 4 Fribourg on avait des chances d’en
trouver dans une auberge de la basse ville.

On a aussi définitivement délaissé les cortéges et les visites de la féze des Rois
ou de 'Epiphanie. Ici ou 3, le souper s’est maintenu dans le cadre de cer-
taines sociétés de musique et de chant, ou d’autres, o1 'on cultive 'amitié,
telle «<La Landwehr»> de Fribourg pour qui 'Epiphanie est un jour faste.
Est-il bon de dire que la féte des Rois, le 6 janvier, n’est plus chémée dans
notre canton? Mais j’ai conservé un mémorable souvenir d’une soirée des
Rois de la société de chant de mon village, cela en 'an 1925, ou j’avais «Zzré
la féve» qui me sacrait roi de la soirée. Voyez-vous ma surprise, mon embar-
ras, mon impossibilité d’honorer les engagements relevant d’un tel hon-
neur. Ce que voyant et devinant, le président me prit en charge (2—4):

- Comme tu es étudiant, déclara-t-il, que tu n’as pas tout ce qu’il faut pour
manifester ta royauté d’un soir, que tu n'oses évidemment pas nous
conduire quelque part aux filles, eh bien! c’est moi qui ménerai le train!
Béni fut-il!

On ne va plus aux filles en bande, ayjourd’hui, mais la féve entre encore
dans le giteau des Rois, et porte couronne chez les patissiers. Tresse, bis-
caume et gateau des Rois: quelles succulences.

4



Fig.2 Une crécelle romontoise. A la longue, c’est dur! On s’essouffle.

Au temps de Pigques. Cela commence le dimanche des Rameaux, par la pro-
cession et la bénédiction du rameau, lequel n’est plus aujourd’hui qu'une
branche de buis ou de houx. Mais nous avons décrit plus haut (Le sapin)
la particularité du rameau romontois, dont la coutume s’est bien
conservee.

Le rameau paysan d’autrefois était une sorte de balai dont quelques
baguettes de coudrier (noisetier) constituaitent le manche, attachées par
un lien de viorne; un manche couronné par un bouquet de verdure: sapin
blanc, buis, houx, etc. Il est important d’ajouter que le paysan, ce méme
dimanche, piquait ici ou 1a, dans son champ de blé, quelques baguettes de
noisetier sur lesquelles il greffait, en travers, un rameau de buis ou de sapin
blanc, formant ainsi une sorte de croix. On n’en voit plus. Que faut-il en
penser?

Dans les familles, on a conservé la pieuse coutume d’épingler guelgues
Jeuilles de buis au crucifix des chambres, ou une feuille de houx, comme pour
rappeler la couronne d’épine de la Passion du Christ.

De trés nombreuses coutumes, cérémonies et croyances, se manifestent

5



dans le canton en ce temps de Paques dont la variété ne fait point défaut.
Heures graves du vendredi-saint, qui éclatent en allégresse le samedi soir
déja, pour s’épanouir le dimanche (3).

Les cloches se sont tues et les caisses de résonnance des crécelles appel-
lent les fideéles aux cérémonies et aux offices. A Romont, c’est le chemin de
la croix des Pleureuses autour de 'église (3) et Belfaux a connu aussi autrefois
la procession des Traine-Croix; d’autres localités, Bulle, Chitel-St-Denis,
Broc, avaient des cérémonies inspirées par la Passion du Christ (11).
Mais 2 peine les cérémonies nocturnes du samedi sont-elles terminées que
[ Allélura de Minuit résonne dans les rues de Romont, chanté par les Com-
pagnons de I'«O Filii», manifestation de joie parente du Surrexst d’Esta-
vayer-le-Lac (3-13).

Puis se déploient les frairies pascales de chant, de musique, cantilénes gré-
goriennes, Regina Caeli, «messes en musique» pour ce qui regarde la foi,
mais aussi frairies de table. On a décoré les ceufs au persil et 4 la pelure d’oi-
gnon, et l'on prend plaisir a les croquer comme naguére 4 Romont, sur la
place de l'église, a la sortie de la messe (1).

Dans nos villes, le jeudi-saint, les bouchers mettaient les gens en appétit en
promenant leur taureau de Piaques dans les rues; dans les villages, il était de
tradition d’abattre un bovin pour la féte, et, par un billet affiché a la laiterie,
on savait ol s'approvisionner de bouilli. Bien des moutons aussi étaient
sacrifiés a cette occasion (9).

Ajoutons a ces dires les proverbes, qui sont nombreux, et citons celui-ci, en
patois: « Can pyd lou béné devindrou, la téra I8 to I'an chétse». (Quand il pleut le
vendredi-saint, la terre est toute I'année séche.) Un dicton qui évoque la
soif du Christ (15).

Le lundi de Paques, on assistait chaque année a quelques mariages, et I'on
se rendait en voyage de noces aux Ermites.

Tout cela a aussi bien évolué. Mais Piques demeure dans son sens pro-
fond!

Ascension et Pentecite. Ces deux fétes religieuses sont célébrées et chomées
par toutes les confessions chrétiennes.

En pays de Fribourg, la féte de ZAscension de Notre-Seigneur; un jeudi, est
précédée par les cérémonies des Rogations, soit des processions dans la
campagne, pour les biens de la terre. On faisait halte aux croix des che-
mins, et en route on chantait en latin les litanies des saints. Trois proces-
sions, aujourd’hui réduites a une ou deux, et raccourcies (2).

Outre les cérémonies religieuses, /a Pentecote est relevée, a Albeuve et a
Lessoc, par une distribution de pain. Dans cette premiére localité, c’est 360
miches dorées, d’une livre, que le prétre bénit apres la messe, puis que le
syndic remet aux paroissiens. Coutume qui s’est conservée, et qu'on ren-
contre aussi ailleurs, comme 2 Ayent, en Valais, ot 'on ajoute au pain du
vin et du fromage (19).

A Romont, de 1256 au début du 17¢ siecle (1625) se perpétua la fondation du
chevalier Humbert de Ferney, par les soins de I'abbaye d’Hauterive qui

6



recut la somme de 45 livres pour une distribution de pain et de fromage
aux 366 pauvres de la ville. La remise se faisait le lundi (3).

Dans ce champ des #aditions charitables, disons qu’a Romont encore, en
1768, la famille Reynold constitua une fondation semblable en faveur des
pauvres.

Pensons aussi a la soupe que les pauvres peuvent aller prendre chez les
capucins, ou a I’hopital, comme a Romont aussi. Soupes populaires d’ici ou
13, ceuvre de galoches, ceuvres de St-Vincent de Paul, des dames de chari-
tés, et ce tronc de St-Antoine (de Padoue), a 'église, qui recueille les oboles
dont le curé de la paroisse fait la distribution aux personnes nécessiteuses.
Nombre de ces traditionnelles entreprises charitables ont évolué, ou se
sont «officialisées», et il n’est que de penser aux chiffonniers d’Emmaiis.
Aujourd’hui, autant qu’hier, si ce n’est plus, se vérifie la parole du Christ:
«Vous aurez toujours des pauvres parmi vous.»

Le joli mar. Le printemps, et principalement le premier mai, est partout fort
agréablement fété. Et disons déja que pour la «gent scolaire» c’était le
début d’'une nouvelle année, mais exactement le 2, le 1° étant jour de
congé pour «aller par les portes» chanter le mois de mai.

Ces jeunes porteurs et porteuses de la bonne nouvelle se nomment les
«mayintsettes». La coutume a perdu quelque peu de son allant, mais elle
subsiste encore dans les villes comme dans les villages. On y recueille plus
de sous qu’autrefois, et moins de friandises.

Dans la semaine, les jeunes gens, dés 16 ans, allaient chanter 4 leur tour, en
soirée, et l'on savait qu’il fallait leur donner des ceufs pour leur grande fri-
ture du dimanche soir, a 'auberge, en la compagnie des jeunes filles qu’on
tirait au sort. On ne les entend plus.

A cette quéte des ceufs se rattache le jex des wufs qui se pratique encore
dans certains villages. Hermine Renz nous décrit la préparation et le
déroulement de ce jeu a Courtepin (Costumes et Coutumes, n°® 1/1952,
p.18) (12). Ce méme numéro de la revue consacre quelques autres pages
aux ceufs teints de Schafthouse, 4 la chanson de mai, au mai et 2 son escorte
au pays romand. L’'abbé FX. Brodard y retrace ce qui se passe dans le can-
ton de Fribourg (p.26) et cite une chanson patoise que nous nous plaisons
a relever:

Mé, mé, mi dé mé, Mai, mai, mois de mai,

Lé Mayintsé van per I¢; Les mayintses vont par 13;
Dou buro de la vatséta, Du beurre de la vachette,
Di j'@ de la dzeniyéta, Des ceufs de la poulette,
De l'érdzin de la bochéta De l'argent de la boursette,
Tréto chin ke vo pyére. Tout ce qu’il vous plaira.

Et 'on sait que nombre de musiciens populaires nous ont laissé de fort
jolies chansons de mai, entre autres 'abbé Bovet et E.Jaques-Dalcroze
dont le «Jeu du Feuillu» i fait le tour de la Romandie.

Des jeux. Il en est un qui me vient immédiatement 2 I'esprit: celui des bou/es.
Jentends bouler sur les chemins d’autrefois, graveleux, en général par

7



équipes, comme par exemple célibataires contre mariés, ou autres forma-
tions. Le goudronnage des routes et le développement de la circulation ont
tué cette distraction dominicale printaniére en vogue dans nos villages.
Pourtant, a Ecuvillens, cette coutume est encore en honneur, le dimanche
de Paques, ou célibataires et mariés se mesurent.

Qui n’avait pas sa boule, plombée, pour mieux I’avoir en main. [’avais la
mienne, tournée par un mien frére ainé qui était précisément charron.

A Ecuvillens, c’était 'aubergiste qui devait fournir les boules. Mais quand
vint un nouveau tenancier, c’est au technicum de Fribourg qu’il lui fallut
aller, faute de charron dans le village et les environs. On lui en fit de belles
et bonnes, en bois d’arbre fruitier, qu'on perga pour y couler du plomb.
«Boler»: des souvenirs qui m’enchantent.

Comme ceux encore que jai conservés du jeu de quilles a douves, de 'au-
berge de mon village. Il s’en trouvait partout, méme si le village n’avait pas
d’auberge. Et si le plateau et le refuge en bois du «raquilleur» tenaient le
coup d’'une année i l'autre, il n’en était pas de méme des douves qu'’il fallait
ressemeler chaque printemps avec une nouvelle couche de terre glaise. Et
attendre que la semelle soit bien séche. Un jeu qui exigeait force et adresse,
davantage que dans nos «boulings» actuels. On se plaisait a découvrir une
loge difficile (endroit d’oti on langait la boule); on avait sa maniére de visser
sa boule. Un jeu d’argent, par équipe ou non, et le perdant payait la
consommation qui était I'enjeu de la partie, et la piécette au «raquilleur»
(conservé a LaJoux-Glane).

Autres jeux divers, dont quelques-uns se sont maintenus, en évoluant: tir
aux fléchettes, a I'arc ou a I'arbaléte; jeu du tonneau pour les cavaliers, jeu
du sac, jeu des ceufs dont nous avons déja parlé, et chez soi, a deux, jeu du
«cramalet», jeu de l'oie, jeu des dames, etc. Jeu de tarots, jeu du loto qui
nous vient du XVII® siecle déja (6-8).

Et encore. A la procession proprement liturgique de la Féze-Diew, il faut ajou-
ter la tradition de planter un «mai» 4 un angle de sa maison, c’est-a-dire un
jeune foyard, et cela m&me a une maison €loignée du parcours de la pro-
cession. On en voit moins, et 'on sait aussi quen maints endroits le trajet
s’est raccourci.

Autre pieuse attention envers le Saint-Sacrement: /e parterre de fleurs cou-
pées devant les autels ou dispersées sur le chemin. Il faut dire que certaines
années on avait quelque peine 2 cueillir ces pétales, en raison de I'avance
ou du retard de la féte, ou de la floraison des prairies. Les prairies fleuris-
sent encore, mais les fleuristes ne sont plus de la procession.

Ici encore il y a évolution dans la maniére de monter les reposozrs. Ce ne
sont plus, en maints endroits, des flots de verdure et de fleurs; le «sagex»
méme y a fait son apparition, et se trouve assez bon. Mais l'intention pré-
vaudra toujours.

Particuliére a Surpierre: «La mise du biton de la Madeleine». Rappelons que
sainte Marie-Madeleine a sa féte le 22 juillet. Le dimanche suivant, a
'église, se renouvelle la pittoresque tradition de la mise du baton de la

8



Madeleine, dont les origines se perdent dans la nuit des temps. Elle attire,
chaque année encore, une si grande foule de fideles que I'église devient
trop petite. Le produit de cette mise sert a couvrir les frais d’éclairage de
église durant I'année. Elle se fait en florins de Moudon, et si par exemple
«I'échute» se monte a 600 florins, c’est un peu plus de 300 fr. qui entreront
dans la caisse du chauffage de I'église. Ce baton est une hampe surmontée
de cierges ornés de fleurs. Fidélité a une trés ancienne coutume qu’on peut
aller voir (5).

Sur le plan des traditions religreuses, 'évolution est particulierement sensible
pour certains 7ztes funéraires, pour les manifestations extérieures de sa foi
(eau et pain bénits) pour les «exercices spirituels» comme les Quarante-
Heures, les missions, etc., pour les cérémonies de baptémes, de mariages,
pour les vétements cela hors des prescriptions spécifiquement liturgiques
2).

Peut-on encore parler des processzons? Elles sont de moins en moins «appré-
ciées». On tient bon pour celle de la Féte-Dieu, pour celle de la patronale,
ici ou 13, comme a Romont (Assomption); on processionne encore, dans
certaines paroisses, par dévotion traditionnelle: a Berlens, prés Romont,
pour Notre-Dame de 'Epine, invoquée pour les maladies des yeux, 4 Gran-
gettes, prés de Romont également, en ’honneur du Saint-Crucifix, et en
quelques autres lieux ou endroits privilégiés qui ont une chapelle «en-
richie» par une ancienne dévotion.

On parle de pelerinage a Notre-Dame de Bourguillon, et a celle des Mar-
ches, pour le réconfort des malades. Nombre de processions sont tombées,
a cause d’abus ou de superstitions, parfois sur 'injonction de l'autorité reli-
gieuse supérieure (4).

La montagne. Propice aux contes et aux légendes, la montagne l'est aussi
aux traditions. C'est & la montée a l'alpage qu’il faut d’abord penser (la poya —
la chalyéte/ sortie), a la descente ou désalpe, & tout ce qui entoure ces
deux «processions» des troupeaux;

Fro 2 vatsé, lyé le momin, Sortons les vaches, c’est le moment,
Fro Ié chenalye, lé loy: les clochettes, les poches a sel,

E dou tsalé chalyin le trin, tout le train du chalet,

Lye por déman no van poyr C'est demain que l'on va alper.

Traditions que cette chaise & traire attachée aux cornes de la meneuse du
troupeau, que cette «verrée» gracieusement offerte, que ces appels du
conducteur, que ce costume de triege, ce «broutsou» ou gilet de laine
brune, ce dzakilyon, ce liron, et la canne sculptée, la capette brodée, I'g/7
pour le transport du fromage. La bénichon de la St-Jacques a la Villette.
Tradition reprise que ces peintures rupestres, ces poyas ornant les frontons
des granges; ces ouvrages de boissellerie, ces curieuses charrettes de Char-
mey, toutes ces légendes qu'on se raconte, ces succulences d’une «chou-
paye», ... Que la montagne est riche d’inspiration! (20).

Ce chant du Ranz des vaches des Colombettes!



Fig.3 Montée a l'alpage: Poya.

Mais, aujourd’hui, tout n’est plus tout a fait cela. Rancon du progres! On
transporte les bétes en camions; la jeep remplace le mulet; un peu plus
d’aisance s’est installée au chalet. Que n’a-t-on pas chanté la montagne, ses
gens, sa vie! Mais!... Sa poésie ne suffit plus. Des traditions se meurent, sont
mortes. Faut-il dire hélas! Oui, mais «primum vivere»!

Traditions des chalets d’habitation et des troupeaux; la montagne main-
tient son animation; on y joue, on y féte. La Grande Coraule ne s’y déroule
plus, mais on y lutte encore, on y lance la pierre; les promenades a pied ont
repris par les sentiers. Des traditions se meurent, d’autres se ravivent.

Dans la plaine et partout. Estavayer-le-Lac a ses Bastzants ou Bons Maris,
et au coOté de ce saint Sébastien qu'on féte ainsi ici (5), il y a tous ces
saints populaires: confréries de saint Eloi, de saint Crépin ou Crépinien,
des saints Come et Damien, clef de saint Garin, pain de Ste Agathe, et j'en
passe.

Tout lac a sa confrérie des pécheurs, ses joutes sur 'eau, ses compétitions,
et Estavayer tient chez nous la palme. Des traditions naissent méme dans
les campings. Attendons-les au bout des ans (5).

Traditions, les sobriguets patoss de nos villages, les farces de Villarimboud, la
Réche dé Matran (la scie), chansons narquoises (Tsanpa lou tséré, Made-
leine), tradition perdue que ces Quarante-Heures de dévotion en lieu et
place de Carnaval et des Brandons (20).

Traditions des daptémes, comme ce mouchoir que la marraine offrait au
parrain. En vue du mariage: veillées d’approche, baisés volés, proverbes et
maximes, verdict de 'opinion, parures et bijoux, cérémonie et repas. Mais
tout cela s’est bien «modernisé», chez nous comme ailleurs (16).

10



Fig.4

Nos étudiants fétent-ils encore le «Valete»? Ceux de Romont chantent
encore celui des Ratons:

Adieu, adieu la Ratiére,

Libres nous partons;

La troupe fuit tout entiére

Troupe des Ratons.
Avec tout ce qui s’ensuit: adieux a la géométrie, a la botanique, au grec et a
Malherbe, pour ne citer que de mémoire (2).
C’est volontiers encore qu'on cite des proverbes de circonstances de temps,
de travaux, de conduite, dictons moraux ou matériels, et dans ce genre le
patois ne le céde en rien au frangais, 4 preuve le travail d’'un millier de
pages de Christine Barras, titré «Les proverbes dans les patois de la Suisse

romande» (15).

La Bénichon. Nous terminerons notre revue des traditions fribourgeoises
par la plus populaire: La Bénichon. Notre propos n’est point de dire tout ce
que nous en savons; les médias y vont chaque année de la maniére qui leur
est propre. Notre énichon bénéficie d’un certain rituel qui s’est quelque peu
affadi; celle d’aujourd’hui n’est plus celle d’autrefois. Rappelons — en quel-
ques traits.

Le mot bénichon vient de bénédiction. La manifestation annuelle rappelait
autrefois la dédicace de I'église de chaque paroisse, et tombait le dimanche
le plus proche de I'anniversaire de la consécration de I'église. D’'ou des
bénichons tous les dimanches de I'année, avec invitations de la parenté,
repas; on se rend «la pareille», et cela fait beaucoup de fétes. D’ou 'ordon-

11



nance gouvernementale de 1747, qui fixe deux dates principales pour la
bénichon: le deuxiéme dimanche d’octobre pour celle de la plaine, dite
aussi de partout, et le deuxiéme dimanche d’octobre pour celle de la mon-
tagne, de la Gruyére le bétail étant alors de retour des alpages. Mais des
oppositions se firent jour; on admit des dérogations, comme pour Romont
qui a la sienne a la mi-aoft. Et il en est bien d’autres. Seul le district de la
Sarine n’a pas d’exception. On bénichonnait autrefois trois jours:
dimanche, lundi et mardji; puis on restreignit la féte a deux jours, et depuis
quelques années, on commence le samedi soir, mais on finit le dimanche
déja.

Une joyeuse tradition qui s’est aussi bien effritée, qui a évolué. On y danse,
on y mange et on y boit encore; les carrousels tournent, méme dans les vil-
lages; mais on ne voit plus guére de balancoires 4 chaine, de ponts de danse
a l'air du temps, de groupements de jeunesse, de cortége d’ouverture des
danses apreés les vépres; le menu de la table s'est lui aussi restreint.

Ici ou 13, on s’efforce de maintenir sa bénichon a un bon niveau, tel Chatel-
St-Denis (troisitme dimanche d’octobre) qui a son cortége et qui invite des
groupes folkloriques. Le dimanche suivant, on finissait les restes de la table,
ce qui donnait le «Récrotson». Bénichon et récrotson subsistent, mais ils ne
sont plus empreints de cet air d’antan.

Nous ne saurions clore la bénichon sans dire que poétes et musiciens de
chez nous l'ont fort agréablement chantée. Il me revient de 'abbé Bovet
cet air qui fait danser:

Faites résonner vos trompettes, Tournoyons gaiment

La bénichon, ménétriers, nous fétons, Laissant dormir tous nos soucis,
Et joignez a vos clarinettes Car voici le moment

Vos barytons, vos puissants bombardons. ... De prendre un plaisir aussi.

Pourtant, au regard de beaucoup, la bénichon est d’abord centrée sur les
plaisirs de la table. On a déja beaucoup parlé et écrit de cet aspect de notre
principale féte populaire. Son menu gastronomique d’autrefois a quelque
chose qui, en bien ou en mal, a surpris maint gourmet. Il est caractéristique
de T'opulente campagne fribourgeoise. Feu le Dr Romain Pasquier, de
Bulle, qui s’y connaissait, en a tracé /ordonnance: comme entrée, cuchaule
et moutarde, puis bouillon, plat de bouilli, ragoiit de mouton avec poires a
botsi, salé de campagne, gigot de mouton, et enfin dessert: fromages,
créme et meringues, fruits, café, et vins a 'avenant. Sans commentaires!
(14).

Riassunto: In questa rassegna di tradizioni e usi friburghesi vengon menzionati e
descritti quelli legati all’abete (rosso o bianco), con la descrizione, in particolare,
della sua confezione e decorazione in «palma» perla Domenica delle palme; -1le
feste di fine d’anno dal 6 dicembre (S.Nicolao & patrono della citta e del Can-
tone) all’Epifania, attraverso Natale e Capodanno (per cui v. anche FS 75 [1985],
p. 118), con la pasticceria caratteristica (il «biscaume», sorta di pan dispezie deco-
rato, per S.Nicolao, il dolce in forma di ‘ceppo) per Natale, la torta con la fava
nascosta che designava il re della serata, per 'Epifania), i doni, i canti, gli auguri,
il presepe; — le feste pasquali, dalla Domenica delle Palme (processioni; bene-

12



dizione delle palme di bosso, agrifoglio o abete; le croci di nocciolo e sempre-
verde piantate nei campi di grano) attraverso la Settimana santa (processione
del Venerdi santo, tabelle) alla Pasqua (canti; messe cantate; uova colorate con
cipolle o prezzemolo; il pranzo pasquale con il bollito di manzo e I'agnello) e
al Lunedi di Pasqua (giorno di matrimoni); - le feste dell’Ascensione, preceduta
dalle Rogazioni, e della Pentecoste (giorno in cui si distribuivano i legati di pane
o di pane e formaggio, a cui fan seguito altre usanze caritatevoli); - il maggio
annunciato cantando, il 1° (data d’inizio della scuola), dai ragazzi in questua, cui
nei giorni successivi susseguono i giovani che questuano le uova per la frittata
della domenica seguente; il giuoco delle uova; — la descrizione di numerosi
giuochi (specie delle bocce e dei birilli) & seguita da quella delle tradizioni del
Corpus Domini (erezione di un «maggio», decorazioni floreali e «cappelle») e, a
Surpierre, della messa all'incanto del «bastone della Maddalena», per la festa di
Santa Maria Maddalena in luglio), di altre processioni e di pellegrinaggi vari; - la
salita all’alpe, accenni a tradizioni varie (confraternite, corporazioni; sopran-
nomi; proverbi), le varie forme e le regolamentazioni della festa patronale (béni-
chonz), con i suoi divertimenti e banchetti, chiudono la trattazione).

Références

1 Pace Louis: «/7eil Or». Coutumier et Légendaire romontois. Ed. La Colline,
Romont, 1971.

2 Pace Louis: «Folklore suisse» — Sur Romont. a) Féte des Rois, n° 1, 1977; b) Ratons et
Ecureuils, décembre 1958; ¢) Coutumes et pratiques religieuses éteintes, n° 3, 1983;
d) Evolution des pratiques religieuses, n® 1/2, 1984; e) Coutumes funéraires et
autres, éteintes, n° 1, 1985; f) Le parler d’autrefois, 4 Romont, n° 2, 1985.

3 Pace Louis: a) Du mystére de la passion au chemin de la croix des pleureuses,
Arthémis, 1981; b) Les coutumes religieuses du temps pascal. La Liberté, 7 avril
1974; c) De Péques fleuries a Paques closes. La Liberté, 1°" avril 1969; d)Pentecote:
Offrande du pain. LaLiberté, 24 mai 1969.

4 BonpaLrLaz PauL: «Mystéres, fetes et coutumes dans le Romont d autrefois». Nouv. Etren-

nes frib. 1936.

VOLMAR Josepu: «Us ef coutumes d ‘Estavayer», 1908.

DiessacH HELENE, DE: «Les fétes du vieux Fribourg». Revue historique vaudoise,

1905.

PruLc GERARD: «Les fefes scolaires d'autrefois», La Liberté, 14 juin 1957.

JORDAN JosepH: «Les vorsinages dautrefois». LaLiberté, 14 juin 1957.

GremauD HeNR: a) «Almanach Chalamala», 1948-1967; b) «Le temps de Pégues [ri-

bourgeors». Feuille d’Avis de Lausanne, 12 avril 1960.

10 Naer Hexrr: «Costumes et coutumes», n° 1, 1952.

11 Zwick GABRIEL: «Le caréme et le temps de la passion». LaLiberté, 27 mars 1961.

12 RenNz HERMINE: «Le jeu des wufs @ Courtepin». Costume et Coutume, n°1, 1952, et

n°5, 1954.

13 GriN MicHA: «Le surrexit d’Estavayer-le-Lac». 30 jours.

14 PasQuieR RomAIN, Dr.: «La Bénichon». Fribourg — Contact, 10 septembre 1981, et

autres journaux.
15 Barras CHRISTINE: «Les proverbes dans les pators des la Suisse romande». These 1984,
Université de Neuchiatel.

16  YEerLY JosePH: a) « Coutumes baptismales en pays fribourgeois». Almanach Chalamala
1950; b) «Quand nait l'amour en pays fribourgeoss». Almanach Chalamala 1957.

17 TrETEAUX DE CHALAMALA: «Saznt Nicolas, tradition vivante». 80 p., nombreuses illus-
trations en couleur. En hommage 2 Henri Gremaud. Bulle 1984.

18 Dietricu Louis: «Le cortége de la Saint-Nicolas et le college Saint-Michel» Message du

college, n° 4, décembre 1956, p.152-173. Illustrations d’Eugéne Reichlen.

19 ArmanNacH CHALAMALA: «Les pains de la Pentecite a Lessoc», 1956, et autres mentions

de traditions gruériennes.

20 FonrtaiNe CLEMENT: «Le vieux chalet», supplément du journal Le Fribourgeois,

Bulle. Nombreuses mentions de traditions éteintes dans les villages de La Gruyére.

N

O GO~

13



	Notes et mentions de folklore fribourgeois

