
Zeitschrift: Folklore suisse : bulletin de la Société suisse des traditions populaires =
Folclore svizzero : bollettino della Società svizzera per le tradizioni
popolari

Herausgeber: Société suisse des traditions populaires

Band: 76 (1986)

Artikel: Notes et mentions de folklore fribourgeois

Autor: Page, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1005253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1005253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Louis Page

Notes et mentions de folklore fribourgeois

(Les chiffres entre parenthèses renvoient aux références bibliographiques à la fin de

l'article)

Qui dit «Folklore», un mot venu de l'anglais et signifiant «science du

peuple», entend les croyances, les légendes, les traditions, les coutumes, les

costumes, le parler, les écrits populaires, en un mot tous les usages d'un
peuple.
Or, tous les peuples ayant des usages qui leur sont propres, les pays, les

cantons, les régions présentent des différences dans leur mode de vie, dans

leur comportement, des particularités que nous allons relever dans ces

«Notes», en ce qui concerne le canton de Fribourg, qui a aussi ses régions:
montagne, plaine et moyen-pays. Qu'on sache déjà que certains de ces

«usages», à quelques nuances près, se retrouvent ailleurs. Nous ne prétendons

pas détenir le monopole de l'originalité, mais en tout cela Fribourg
détient certains aspects qui lui sont particuliers. C'est à eux que nous nous
attacherons dans ces «Notes sur le folklore fribourgeois».

Traditiotis et coutumes

Nous n'insisterons pas sur les nuances de sens qu'on pourrait donner aux
termes traditions et coutumes qui se confondent dans le langage courant: il
est de tradition que... il est coutume de... Nous nous efforcerons de les

rassembler, comme à certains moments de l'année, à certaines circonstances
populaires ou religieuses, aux principaux événements de la vie, ou même
autour d'un arbre, tel le sapin, etc.

Autour du sapin. Selon les pays et les régions, certains arbres bénéficient
d'une attention particulière et entrent plus profondément dans la vie des

gens. Il paraît naturel que ce soit chez nous le sapin, rouge ou blanc. Il n'est

que de penser à ce sapin solitaire dans un pâturage de montagne (en

patois: un tsoumià), laissé comme abri au bétail. Ne pourrait-on pas croire

que la foudre même le respecte?
Voit-on encore, à l'angle de l'auberge, ce long sapin ébranché, dont on
n'avait conservé qu'une touffe de rameaux au sommet? Arrivé solennellement

au village, sous l'escorte de la jeunesse masculine, il soulignait l'entrée

en charge d'un nouveau cabaretier. On le respectait jusqu'aujour où il
avait perdu toutes ses aiguilles. On n'en voit plus guère.
Et ce bouquet de la charpente! C'est aux jeunes filles du village ou du proche
voisinage qu'incombait la tâche d'apporter un jeune sapin (sapelot) décoré
de banderolles et de roses en papier lors de l'érection de la charpente d'une

1



maison. On y chantait; on partageait le verre de l'amitié, puis les hommes
de l'ouvrage, charpentiers et maçons s'attablaient pour le souper du
bouquet. Cérémonie du bouquet, conservée encore à la campagne, mais qui a

perdu de sa fréquence. Charmante coutume, inspirée par un esprit d'accueil

envers cette demeure qui apportera un nouvel élément de vie. A
conserver, même si la charpente fait défaut.
Et cette abondance de décoration florale lors de nos fites villageoises de

musique et de chant. Que de milliers de roses fleurissent les sapelots plantés

sur les chemins de la fête.

Rameaux de sapin qui entriez dans la décoration des arcs de triomphe quand
«Monseigneur» venait au village pour la confirmation, quand un jeune
prêtre montait solennellement à l'autel, quand les Céciliens d'un décanat
s'étaient donné rendez-vous pour leur fête,... Mais!... Des arcs de triomphe
populaires qui se font de plus en plus rares. Monseigneur vient en catimini,
et les premières messes sont bien rares.
Mais bien vivante est demeurée la coutume romontoise de la procession des

rameaux. Il est fait ici usage du sapin blanc, où la fantaisie décorative trouve
libre cours.
Un petit sapin blanc, de 30 à 60 cm de hauteur, selon l'âge de l'enfant qui le

portera, dont les branches principales sont ramenées au tronc vers le haut,
et les rameaux secondaires recourbés vers les bas, formant de jolis cœurs
de verdure. Cette préparation dénote tout un art et exige une habileté
qu'on n'acquiert pas d'un coup. C'est pourquoi quelques personnes s'en

font une spécialité, et passent chercher les commandes, les jours précédant
Pâques fleuries.
Mais l'essentiel reste à faire: la décoration du rameau. Un ruban de soie

flotte au sommet du sapelot. On le choisit en harmonie avec les couleurs
des friandises attachées au rameau, lesquelles consistent en pièces de

confiserie, de chocolat ou de pâtisserie sèche. Les magasins de la place
fournissent une riche gamme de bonbons que les petits porteurs de

rameaux contempleront avec une envie certaine durant toute la
procession. Il nous a été donné d'admirer des rameaux présentant une réelle

conception artistique de décoration. Mais cela ne va pas non plus sans frais

(3-4).
Nous ne quitterons pas le sapin sans citer l'arbre de Noël, des familles, de la

place du village, illuminé et orné. Fribourg suit la tradition qui s'est
généralisée et qui se maintient partout.

Enfin d'année. Commençons par la Saint-Nicolas, partout populaire, mais

pensons-nous spécialement dans sa ville et son canton de Fribourg. Précisons

que cette manifestation n'a chez nous aucun caractère commercial et
saint Nicolas ne doit en aucun cas être confondu avec le Père Noël. Il est

patron de la ville et du canton, et la cathédrale de Fribourg lui est

dédiée.
Fête d'abord des enfants, et le saint évêque de Myre, mitré et crossé, entre
dans les bonnes familles par la grande porte, généralement accompagné

2



Fig. 1 Le peintre Eugène Reichten a représenté ainsi l'arrivée de St-Nicolas à Fribourg,
en 1935. Un jubilé!

de ses deux hommes noirs, les Pères Fouettards. Il y va d'un discours, d'un
entretien familier, et de force conseils. On le verra ici ou là, de sa fête du 6

décembre jusqu'au Nouvel-An, invité qu'il est par les clubs ou les sociétés
le jour de leur arbre de Noël.
Mais c'est à Fribourg qu'il faut aller le voir lors de son cortège, organisé
depuis 1906, par une classe d'élèves du collège St-Michel. A Bulle, une
manifestation semblable est montée par la troupe des Tréteaux de Chala-
mala, et à Romont par la troupe scoute Saint-Raphaël; il a également son

cortège à Broc, à Châtel-St-Denis, et même dans quelques villages
(17-18).
Sur le thème de la légende de St-Nicolas, Gérard de Nerval nous a laissé une
touchante complainte:

Ils étaient trois petits enfants
Qui s'en allaient glaner aux champs.
S'en vont un soir chez un boucher:
- Boucher, voudrais-tu nous loger?
- Entrez, entrez, petits enfants

Y'a de la place assurément!
Ils n'étaient pas sitôt entrés
Que le boucher les a tués...

Le théâtre populaire en a tiré une saynète souvent improvisée, ou écrite,
comme celles d'Henri Gremaud, de Bulle, en diverses versions, pour ses

Tréteaux de Chalamala (17).

3



On ne compte plus \es,figurations de St-Nicolas et de sa légende, ni les chansons

que sa complainte a inspirées, telle celle de l'abbé Bovet: «Le grandSt-
Nicolas va parcourant le monde...»

Noël a. ses chants dans toutes langues, et chez nous même en patois: «Pêvê
la miné» (Vers la minuit) de Joseph Bovet; il a sa crèche dans nos églises,
dans un style en pleine évolution, voire de dépouillement; il a sa bûche

comme partout, à l'exemple de St-Nicolas qui a son «biscaume», lequel est

pourtant consacré au Père Noël; il a son arbre, avons-nous dit, ses boules et
ses rameaux de gui; il n'a guère chez nous de santons, à la manière des

Provençaux, mais c'est à cœur joie que nos conteurs et nos poètes se sont
attachés à la fête. Romont a sa légende du «Cagoulard de Noël» ou communion

du lépreux. Que Noël est immense! (1).

Puis on jouait les tresses au Nouvel-An. Le patois avait ses formules de
souhaits, et les filleuls leur manière de quêter leurs étrennes; dans les familles,
on veillait avec des amis, on dansait, et le vin, même chaud, coulait. Nos
frairies du Nouvel-An ne sont plus celles d'autrefois; cependant, danse et
bonne chère ont encore la cote.
Noël se dit en patois «Tsalandè», mot dans lequel il faut voir Chalande.

Autrefois, lorsqu'il se trouvait encore des domestiques de campagne,
Tsalandè marquait le terme de leur engagement annuel ou le début d'un
nouveau. Leur déménagement s'effectuait le lendemain de la fête religieuse et
il me souvient d'avoir vu passer, en voiture ou en traîneau, entre les deux

guerres, des domestiques de campagne changeant de patron. Sur le siège,
lui et son nouveau maître, et derrière, sa malle d'effets, et parfois son vélo.
Une vision qui m'est restée, mais qui m'a toujours pesé sur le cœur.
Cet engagement des domestiques de campagnes se faisait fréquemment en
décembre, à la foire de la St-Nicolas, et à Fribourg on avait des chances d'en

trouver dans une auberge de la basse ville.
On a aussi définitivement délaissé les cortèges et les visites de lafite des Rois

ou de l'Epiphanie. Ici ou là, le souper s'est maintenu dans le cadre de
certaines sociétés de musique et de chant, ou d'autres, où l'on cultive l'amitié,
telle «La Landwehr» de Fribourg pour qui l'Epiphanie est un jour faste.

Est-il bon de dire que la fête des Rois, le 6 janvier, n'est plus chômée dans

notre canton? Mais j'ai conservé un mémorable souvenir d'une soirée des

Rois de la société de chant de mon village, cela en l'an 1925, où j'avais «tiré
lafève» qui me sacrait roi de la soirée. Voyez-vous ma surprise, mon embarras,

mon impossibilité d'honorer les engagements relevant d'un tel
honneur. Ce que voyant et devinant, le président me prit en charge (2-4):

- Comme tu es étudiant, déclara-t-il, que tu n'as pas tout ce qu'il faut pour
manifester ta royauté d'un soir, que tu n'oses évidemment pas nous
conduire quelque part aux filles, eh bien! c'est moi qui mènerai le train!
Béni fut-il!
On ne va plus aux filles en bande, aujourd'hui, mais la fève entre encore
dans le gâteau des Rois, et porte couronne chez les pâtissiers. Tresse,

biscaume et gâteau des Rois: quelles succulences.

4



Fig. 2 Une crécelle romontoise. A la longue, c'est dur! On s'essouffle.

Au temps de Pâques. Cela commence le dimanche des Rameaux, par la
procession et la bénédiction du rameau, lequel n'est plus aujourd'hui qu'une
branche de buis ou de houx. Mais nous avons décrit plus haut (Le sapin)
la particularité du rameau romontois, dont la coutume s'est bien
conservée.
Le rameau paysan d'autrefois était une sorte de balai dont quelques
baguettes de coudrier (noisetier) constituaitent le manche, attachées par
un lien de viorne; un manche couronné par un bouquet de verdure: sapin
blanc, buis, houx, etc. Il est important d'ajouter que le paysan, ce même
dimanche, piquait ici ou là, dans son champ de blé, quelques baguettes de

noisetier sur lesquelles il greffait, en travers, un rameau de buis ou de sapin
blanc, formant ainsi une sorte de croix. On n'en voit plus. Que faut-il en
penser?
Dans les familles, on a conservé la pieuse coutume d epingler quelques

feuilles de buis au crucifix des chambres, ou une feuille de houx, comme pour
rappeler la couronne d'épine de la Passion du Christ.
De très nombreuses coutumes, cérémonies et croyances, se manifestent

5



dans le canton en ce temps de Pâques dont la variété ne fait point défaut.
Heures graves du vendredi-saint, qui éclatent en allégresse le samedi soir
déjà, pour s'épanouir le dimanche (3).
Les cloches se sont tues et les caisses de résonnance des crécelles appellent

les fidèles aux cérémonies et aux offices. A Romont, c'est le chemin de

la croix des Pleureuses autour de l'église (3) et Belfaux a connu aussi autrefois
la procession des Traîne-Croix; d'autres localités, Bulle, Châtel-St-Denis,
Broc, avaient des cérémonies inspirées par la Passion du Christ (11).

Mais à peine les cérémonies nocturnes du samedi sont-elles terminées que
l'Alléluia de Minuit résonne dans les mes de Romont, chanté par les

Compagnons de l'«0 Filii», manifestation de joie parente du Surrexit d'Esta-

vayer-le-Lac (3-13).
Puis se déploient les frairiespascales de chant, de musique, cantilènes

grégoriennes, Regina Caeli, «messes en musique» pour ce qui regarde la foi,
mais aussi frairies de table. On a décoré les œufs au persil et à la pelure
d'oignon, et l'on prend plaisir à les croquer comme naguère à Romont, sur la

place de l'église, à la sortie de la messe (1).

Dans nos villes, le jeudi-saint, les bouchers mettaient les gens en appétit en

promenant leur taureau de Pâques dans les mes; dans les villages, il était de

tradition d'abattre un bovin pour la fête, et, par un billet affiché à la laiterie,
on savait où s'approvisionner de bouilli. Bien des moutons aussi étaient
sacrifiés à cette occasion (9).

Ajoutons à ces dires les proverbes, qui sont nombreux, et citons celui-ci, en

patois: « Canpyâ lou bènè devmdrou, la têra le to l'an chètse». (Quand il pleut le

vendredi-saint, la terre est toute l'année sèche.) Un dicton qui évoque la

soif du Christ (15).

Le lundi de Pâques, on assistait chaque année à quelques mariages, et l'on
se rendait en voyage de noces aux Ermites.
Tout cela a aussi bien évolué. Mais Pâques demeure dans son sens
profond!

Ascension et Pentecôte. Ces deux fêtes religieuses sont célébrées et chômées

par toutes les confessions chrétiennes.
En pays de Fribourg, la fête de l'Ascension de Notre-Seigneur, un jeudi, est

précédée par les cérémonies des Rogations, soit des processions dans la

campagne, pour les biens de la terre. On faisait halte aux croix des

chemins, et en route on chantait en latin les litanies des saints. Trois processions,

aujourd'hui réduites à une ou deux, et raccourcies (2).

Outre les cérémonies religieuses, la Pentecôte est relevée, à Albeuve et à

Lessoc, par une distribution de pain. Dans cette première localité, c'est 360

miches dorées, d'une livre, que le prêtre bénit après la messe, puis que le

syndic remet aux paroissiens. Coutume qui s'est conservée, et qu'on
rencontre aussi ailleurs, comme à Ayent, en Valais, où l'on ajoute au pain du

vin et du fromage (19).

A Romont, de 1256 au début du 17e siècle (1625) se perpétua la fondation du

chevalier Humbert de Ferney, par les soins de l'abbaye d'Hauterive qui

6



reçut la somme de 45 livres pour une distribution de pain et de fromage
aux 366 pauvres de la ville. La remise se faisait le lundi (3).
Dans ce champ des traditions charitables, disons qu'à Romont encore, en
1768, la famille Reynold constitua une fondation semblable en faveur des

pauvres.
Pensons aussi à la soupe que les pauvres peuvent aller prendre chez les

capucins, ou à l'hôpital, comme à Romont aussi. Soupes populaires d'ici ou
là, œuvre de galoches, œuvres de St-Vincent de Paul, des dames de charités,

et ce tronc de St-Antoine (de Padoue), à l'église, qui recueille les oboles
dont le curé de la paroisse fait la distribution aux personnes nécessiteuses.

Nombre de ces traditionnelles entreprises charitables ont évolué, ou se

sont «officialisées», et il n'est que de penser aux chiffonniers d'Emmaüs.

Aujourd'hui, autant qu'hier, si ce n'est plus, se vérifie la parole du Christ:
«Vous aurez toujours des pauvres parmi vous.»

Lejolimai. Le printemps, et principalement le premier mai, est partout fort
agréablement fêté. Et disons déjà que pour la «gent scolaire» c'était le

début d'une nouvelle année, mais exactement le 2, le 1er étant jour de

congé pour «aller par les portes» chanter le mois de mai.
Ces jeunes porteurs et porteuses de la bonne nouvelle se nomment les

«mayintsettes». La coutume a perdu quelque peu de son allant, mais elle
subsiste encore dans les villes comme dans les villages. On y recueille plus
de sous qu'autrefois, et moins de friandises.
Dans la semaine, les jeunes gens, dès 16 ans, allaient chanter à leur tour, en
soirée, et l'on savait qu'il fallait leur donner des œufs pour leur grande
friture du dimanche soir, à l'auberge, en la compagnie des jeunes filles qu'on
tirait au sort. On ne les entend plus.
A cette quête des œufs se rattache le jeu des œufs qui se pratique encore
dans certains villages. Hermine Renz nous décrit la préparation et le

déroulement de ce jeu à Courtepin (Costumes et Coutumes, n° 1/1952,

p. 18) (12). Ce même numéro de la revue consacre quelques autres pages
aux œufs teints de Schaffhouse, à la chanson de mai, au mai et à son escorte

au pays romand. L'abbé EX. Brodard y retrace ce qui se passe dans le canton

de Fribourg (p. 26) et cite une chanson patoise que nous nous plaisons
à relever:

Mé, mé, mi de mé, Mai, mai, mois de mai,
Lè Mayintsè -van per lé; Les mayintses vont par là;

Et l'on sait que nombre de musiciens populaires nous ont laissé de fort
jolies chansons de mai, entre autres l'abbé Bovet et E.Jaques-Dalcroze
dont le «Jeu du Feuillu» à fait le tour de la Romandie.

Desjeux. Il en est un qui me vient immédiatement à l'esprit: celui des boules.

J'entends bouler sur les chemins d'autrefois, graveleux, en général par

Dou buro de la vatsèta,

Dij'â de la dzeniyèta,
Du beurre de la vachette,
Des œufs de la poulette,

De lerdzin de la bochèta
Tréto chin ke vo pyérè.

De l'argent de la boursette,
Tout ce qu'il vous plaira.

7



équipes, comme par exemple célibataires contre mariés, ou autres formations.

Le goudronnage des routes et le développement de la circulation ont
tué cette distraction dominicale printanière en vogue dans nos villages.
Pourtant, à Ecuvillens, cette coutume est encore en honneur, le dimanche
de Pâques, où célibataires et mariés se mesurent.

Qui n'avait pas sa boule, plombée, pour mieux l'avoir en main. J'avais la

mienne, tournée par un mien frère aîné qui était précisément charron.
A Ecuvillens, c'était l'aubergiste qui devait fournir les boules. Mais quand
vint un nouveau tenancier, c'est au technicum de Fribourg qu'il lui fallut
aller, faute de charron dans le village et les environs. On lui en fit de belles

et bonnes, en bois d'arbre fruitier, qu'on perça pour y couler du plomb.
«Bôler»: des souvenirs qui m'enchantent.
Comme ceux encore que j'ai conservés du jeu de quilles à douves, de
l'auberge de mon village. Il s'en trouvait partout, même si le village n'avait pas
d'auberge. Et si le plateau et le reluge en bois du «raquilleur» tenaient le

coup d'une année à l'autre, il n'en était pas de même des douves qu'il fallait
ressemeler chaque printemps avec une nouvelle couche de terre glaise. Et
attendre que la semelle soit bien sèche. Un jeu qui exigeait force et adresse,

davantage que dans nos «boulings» actuels. On se plaisait à découvrir une
loge difficile (endroit d'où on lançait la boule) ; on avait sa manière de visser

sa boule. Un jeu d'argent, par équipe ou non, et le perdant payait la

consommation qui était l'enjeu de la partie, et la piécette au «raquilleur»
(conservé à Lajoux-Glâne).
Autres jeux divers, dont quelques-uns se sont maintenus, en évoluant: tir
aux fléchettes, à l'arc ou à l'arbalète; jeu du tonneau pour les cavaliers, jeu
du sac, jeu des œufs dont nous avons déjà parlé, et chez soi, à deux, jeu du
«cramalet», jeu de l'oie, jeu des dames, etc. Jeu de tarots, jeu du loto qui
nous vient du XVIIe siècle déjà (6-8).

Et encore. A la procession proprement liturgique de la Fête-Dieu, il faut ajouter

la tradition de planter un «mai» à un angle de sa maison, c'est-à-dire un
jeune foyard, et cela même à une maison éloignée du parcours de la
procession. On en voit moins, et l'on sait aussi qu'en maints endroits le trajet
s'est raccourci.
Autre pieuse attention envers le Saint-Sacrement: le parterre defleurs
coupées devant les autels ou dispersées sur le chemin. Il faut dire que certaines
années on avait quelque peine à cueillir ces pétales, en raison de l'avance

ou du retard de la fête, ou de la floraison des prairies. Les prairies fleurissent

encore, mais les fleuristes ne sont plus de la procession.
Ici encore il y a évolution dans la manière de monter les reposoirs. Ce ne
sont plus, en maints endroits, des flots de verdure et de fleurs; le «sagex»
même y a fait son apparition, et se trouve assez bon. Mais l'intention
prévaudra toujours.
Particulière à Surpierre: «La mise du bâton de la Madeleine». Rappelons que
sainte Marie-Madeleine a sa fête le 22 juillet. Le dimanche suivant, à

l'église, se renouvelle la pittoresque tradition de la mise du bâton de la

8



Madeleine, dont les origines se perdent dans la nuit des temps. Elle attire,
chaque année encore, une si grande foule de fidèles que l'église devient

trop petite. Le produit de cette mise sert à couvrir les frais d'éclairage de

l'église durant l'année. Elle se fait en florins de Moudon, et si par exemple
«l'échute» se monte à 600 florins, c'est un peu plus de 300 fr. qui entreront
dans la caisse du chauffage de l'église. Ce bâton est une hampe surmontée
de cierges ornés de fleurs. Fidélité à une très ancienne coutume qu'on peut
aller voir (5).
Sur le plan des traditions religieuses, l'évolution est particulièrement sensible

pour certains rites funéraires, pour les manifestations extérieures de sa foi
(eau et pain bénits) pour les «exercices spirituels» comme les Quarante-
Heures, les missions, etc., pour les cérémonies de baptêmes, de mariages,

pour les vêtements cela hors des prescriptions spécifiquement liturgiques
(2)-

Peut-on encore parler des processions} Elles sont de moins en moins «appréciées».

On tient bon pour celle de la Fête-Dieu, pour celle de la patronale,
ici ou là, comme à Romont (Assomption); on processionne encore, dans
certaines paroisses, par dévotion traditionnelle: à Berlens, près Romont,

pour Notre-Dame de l'Epine, invoquée pour les maladies des yeux, à Gran-

gettes, près de Romont également, en l'honneur du Saint-Crucifix, et en
quelques autres lieux ou endroits privilégiés qui ont une chapelle
«enrichie» par une ancienne dévotion.
On parle de pèlerinage à Notre-Dame de Bourguillon, et à celle des

Marches, pour le réconfort des malades. Nombre de processions sont tombées,
à cause d'abus ou de superstitions, parfois sur l'injonction de l'autorité
religieuse supérieure (4).

La montagne. Propice aux contes et aux légendes, la montagne l'est aussi

aux traditions. C'est à la montée à l'alpage qu'il faut d'abord penser (la poya -
la chalyête/ sortie), à la descente ou désalpe, à tout ce qui entoure ces
deux «processions» des troupeaux;

Fro le vatsè, lyè le momin, Sortons les vaches, c'est le moment,
Fro le chenalyè, le loyi les clochettes, les poches à sel,
E dou tsalè chalyin le trin, tout le train du chalet,
Lyè por dèman no van poyi C'est demain que l'on va alper.

Traditions que cette chaise à traire attachée aux cornes de la meneuse du

troupeau, que cette «verrée» gracieusement offerte, que ces appels du

conducteur, que ce costume de triège, ce «broutsou» ou gilet de laine
brune, ce dzakilyon, ce liron, et la canne sculptée, la capette brodée, Xoji

pour le transport du fromage. La bênichon de la St-Jacques à la Villette.
Tradition reprise que ces peintures rupestres, ces poyas ornant les frontons
des granges; ces ouvrages de boissellerie, ces curieuses charrettes de Char-

mey, toutes ces légendes qu'on se raconte, ces succulences d'une «chou-

pâye», Que la montagne est riche d'inspiration! (20).
Ce chant du Ranz des vaches des Colombettes!

9



Fig. 3 Montée à l'alpage: Poya.

Mais, aujourd'hui, tout n'est plus tout à fait cela. Rançon du progrès! On

transporte les bêtes en camions; la jeep remplace le mulet; un peu plus
d'aisance s'est installée au chalet. Que n'a-t-on pas chanté la montagne, ses

gens, sa vie! Mais!... Sa poésie ne suffit plus. Des traditions se meurent, sont
mortes. Faut-il dire hélas! Oui, mais «primum vivere»!
Traditions des chalets d'habitation et des troupeaux; la montagne maintient

son animation; on y joue, on y fête. La Grande Coraule ne s'y déroule

plus, mais on y lutte encore, on y lance la pierre; les promenades à pied ont
repris par les sentiers. Des traditions se meurent, d'autres se ravivent.

Dans la plaine et partout. Estavayer-le-Lac a ses Bastiants ou Bons Maris,
et au côté de ce saint Sébastien qu'on fête ainsi ici (5), il y a tous ces
saints populaires: confréries de saint Eloi, de saint Crépin ou Crépinien,
des saints Côme et Damien, clef de saint Garin, pain de Ste Agathe, et j'en
passe.
Tout lac a sa confrérie des pêcheurs, ses joutes sur l'eau, ses compétitions,
et Estavayer tient chez nous la palme. Des traditions naissent même dans
les campings. Attendons-les au bout des ans (5).

Traditions, les sobriquetspatois de nos villages, les farces de Villarimboud, la
Réche dè Matran (la scie), chansons narquoises (Tsanpa lou tsèrê, Madeleine),

tradition perdue que ces Quarante-Heures de dévotion en lieu et
place de Carnaval et des Brandons (20).
Traditions des baptêmes, comme ce mouchoir que la marraine offrait au

parrain. En vue du mariage: veillées d'approche, baisés volés, proverbes et

maximes, verdict de l'opinion, parures et bijoux, cérémonie et repas. Mais
tout cela s'est bien «modernisé», chez nous comme ailleurs (16).

10



Fig. 4

Nos étudiants fêtent-ils encore le «Valete»? Ceux de Romont chantent
encore celui des Ratons:

Adieu, adieu la Ratière,
Libres nous partons;
La troupe fuit tout entière
Troupe des Ratons.

Avec tout ce qui s'ensuit: adieux à la géométrie, à la botanique, au grec et à

Malherbe, pour ne citer que de mémoire (2).
C'est volontiers encore qu'on cite des proverbes de circonstances de temps,
de travaux, de conduite, dictons moraux ou matériels, et dans ce genre le

patois ne le cède en rien au français, à preuve le travail d'un millier de

pages de Christine Barras, titré «Les proverbes dans les patois de la Suisse

romande» (15).

La Bênichon. Nous terminerons notre revue des traditions fribourgeoises

par la plus populaire: La Bênichon. Notre propos n'est point de dire tout ce

que nous en savons; les médias y vont chaque année de la manière qui leur
est propre. Notre bénichonhéntûcie d'un certain rituel qui s'est quelque peu
affadi; celle d'aujourd'hui n'est plus celle d'autrefois. Rappelons - en quelques

traits.
Le mot bênichon vient de bénédiction. La manifestation annuelle rappelait
autrefois la dédicace de l'église de chaque paroisse, et tombait le dimanche
le plus proche de l'anniversaire de la consécration de l'église. D'où des

bénichons tous les dimanches de l'année, avec invitations de la parenté,

repas; on se rend «la pareille», et cela fait beaucoup de fêtes. D'où l'ordon-

11



nance gouvernementale de 1747, qui fixe deux dates principales pour la

bénichon: le deuxième dimanche d'octobre pour celle de la plaine, dite
aussi de partout, et le deuxième dimanche d'octobre pour celle de la

montagne, de la Gruyère le bétail étant alors de retour des alpages. Mais des

oppositions se firent jour; on admit des dérogations, comme pour Romont
qui a la sienne à la mi-août. Et il en est bien d'autres. Seul le district de la

Sarine n'a pas d'exception. On bénichonnait autrefois trois jours:
dimanche, lundi et mardi; puis on restreignit la fête à deux jours, et depuis
quelques années, on commence le samedi soir, mais on finit le dimanche
déjà.
Une joyeuse tradition qui s'est aussi bien effritée, qui a évolué. On y danse,

on y mange et on y boit encore; les carrousels tournent, même dans les

villages; mais on ne voit plus guère de balançoires à chaîne, de ponts de danse

à l'air du temps, de groupements de jeunesse, de cortège d'ouverture des

danses après les vêpres; le menu de la table s'est lui aussi restreint.
Ici ou là, on s'efforce de maintenir sa bénichon à un bon niveau, tel Châtel-
St-Denis (troisième dimanche d'octobre) qui a son cortège et qui invite des

groupes folkloriques. Le dimanche suivant, on finissait les restes de la table,

ce qui donnait le «Récrotson». Bénichon et rêcrotson subsistent, mais ils ne

sont plus empreints de cet air d'antan.
Nous ne saurions clore la bénichon sans dire que poètes et musiciens de

chez nous l'ont fort agréablement chantée. Il me revient de l'abbé Bovet
cet air qui fait danser:

Faites résonner vos trompettes, Tournoyons gaîment
La bénichon, ménétriers, nous fêtons, Laissant dormir tous nos soucis,
Et joignez à vos clarinettes Car voici le moment
Vos barytons, vos puissants bombardons. De prendre un plaisir aussi.

Pourtant, au regard de beaucoup, la bénichon est d'abord centrée sur les

plaisirs de la table. On a déjà beaucoup parlé et écrit de cet aspect de notre
principale fête populaire. Son menu gastronomique d'autrefois a quelque
chose qui, en bien ou en mal, a surpris maint gourmet. Il est caractéristique
de l'opulente campagne fribourgeoise. Feu le Dr Romain Pasquier, de

Bulle, qui s'y connaissait, en a tracé l'ordonnance', comme entrée, cuchaule
et moutarde, puis bouillon, plat de bouilli, ragoût de mouton avec poires à

botsi, salé de campagne, gigot de mouton, et enfin dessert: fromages,
crème et meringues, fruits, café, et vins à l'avenant. Sans commentaires!
(14).

Riassunto: In questa rassegna di tradizioni e usi friburghesi vengon menzionati e
descritti quelli legati all'abete (rosso o bianco), con la descrizione, in particolare,
délia sua confezione e decorazione in «palma» perla Domenica dellepalme; - le
feste di fine d'anno dal 6 dicembre (S.Nicolao è patrono délia città e del Can-
tone) all'Epifania, attraverso Natale e Capodanno (per cui v. anche FS 75 [1985],
p. 118), con la pasticceria caratteristica (il «biscaume», sorta di pan di spezie deco-
rato, per S.Nicolao, il dolce in forma di 'ceppo', per Natale, la torta con la favà
nascosta che designava il re délia serata, per l'Epifania), i doni, i canti, gli auguri,
il presepe; - le feste pasquali, dalla Domenica delle Palme (processioni; bene-

12



dizione delle palme di bosso, agrifoglio o abete; le croci di nocciolo e sempre-
verde piantate nei campi di grano) attraverso la Settimana santa (processione
del Venerdî santo, tabelle) alla Pasqua (canti; messe cantate; uova colorate con
cipolle o prezzemolo; il pranzo pasquale con il bollito di manzo e l'agnello) e
al Lunedî di Pasqua (giorno di matrimoni); - le feste dell'Ascensione, preceduta
dalle Rogazioni, e délia Pentecoste (giorno in cui si distribuivano i legati di pane
o di pane e formaggio, a cui fan seguito altre usanze caritatevoli) ; - il maggio
annunciato cantando, il 1° (data d'inizio della scuola), dai ragazzi in questua, cui
nei giorni successivi susseguono i giovani che questuano le uova per la frittata
della domenica seguente; il giuoco delle uova; - la descrizione di numerosi
giuochi (specie delle bocce e dei birilli) è seguita da quella delle tradizioni del
Corpus Domini (erezione di un «maggio», decorazioni floreali e «cappelle») e, a
Surpierre, della messa all'incanto del «bastone della Maddalena», per la festa di
Santa Maria Maddalena in luglio), di altre processioni e di pellegrinaggi vari; - la
salita all'alpe, accenni a tradizioni varie (confraternité, corporazioni; sopran-
nomi; proverbi), le varie forme e le regolamentazioni della festa patronale (béni-
chon), con i suoi divertimenti e banchetti, chiudono la trattazione).

Références

1 Page Louis: «Vieil Or». Coutumier et Légendaire romontois. Ed. La Colline,
Romont, 1971.

2 Page Louis: «Folklore suisse» - Sur Romont. a) Fête des Rois, n° 1,1977; b) Ratons et
Ecureuils, décembre 1958; c) Coutumes et pratiques religieuses éteintes, n° 3,1983;
d) Evolution des pratiques religieuses, n° 1/2, 1984; e) Coutumes funéraires et
autres, éteintes, n° 1, 1985; f) Le parler d'autrefois, à Romont, n° 2, 1985.

3 Page Louis: a) Du mystère de la passion au chemin de la croix des pleureuses,
Arthémis, 1981; b) Les coutumes religieuses du temps pascal. La Liberté, 7 avril
1974; c) De Pâques fleuries à Pâques closes. La Liberté, 1er avril 1969; d)Pentecôte:
Offrande du pain. La Liberté, 24 mai 1969.

4 Bondallaz Paul: «Mystères,fites et coutumes dans le Romont d'autrefois». Nouv. Etren-
nes frib. 1936.

5 Volmar Joseph: « Us et coutumes d'Estavayer», 1908.
6 Diesbach Hélène, de: «Les fîtes du vieux Fribourg». Revue historique vaudoise,

1905.
7 Pfulg Gérard: «Lesfîtes scolaires d'autrefois», La Liberté, 14 juin 1957.
8 Jordan Joseph: «Les voisinages d'autrefois». La Liberté, 14 juin 1957.
9 Gremaud Henri: a) «Almanach Chalamala», 1948-1967; b) «Le temps de Pâquesfri-

bourgeois». Feuille d'Avis de Lausanne, 12 avril 1960.
10 Naef Henri: «Costumes et coutumes», n° 1, 1952.
11 Zwick Gabriel: «Le carême et le temps de la passion». La Liberté, 27 mars 1961.
12 Renz Hermine: «Lejeu des œufs à Courtepin». Costume et Coutume, n°l, 1952, et

n° 5, 1954.
13 Grin Micha: «Le surrexit d'Estavayer-le-Lac». 30 jours.
14 Pasquier Romain, Dr.: «La Bénichon». Fribourg - Contact, 10 septembre 1981, et

autres journaux.
15 Barras Christine: «Les proverbes dans les patois des la Suisse romande». Thèse 1984,

Université de Neuchâtel.
16 Yerly Joseph: a) «Coutumes baptismales en paysfribourgeois». Almanach Chalamala

1950; b) «Quand naît l'amour en paysfribourgeois». Almanach Chalamala 1957.
17 Tréteaux de Chalamala: «Saint Nicolas, tradition vivante». 80 p., nombreuses illus¬

trations en couleur. En hommage à Henri Gremaud. Bulle 1984.
18 Dietrich Louis : «Le cortège de la Saint-Nicolas et le collège Saint-Michel» Message du

collège, n° 4, décembre 1956, p. 152-173. Illustrations d'Eugène Reichlen.
19 Almanach Chalamala: «Lespains de la Pentecôte à Lessoc», 1956, et autres mentions

de traditions gruériennes.
20 Fontaine Clément: «Le vieux chalet», supplément du journal Le Fribourgeois,

Bulle. Nombreuses mentions de traditions éteintes dans les villages de La Gruyère.

13


	Notes et mentions de folklore fribourgeois

