
Zeitschrift: Folklore suisse : bulletin de la Société suisse des traditions populaires =
Folclore svizzero : bollettino della Società svizzera per le tradizioni
popolari

Herausgeber: Société suisse des traditions populaires

Band: 75 (1985)

Artikel: À Romont et dans Fribourg catholique : coutumes et pratiques
religieuses éteintes

Autor: Page, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1005286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1005286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Louis Page

A Romont et dans Fribourg catholique

Coutumes et pratiques religieuses éteintes

Nous avons relevé, dans deux précédents articles (FS 1983, p. 39ss. et FS

1984, p. 20), l'extinction ou l'évolution de pratiques religieuses relatives aux
prières pour le temps, à l'eau et au pain bénits. D'autres coutumes encore
ont disparu qui, nous le rappelons, n'étaient qu'en marge des prescriptions
officielles de l'Eglise. Ce que nous en dirons touche non seulement
Romont, mais aussi l'ensemble de la partie catholique du canton de

Fribourg. Et d'abord:

Les rites funéraires

Disons qu'avec les nouvelles prescriptions liturgiques du concile Vatican II,
la langue vernaculaire, qui est chez nous le français, a supplanté le latin, et
de ce fait le chant de la très belle «Messe des morts». L'appréciation de cette
évolution n'est pas de notre compétence.
A Romont, l'accueil de la dépouille mortelle se faisait par le clergé aux trois
portes de la ville: Fribourg, Billens et Mézières. En chape noire, le prêtre,
accompagné de trois servants, dont l'un portait la croix, descendait
jusqu'aux portes et y attendait le convoi funèbre. Il récitait ici une prière, puis
en silence conduisait le sombre cortège à l'église pour la célébration de l'office

des morts, marqué par son caractère d'imploration de la miséricorde
divine: «Don?iez-lui le repos éternel, ô Seigneur - Absolvez ses délits - Jour de

colère qui réduira le monde en cendre - Que la lumière éternelle brillepour lui,

Seigneur - Délivrez-le de la mort éternelle - et enfin ce chant d'espérance: Que le

Chœur des A?iges l'accueille au paradis.»
L'accroissement de la circulation fut cause de la suppression de cette
réception aux portes de la ville.
Aux enterrements, la mante noire, grand voile de deuil, n'est plus portée par
l'épouse (parfois aussi par les filles), qui voulait ainsi marquer le deuil plus
intensément. On trouvait à louer ou on empruntait ce vêtement d'occasion.

Aussi, entendait-on dire: «Cefut un bel enterrement. Elleportait la
mantille.» Est-il besoin de relever aussi que le port du «noir» a beaucoup diminué

aux enterrements.
Disparition aussi du catafalque, cette sorte de cercueil noir, monté sur pieds,

qu'on apportait à l'entrée du chœur aux messes de septième, de trentième,
d'anniversaire, ou à l'hebdomadaire messe de «Requiem» pour les défunts
de la paroisse. Un «meuble» qui soulignait à propos le caractère funèbre de

la cérémonie.
La messe dite, le prêtre donnait l'absoute auprès du catafalque, soit un

3



ensemble de prières et de répons, accompagnés d'aspersion d'eau bénite et
encensement, dont la principale prière chantée était le «Libéra me»:

«Seigneur, délivrez-moide la mort éternelle, en cejour de terreur, quand les cieux et la
terre serojit ébranlés; quand vous vie7idrez juger le monde par le feu.»
On pensait aux défunts chaque dimanche, aù moment de l'offertoire: «Nous

vous offrons, Seigneur, des sacrifices et desprières; accueillez-lespour les âm es dont
nousfaisons aujourd'hui mémoire;faites-les, Seigneur, passer de la mort à la vie,

que vous promîtes jadis à Abraham et à sa postérité.» Quatre dimanches de

suite, les familles qui avaient perdu un des leurs se rendaient, à l'offertoire
de la messe, baiser les reliques que le prêtre leur présentait à l'entrée du
chœur, et y déposaient une offrande dans un plateau: offrande pour des

messes. Puis, ces quatre dimanches passés, soit après la messe de
trentième, et jusqu'à l'anniversaire, une personne par famille allait encore à

l'offertoire.

A l'enterrement d'un enfant, ou d'une personne célibataire, la famille faisait
confectionner, au monastère de la Fille-Dieu, une grande croix de fleurs
blanches artificielles, généralement des lis. Elle était portée en tête du convoi
funèbre, du domicile mortuaire à l'église, où elle restait exposée à l'entrée
du chœur jusqu'à la messe de trentième. La grandeur de la croix et la
richesse de sa décoration dépendaient de l'âge du défont et des moyens de
la famille.
Et ces coutumes encore devenues désuètes: au domicile, une ou deux
personnes «veillaiejit le mort» pendant la nuit; les voisins prêtaient secours; on y
priait le chapelet.
Un voisin encore creusait la tombe au cimetière, et sur son char de marché,
tiré par un cheval, il transportait le cercueil à l'église, comme l'exprime un
dicton: «On a plus souvent besoin d'un voisin que d'un cousin.» Le menuisier
du village faisait le cercueil, en sapin ou en chêne, qu'il peignait au brou de

noix. Tout cela a bien évolué.

Des missions et de leurs croix

Les grandes missions paroissiales, organisées généralement tous les dix
ans, et qui duraient une quinzaine de jours, étaient prêchées par deux ou
trois religieux. Pour les personnes d'un certain âge, elles ne sont déjà plus
qu'un souvenir. C'était donc beaucoup plus qu'une récollection. Elles
comportaient des prédications journalières pour les enfants, les adultes, ou
quelques groupements particuliers; c'étaient aussi des sortes d'entretiens.
On y sonnait beaucoup, afin que chacun participât, partiellement du

moins, à cette «grande lessive» religieuse, qui se terminait par une confession

générale particulière. Et l'on savait qui n'avait pas fait sa mission.
En souvenir de ces grandes missions, on dressait quelque part dans le

village, ou dans son voisinage immédiat, une grande croix portant le Christ, la
date figurant sur le socle. Elle était érigée au cours d'une procession solennelle,

couronnée par une dernière prédication sur le terrain.
Dans nos villages, on peut voir encore, clouées au portail de la grange, de

4



Croix des Missions
sur une porte de grange,
à Villariaz (FR)

petites croix de bois, souvenirs personnels des familles paysannes. Tout cela
aussi paraît déjà un peu lointain!
Les croix des Rogations que nous rencontrons aux croisées des chemins ont
une autre origine; elles ponctuaient les processions. On n'en pose plus
guère de nouvelles, mais en certaines paroisses on entretient diligemment
celles qui existent.

Prières et mortifications

On prie moins, nous semble-t-il, mais différemment d'autrefois. Au siècle

dernier, en guise de préparation au carême, on institua trois journées de

prières au temps donc de Carnaval. C'étaient les Quarante Heures. Et tandis

que les uns s'amusaient et dansaient, d'autres, en certaines paroisses, se

rendaient deux fois par jour à l'église pour y prier et y entendre une
prédication. Tout au plus le mardi soir, un loto était-il organisé par la société

paroissiale de chant. Souvenirs!
Comme ce jeûne du carême que l'Eglise imposait, ses exigences ont évolué,

et elles se réduisent aujourd'hui à leur plus simple expression: une
heure dejeûne eucharistique, au lieu de minuit, et deuxjours dejeûne et d'abstinence

pendant les quarante du carême, soit le mercredi des cendres et le

vendredi-saint. Qu'on est loin des exigences d'autrefois qui s'exprimaient
ainsi dans notre catéchisme diocésain;

«Quatre-Temps, vigiles, jeûneras,
Et le carême entièrement.»

«Vendredi, chair ne mangeras,
Ni samedipareillemejit»

5



Que tout cela est joliment dit! Mais on faisait grimace quatre fois par an (en
patois: Le Cortiri), les veilles des grandes fêtes, et tout au long du carême.

Quant à l'abstinence (sans viande) du vendredi, elle est encore observée
dans bien des ménages. Mais dans ce domaine, comme dans d'autres,
l'essentiel ne réside-t-il pas dans l'esprit?

Riassunto. Seguito (v. FS 1983, p. 39ss., 1984, p. 20) dell'indagine sulle pratiche
religiose di un tempo a Romont e nel canton Friburgo cattolico, scomparse o
mutate (specie dalla riforma del Concilio Vaticano II). Nella la parte si ricordano
i riti firnebri: il morto accolto dal sacerdote a una delle tre porte di Romont (con-
suetudine abolita per l'aumento del trafïico); il grande velo nero di lutto portato
dalle vedove, talora dalle figlie (oggi addirittura non si porta quasi più il lutto) ;

l'esposizione del catafalco parato di nero durante le messe del settimo e del tri-
gesimo o le settimanali messe di «Requiem»; le modalità dell'assoluzione; il
bacio delle reliquie da parte délia famiglia in lutto, all'offertorio delle messe sus-
seguenti al fimerale, con offerte; la croce di fiori bianchi esposta per la morte di
un bambino o di una persona celibe; la veglia fùnebre, con recita del rosario e

con il conforto dei vicini, vicini che assicuravano anche il trasporto e la sepoltura
del morto; la 2a parte è dedicata aile modalità delle prediche e all'erezione delle
croci delle Missioni nei villaggi, dopo una processione solenne e all'uso di
inchiodare le piccole croci sulle entrate dei granai; meta di processioni erano
invece le croci delle rogazioni, che si conservano ancora in parte sui crocevia,
benché non ne vengano più erette di nuove; la 3a parte descrive le preghiere
delle quarantore, durante il carnevale, corne preparazione spirituale alla quare-
sima; la tombola del martedî grasso; il mutamento nell'osservanza del digiuno
(mantenuto tuttavia spesso il venerdî, giorno di magro). (Réd. R.Z.)

6


	À Romont et dans Fribourg catholique : coutumes et pratiques religieuses éteintes

