
Zeitschrift: Folklore suisse : bulletin de la Société suisse des traditions populaires =
Folclore svizzero : bollettino della Società svizzera per le tradizioni
popolari

Herausgeber: Société suisse des traditions populaires

Band: 66 (1976)

Artikel: Ethnologie en Suisse et ethnologie de la Suisse : remarques sur
l'activité de l'Institut d'ethnologie de l'Université de Neuchâtel

Autor: Centlivres, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1005409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1005409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pierre Centlivres

Ethnologie en Suisse et ethnologie de la Suisse:

remarques sur l'activité de l'Institut d'ethnologie de

l'Université de Neuchâtel

Dans ces quelques pages, j'aimerais esquisser l'activité et la visée de

l'ethnologie aujourd'hui et indiquer dans quelle mesure la pratique
ethnologique en Suisse peut impliquer une confrontation féconde entre
l'ethnologie et la «Volkskunde». Je mentionnerai enfin quelques thèmes
d'étude entrepris à l'Institut d'ethnologie de Neuchâtel, thèmes pouvant
illustrer la collaboration possible des deux disciplines dans le domaine

géographique helvétique.
Les termes «ethnologie», «ethnographie» et «anthropologie» eux-
mêmes ne sont pas sans équivoque, leurs sens et emplois varient selon
les traditions linguistiques et les orientations théoriques; d'autre part,
l'opposition, si claire en apparence, Völkerkunde - Volkskunde, fait
place à l'incertitude pour le lecteur non spécialisé, face à des titres tels

que «Ethnologie française», «Ethnologie européenne», «Anthropologie
sociale de la France contemporaine», où les champs de nos disciplines
semblent difficiles à distinguer l'un de l'autre1. Disons d'emblée qu'en
ce qui concerne l'ethnologie, l'usage terminologique a été précisé dans

les années cinquante par Claude Lévi-Strauss (Anthropologie structurale,
I. Paris 1958: 386 ssq.), usage qui s'est répandu dans les pays
francophones et qui voit dans l'ethnographie une première étape de la recherche,
celle de la collecte des matériaux sur le terrain, dans l'ethnologie une
activité de synthèse, de classification, de comparaison et d'explication, et
dans l'anthropologie un niveau de généralisation supérieur tendant à la

découverte de lois valables pour l'ensemble de l'espèce humaine. Notons

que dans les pays de langue allemande et en Union soviétique le terme
«anthropologie» se réfère expressément à ce que nous appelons l'anthropologie

physique et qu'aux Etats-Unis, si certains auteurs admettent le

schéma lévi-straussien (J. Spradley et D. McCurdy: The cultural
experience. Ethnography in complex society. Chicago 1972: 6-7), la plupart
voient dans «anthropology» tin mot qui recouvre plusieurs sciences de

l'homme dont l'archéologie préhistorique, la linguistique, l'anthropologie

physique et l'ethnologie.
Récemment en France, Robert Jaulin a remis en question avec quelque
raison le terme d'anthropologie appliqué peut-être d'une façon trop
ambitieuse à une super-science de l'homme avec ce qu'il suppose d'uni-

1 Les problèmes que posent la définition et l'emploi terminologique de «Volkskunde»
sont clairement exposés par Hans Trümpy dans le rapport de gestion SGG/SSSH
1975 ; 303-306; faute d'un équivalent français pleinement satisfaisant, j'utiliserai les
termes «Volkskunde» et «Volkskundler» dans les pages qui suivent.

41



versalité et de généralisation. Il insiste sur la pertinence du terme «ethnologie»

qui comporte l'idée d'ethnie, donc de différence dans l'ensemble des

hommes en société (Voyages ethnologiques. Paris 1976: 417 ssq.). Ceci

nous amène aux buts et aux méthodes de l'ethnologie. Dans une conférence

récente (Rapport de gestion SGG/SSSH 1975: 307-311), Arnold
Niederer rappelant l'orientation historique de sa discipline et son souci
actuel de dépasser le cap de l'étude de communauté, notait justement que
l'ethnologie de son côté ne se borne plus aujourd'hui à l'étude des

cultures exotiques et qu'elle avait découvert dans nos sociétés complexes
d'autres altérités, c'est-à-dire d'autres terrains à sa mesure. Même si la
conclusion que A. Niederer en tire me semble quelque peu excessive :

«Dennoch besteht nach meiner Meinung kein prinzipieller Unterschied
zwischen den beiden Disziplinen» (310), il y a là mention d'une évolution
très importante dans le champ d'activité de l'ethnologie.
On lit encore dans quelques dictionnaires «ethnologie: étude des peuples
primitifs », primitifs qui seraient les témoins des premiers âges de l'homme.
En fait si les ethnologues se sont d'abord attachés à leur étude, c'est pour
une raison secondaire, parce qu'il s'agit de groupes démographiquement
restreints qu'il est plus facile d'étudier d'une façon globale et parce que
ces «primitifs» représentent une distance maximum par rapport à notre
propre système de référence. Si on peut admettre que l'ethnologie étudie
les groupes humains en tant que porteurs d'une culture et en tant qu'ils
diffèrent les uns des autres, il faut dire que ce qui en fait la spécificité, c'est

son approche particulière qu'on peut résumer en trois mots: participation,

totalité et, paradoxalement, distance.

Participation: approche directe et intime, séjour de longue durée sur le

terrain (une année au minimum pour une étude de communauté), apprentissage

de la langue du groupe étudié et en général de ce qu'il est nécessaire

de savoir pour se comporter d'une façon reconnue adéquate par
les membres du groupe.
Totalité: l'ethnologie considère la société étudiée comme un tout et sa

culture comme un système dont toutes les parties sont solidaires. S'il
découpe un secteur dans cette totalité, c'est pour les besoins momentanés
de l'analyse et l'ensemble ne devrait jamais être perdu de vue.
Distance: elle est double, vis-à-vis d'une population qui est autre par
définition et dont on accepte l'altérité, et surtout distance que l'ethnologue
prend vis-à-vis de lui-même et vis-à-vis de son propre système de
valeurs. La distance vis-à-vis de l'autre en cours d'enquête de terrain va
tendre à s'abolir, sans être jamais entièrement supprimée, lorsque l'ethnologue

va tenter de se placer au point de vue de ceux qu'il étudie.

L'approche ethnologique ainsi esquissée est en relation étroite avec le

cadre conceptuel et les modèles théoriques construits par l'ethnologue.
En poussant la participation jusqu'à ses conséquences ultimes, en
cherchant à découvrir les réseaux de significations, les ensembles de faits
ordonnés qui constituent la culture, le chercheur se place dans la situation

d'un enfant qui apprend sa propre culture; mais alors que l'enfant

42



a toute la vie devant lui pour cet apprentissage et que les réponses
surgissent en même temps que les questions qu'il se pose, l'ethnologue doit
apprendre en un temps relativement court à la fois les bonnes questions
(posées par le milieu, par exemple) et l'ensemble des réponses qu'il
observe dans la culture étudiée. Enfin tout ce qu'il rassemble n'a de valeur

que si les données recueillies sont reconnues pertinentes par l'informateur
lui-même.
Quant à l'exigence de totabté, elle est à l'origine des modèles fonction-
nalistes et structuraux et des hypothèses qui les fondent. Enfin l'effort
de distanciation, c'est-à-dire l'activité constante de décentration par
rapport au cadre de référence de l'observateur et à ses propres schèmes

cognitifs, est lié aux problèmes des conditions de possibibté de la
connaissance en général.
L'ethnologie a connu peut-être plus tôt que la science des traditions
populaires la nécessité de sortir du cadre monographique. L'étude de très

grands ensembles tribaux ou de sociétés hiérarchisées complexes, comme
celles de l'Inde, l'a forcée assez vite à sortir du village ou de la tribu isolée

pour appréhender des ensembles plus vastes par rapport auxquels les

groupes isolés se définissent. En revance les altérités de notre propre
société, l'approche des sociétés paysannes, le concept de folk culture,
l'opposition entre petite et grande traditions qui appartiennent au moins

implicitement à l'essence même de la «Volkskunde» n'ont été développés

que dans l'immédiat avant-guerre par l'ethnologie (voir Robert Redfield:
Peasant society and culture. Chicago 1956). C'est surtout à partir de cette

époque que le champ thématique et le champ géographique de l'ethnologie

ont changé et on vit aujourd'hui la. pleine exploitation de domaines

nouveaux, domaines sur lesquels en plus d'un point l'ethnologie et la

«Volkskunde» se rencontrent. L'ethnologie a déplacé ainsi son intérêt des

sociétés dites primitives aux sociétés complexes, stratifiées, paysannes,
étatiques, industrielles, etc., et a transféré une partie de son attention
du domaine extra-européen au domaine européen. Les études de plus
en plus nombreuses que les ethnologues étrangers et suisses consacrent
à notre pays ne sont pas seulement des exercices de séminaires préalables
à des expéditions en terres lointaines, mais des études «en soi» consacrées
à des domaines géographiquement proches, représentant par rapport à

nos sociétés urbaines et industrielles une distance socio-culturelle
analogue à celle qui séparait les premiers ethnologues des sociétés tribales

extra-européennes. Ce faisant, les ethnologues ont redécouvert par le

biais de leurs terrains européens une dimension que la «Volkskunde» n'a

jamais perdue de vue, celle de la profondeur historique2, celle de l'analyse
de documents d'archives et de sources écrites. Dans cette perspective, une
enquête ethnologique en Suisse, quelle qu'elle soit, ne saurait se passer
des ressources de la bibliothèque et des archives de l'Institut et du Musée

des traditions populaires à Bâle, ainsi que des Vocabulaires nationaux

2 Mais pas seulement l'histoire événementielle: l'histoire des idées, l'histoire économique

et la prise de conscience historique de la population étudiée.

43



des patois, sans oublier les matériaux déjà publiés, entre autres l'Atlas
de Folklore suisse (Bâle 1962 et ss.). Elle ne saurait se passer non plus
de l'expérience des chercheurs de la «Volkskunde». D'ailleurs une telle
collaboration a déjà vu le jour, même si ellç est encore imparfaite, et on
peut citer le Valais comme exemple d'un champ d'activités servant de

point de rencontre des deux disciplines3. Il serait absurde et dangereux
de nier une certaine méfiance réciproque, l'ethnologue voyant souvent
dans le chercheur des traditions populaires un collecteur de faits, un
lecteur d'archives voué au problème des origines plus qu'un créateur
de modèles explicatifs4, et le «Volkskundler» éprouvant un agacement
légitime devant le chercheur «anthropologue» faisant preuve d'une
ignorance stupéfiante, voire d'un dédain, devant des matériaux accumulés et
publiés depuis des décennies. Ces réactions ne sont pas à prendre à la
légère, elles sont l'indice de différences réelles dans la conception de nos
disciplines ; elles méritent d'être approfondies en vue d'une réflexion sur
leur spécificité et sur leur complémentarité.
J'aimerais indiquer quelques thèmes, pas nécessairement inédits, sur
lesquels les chercheurs de la «Volkskunde» et de l'ethnologie devraient pouvoir

travailler ensemble: je pense, à côté des sociétés alpines où un grand
travail a déjà été fait, aux minorités étrangères en Suisse et aux problèmes
d'identité et de contacts culturels qui en découlent, à étudier en relation
avec l'évolution des structures socio-économiques; je pense également
aux problèmes d'identité ethnique en général pour lesquels notre pays
est un terrain privilégié; je songe aussi au domaine des classifications

populaires : botanique, zoologie, taxinomies populaires, orientation,
diététique, etc., thèmes sur lesquels la «Volkskunde» a réuni une documentation

considérable5, mais où l'ethnologie a de son côté développé un
appareil théorique qu'elle devrait pouvoir mettre ici même à l'épreuve
des faits. On pourrait mentionner bien d'autres domaines de recherche

communs, par exemple celui de la structure familiale et matrimoniale
dans les régions à endogamie forte et dans celles connaissant une grande
mobilité, etc., etc.
Trois exemples tirés de l'activité de l'Institut d'ethnologie de Neuchâtel

pourront illustrer plus concrètement cette collaboration possible: un
cours suivi d'un séminaire sur les sociétés paysannes extra-européennes
3 Voir entre autres: Gerald Berthoud: Changements économiques et sociaux de
la montagne. Vernamiège en Valais. Berne 1967. John Friedl: Kippel. A changing
village in the Alps. New York 1974. Daniella Weinberg: Peasant wisdom. Cultural
adaptation in a Swiss village. Berkeley 1975. (Une adaptation française légèrement
abrégée a paru sous le titre: Bruson, étude socio-ethnologique sur les relations
humaines dans un village de montagne, s.l., 1975). Signalons également l'étude de
Claude Macherel sur la Spende à Ferden (à paraître).
4 Reproche injustifié si l'on songe au champ de la «Volkskunde» tel qu'il a été
défini par les exposés de Trümpy et de Niederer mentionnés plus haut, si l'on songe
également aux travaux des «Volkskundler» suisses. Voir par exemple, pour citer un
ouvrage traduit en français: Paul Hugger: Le Jura vaudois. La vie à l'alpage.
Lausanne 1975.
5 Voir entre autres: Rose-Claire Schüle: L'inventaire lexicologique du parler de
Nendaz (Valais). La nature inanimée, la flore et la faune. Berne 1963.

44



aussi bien qu'européennes (1974-1975) nous a conduits à une réflexion
sur les cultures rurales, parties d'un ensemble plus grand, sur l'expression
idéologique du monde rural par rapport et par opposition à un discours le

plus souvent urbain et sur les révoltes agraires en relation avec ce qu'on
appelle les bandits sociaux. Les exemples choisis avec les étudiants lors
du séminaire nous ont ramenés à l'histoire européenne sociale récente

et aux expressions populaires actuelles d'une culture minoritaire.
Depuis l'automne 1975, nous avons entrepris une recherche sur l'ethnologie

de la cuisine, plus spécialement de la cuisine en Suisse romande. La
cuisine est un des thèmes qui sont ou qui devraient être au centre de la

pratique et de la théorie ethnologiques. En abordant un tel domaine,

l'ethnologue est dans la situation par excellence du chercheur sur le

terrain. Il cherche à la fois à participer à ce qu'il observe et à prendre
ses distances vis-à-vis de ses goûts propres, vis-à-vis de soi-disant
évidences qui constituent son propre système de références. Comme la

parenté, la cuisine touche à la fois à la nature et à la culture, à la nature par
le biais des besoins physiologiques de l'homme et à la culture par le fait

que chaque groupe humain sélectionne dans son environnement
alimentaire un ensemble d'éléments qui lui sont propres, apprêtés selon un
système très symbolisé et organisés selon des schèmes à la fois conscients

et non conscients. Pour nous le fait culinaire n'est pas loin de ce que
Mauss appelle un fait social total, non seulement parce qu'il met en jeu
une bonne partie des ressources technologiques des sociétés quelles
qu'elles soient, mais aussi parce que la nourriture, par l'échange même
dont elle est l'objet, est au cœur d'un système de distribution et de
redistribution qui fonde les relations sociales. Le travail effectué avec nos
étudiants s'est donné pour tâche d'aborder la cuisine selon quatre
perspectives seulement parmi d'autres possibles :

- Celle des cycles alimentaires tout d'abord, qu'ils soient quotidiens,
hebdomadaires, mensuels ou annuels (là les premiers fascicules de

l'Atlas de Folklore suisse nous ont été d'un grand secours) ; cette étude

nous a permis à la fois d'appréhender des variations dans le temps -
les matériaux de l'Atlas ont été récoltés dans les années trente - et les

différences entre les sous-cultures qui composent l'ensemble romand:
différences dues à la région, à l'origine de groupes émigrés, à la
religion, au statut socio-professionnel, etc.

- Secondement celle des usages sociaux liés aux repas que nous avons
appelée d'après Claude Lévi-Strauss les «manières de table» et qui
nous a offert un point de vue nouveau sur le groupe domestique:
participation de tel ou tel membre de la famille selon le repas, élargissement

du groupe nucléaire au groupe étendu lors des repas de fêtes, etc.

- Troisièmement celle des taxinomies alimentaires, des classifications des

mets eux-mêmes, des apprêts ou des qualités sensibles telles que le
salé, le sucré, le chaud et le froid, le nourrissant et le léger, etc. C'est

par ces schèmes organisateurs de notre perception qu'on peut
comprendre certaines propriétés profondes de notre sensibilité alimentaire.

45



- Enfin celle des tabous, des interdits alimentaires et des attitudes négatives

face à la nourriture nous a conduits à tenir compte de plusieurs
niveaux : un niveau idéologique avec par exemple l'opposition entre le

pur et l'impur, un niveau cognitif où c'est la place de l'aliment dans

telle ou telle classification populaire qui est en jeu, un niveau économique

et écologique lié à un mode de subsistance dominant, ces niveaux
étant évidemment liés entre eux.

Nous sommes très conscients de l'enrichissement qu'aurait apporté dans

toute cette recherche une meilleure connaissance des traditions populaires

dans ce domaine étendu à l'ensemble de la Suisse et une plus grande
profondeur historique.
Enfin mentionnons un exemple tout à fait concret de mise en commun de

l'apport de nos deux disciplines; il s'agit d'un séminaire organisé conjointement

par le Centre de dialectologie et le Glossaire des patois romands

dirigés par le professeur E. Schiile d'une part, et notre Institut d'ethnologie

de l'autre, sur le thème «Technologie paysanne et artisanale en
Suisse romande»6. Je dois dire que dans ce cas notre Institut a été

surtout bénéficiaire et a pu utiliser grâce à M.E. Schiile et à son chef de

travaux, M. M. Casanova, des matériaux du Glossaire et d'autres dossiers,
certains iconographiques, en particulier ceux de l'enquête Egloff
(W. Egloff: Enquêtes d'un dialectologue sur la vie romande. VRom.

ii [1950] 1-63). Enfin des pointages ont été faits sur le terrain. Quatre
thèmes avaient été retenus : le portage humain, pour lequel des parallèles
ethnographiques particulièrement abondants étaient disponibles, l'outillage

de la fabrication du fromage, la faucille et la faux, l'usage des
cloches pour le bétail. Les dialectologues et «Volkskundler» ont fourni les

matériaux de base, l'appareil cartographique et les données linguistiques ;

ils se sentaient à l'aise dans les problèmes de diffusion, d'aires de
répartition, de transmissions et de changements historiques. Les ethnologues
se sont montrés soucieux des implications sociétales des faits observés et
de leurs significations symboliques; ils n'ont pas manqué de relier la
collecte des données au problème même de l'enquêteur sur le terrain et
à l'impossible neutralité de l'enquête.
On le voit, la collaboration entre ethnologues et «Volkskundler» ne peut
être féconde que si chacune des disciplines reconnaît sa propre spécificité
et celle de l'autre.
La «Volkskunde» et l'ethnologie de jadis pouvaient revendiquer chacune

- et jalousement - des terrains propres sans trop se soucier des approches ;

elles se retrouvent aujourd'hui sur le même terrain - et avec profit - tout
en développant des approches et des visées distinctes.

6 Le travail a pu être efficacement épaulé par notre chef de travaux Jacques Hainard
qui a été lui-même collaborateur du Musée des Traditions populaires à Bâle et qui
a effectué plusieurs enquêtes de terrain dans le Jura.

46


	Ethnologie en Suisse et ethnologie de la Suisse : remarques sur l'activité de l'Institut d'ethnologie de l'Université de Neuchâtel

