Zeitschrift: Folklore suisse : bulletin de la Société suisse des traditions populaires =

Folclore svizzero : bollettino della Societa svizzera per le tradizioni
popolari

Herausgeber: Société suisse des traditions populaires

Band: 66 (1976)

Artikel: Ethnologie en Suisse et ethnologie de la Suisse : remarques sur
I'activité de I'Institut d'ethnologie de I'Université de Neuchatel

Autor: Centlivres, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1005409

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1005409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pierre Centlivres

Ethnologie en Suisse et ethnologie de la Suisse:
remarques sur 1'activité de I'Institut d’ethnologie de
I’Université de Neuchatel

Dans ces quelques pages, j’aimerais esquisser 'activité et la visée de
Pethnologie aujourd’hui et indiquer dans quelle mesure la pratique
ethnologique en Suisse peut impliquer une confrontation féconde entre
Pethnologie et la «Volkskunde». Je mentionnerai enfin quelques thémes
d’étude entrepris a ’Institut d’ethnologie de Neuchitel, thémes pouvant
illustrer la collaboration possible des deux disciplines dans le domaine
géographique helvétique.

Les termes «ethnologie», «ethnographie» et «anthropologie» eux-
mémes ne sont pas sans équivoque, leurs sens et emplois varient selon
les traditions linguistiques et les orientations théoriques; d’autre part,
Popposition, si claire en apparence, Volkerkunde — Volkskunde, fait
place 4 Pincertitude pour le lecteur non spécialisé, face 4 des titres tels
que «Ethnologie frangaise», « Ethnologie européenne», «Anthropologie
sociale de la France contemporaine», ot les champs de nos disciplines
semblent difficiles a distinguer I'un de I’autre!’. Disons d’emblée qu’en
ce qui concerne I’ethnologie, ’'usage terminologique a été précisé dans
les années cinquante par Claude Lévi-Strauss (Anthropologie structurale,
I. Paris 1958: 386 ssq.), usage qui s’est répandu dans les pays franco-
phones et qui voit dans ’ethnographie une premiére étape de la recherche,
celle de la collecte des matériaux sur le terrain, dans I’ethnologie une
activité de synthese, de classification, de comparaison et d’explication, et
dans P’anthropologie un niveau de généralisation supérieur tendant 2 la
découverte de lois valables pour ’ensemble de I’espéce humaine. Notons
que dans les pays de langue allemande et en Union soviétique le terme
«anthropologie» se réfere expressément 4 ce que nous appelons ’anthro-
pologie physique et qu'aux Etats-Unis, si certains auteurs admettent le
schéma lévi-straussien (J. Spradley et D. McCurdy: The cultural expe-
rience. Ethnography in complex society. Chicago 1972: 6-7), la plupart
voient dans «anthropology» un mot qui recouvre plusieurs sciences de
’homme dont ’archéologie préhistorique, la linguistique, I'anthropolo-
gie physique et 'ethnologie.

Récemment en France, Robert Jaulin a remis en question avec quelque
raison le terme d’anthropologie appliqué peut-étre d’une fagon trop
ambitieuse 2 une super-science de ’homme avec ce qu’il suppose d’uni-

I Les problémes que posent la définition et I’emploi terminologique de «Volkskunde»
sont clairement exposés par Hans TriMPY dans le rapport de gestion SGG/SSSH
1975: 303—306; faute d’un équivalent frangais pleinement satisfaisant, j’utiliserai les
termes «Volkskunde» et «Volkskundler» dans les pages qui suivent.

41



versalité et de généralisation. Il insiste sur la pertinence du terme «ethno-
logie» qui comporte I'idée d’ethnie, donc de différence dans ’ensemble des
hommes en société (Voyages ethnologiques. Paris 1976: 417 ssq.). Ceci
nous améne aux buts et aux méthodes de I’ethnologie. Dans une confé-
rence récente (Rapport de gestion SGG/SSSH 1975: 307—-311), Arnold
Niederer rappelant I'orientation historique de sa discipline et son souci
actuel de dépasser le cap de ’étude de communauté, notait justement que
Iethnologie de son c6té ne se borne plus aujourd’hui 4 ’étude des cul-
tures exotiques et qu’elle avait découvert dans nos sociétés complexes
d’autres altérités, c’est-a-dire d’autres terrains 4 sa mesure. Méme si la
conclusion que A. Niederer en tire me semble quelque peu excessive:
«Dennoch besteht nach meiner Meinung kein prinzipieller Untetschied
zwischen den beiden Disziplinen» (310), il y a la mention d’une évolution
trés importante dans le champ d’activité de ’ethnologie.

On lit encore dans quelques dictionnaires «ethnologie: étude des peuples
primitifs», primitifs qui seraient les témoins des premiers dges de ’homme.
En fait si les ethnologues se sont d’abord attachés a leur étude, c’est pour
une raison secondaire, parce qu’il s’agit de groupes démographiquement
restreints qu’il est plus facile d’étudier d’une fagon globale et parce que
ces «primitifs» représentent une distance maximum par rapport a notre
propre systéme de référence. Si on peut admettre que I’ethnologie étudie
les groupes humains en tant que porteurs d’une culture et en tant qu’ils
different les uns des autres, il faut dire que ce qui en fait la spécificité, c’est
son approche particuliére qu’on peut résumer en trois mots: participa-
tion, totalité et, paradoxalement, distance.

Participation: approche directe et intime, séjour de longue durée sur le
terrain (une année au minimum pour une étude de communauté), appren-
tissage de la langue du groupe étudié et en général de ce qu’il est néces-
saire de savoir pour se comporter d’une fagon reconnue adéquate par
les membres du groupe.

Totalité: ’ethnologie considére la société étudiée comme un tout et sa
culture comme un syst¢me dont toutes les parties sont solidaires. S’il
découpe un secteur dans cette totalité, c’est pour les besoins momentanés
de 'analyse et I’ensemble ne devrait jamais étre perdu de vue.

Distance: elle est double, vis-a-vis d’une population qui est autre par
définition et dont on accepte I'altérité, et surtout distance que I’ethnologue
prend vis-a-vis de lui-méme et vis-d-vis de son propre systéme de va-
leurs. La distance vis-a-vis de I'autre en cours d’enquéte de terrain va
tendre 4 s’abolir, sans étre jamais enti¢rement supprimée, lorsque I’ethno-
logue va tenter de se placer au point de vue de ceux qu’il étudie.
L’approche ethnologique ainsi esquissée est en relation étroite avec le
cadre conceptuel et les modeles théoriques construits par I’ethnologue.
En poussant la participation jusqu’a ses conséquences ultimes, en cher-
chant 4 découvrir les réseaux de significations, les ensembles de faits
ordonnés qui constituent la culture, le chercheur se place dans la situa-
tion d’un enfant qui apprend sa propre culture; mais alors que I'enfant

42



a toute la vie devant lui pour cet apprentissage et que les réponses sur-
gissent en méme temps que les questions qu’il se pose, ’ethnologue doit
apprendre en un temps relativement court 4 la fois les bonnes questions
(posées par le milieu, par exemple) et 'ensemble des réponses qu’il ob-
serve dans la culture étudiée. Enfin tout ce qu’il rassemble n’a de valeur
que si les données recueillies sont reconnues pettinentes par 'informateur
lui-méme. |

Quant a Pexigence de totalité, elle est a I'origine des modeles fonction-
nalistes et structuraux et des hypothéses qui les fondent. Enfin 'effort
de distanciation, c’est-a-dire ’activité constante de décentration par
rapport au cadre de référence de 'observateur et a ses propres schémes
cognitifs, est lié aux problémes des conditions de possibilité de la
connaissance en général.

L’ethnologie a connu peut-étre plus t6t que la science des traditions
populaires la nécessité de sortir du cadre monographique. L’étude de trés
grands ensembles tribaux ou de sociétés hiérarchisées complexes, comme
celles de I'Inde, I’a forcée assez vite 2 sortir du village ou de la tribu isolée
pour appréhender des ensembles plus vastes par rapport auxquels les
groupes isolés se définissent. En revance les altérités de notre propre
société, I'approche des sociétés paysannes, le concept de folk culture,
Popposition entre petite et grande traditions qui appartiennent au moins
implicitement 4 I’essence méme de la «Volkskunde» n’ont été développés
que dans Pimmédiat avant-guerre par Pethnologie (voir Robert Redfield :
Peasant society and culture. Chicago 1956). C’est surtout a partir de cette
époque que le champ thématique et le champ géographique de ’ethno-
logie ont changé et on vit aujourd’hui la pleine exploitation de domaines
nouveaux, domaines sur lesquels en plus d’'un point ’ethnologie et la
«Volkskunde» se rencontrent. L’ethnologie a déplacé ainsi son intérét des
sociétés dites primitives aux sociétés complexes, stratifies, paysannes,
étatiques, industrielles, etc., et a transféré une partie de son attention
du domaine extra-européen au domaine européen. Les études de plus
en plus nombreuses que les ethnologues étrangers et suisses consacrent
a notre pays ne sont pas seulement des exercices de séminaires préalables
a des expéditions en terres lointaines, mais des études «en soi» consacrées
a des domaines géographiquement proches, représentant par rapport a
nos sociétés urbaines et industrielles une distance socio-culturelle ana-
logue 2 celle qui séparait les premiers ethnologues des sociétés tribales
extra-européennes. Ce faisant, les ethnologues ont redécouvert par le
biais de leuts terrains européens une dimension que la «Volkskunde» n’a
jamais perdue de vue, celle de la profondeur historique?, celle de I’analyse
de documents d’archives et de sources écrites. Dans cette perspective, une
enquéte ethnologique en Suisse, quelle qu’elle soit, ne saurait se passer
des ressources de la bibliothéque et des archives de I'Institut et du Mu-
sée des traditions populaires a Bile, ainsi que des Vocabulaires nationaux

2 Mais pas seulement I’histoire événementielle: I'histoire des idées, I’histoire écono-
mique et la prise de conscience historique de la population étudiée.

43



des patois, sans oublier les matériaux déja publiés, entre autres I’Atlas
de Folklore suisse (Bile 1962 et ss.). Elle ne saurait se passer non plus
de I'expérience des chercheurs de la «Volkskunde». D’ailleurs une telle
collaboration a déja vu le jour, méme si elle est encore imparfaite, et on
peut citer le Valais comme exemple d’un champ d’activités servant de
point de rencontre des deux disciplines3. Il serait absurde et dangereux
de nier une certaine méfiance réciproque, I’ethnologue voyant souvent
dans le chercheur des traditions populaires un collecteur de faits, un
lecteur d’archives voué au probléme des origines plus qu’un créateur
de modeéles explicatifs4, et le «Volkskundler» éprouvant un agacement
légitime devant le chercheur «anthropologue» faisant preuve d’une igno-
rance stupéfiante, voire d’un dédain, devant des matériaux accumulés et
publiés depuis des décennies. Ces réactions ne sont pas a prendre a la
légere, elles sont I'indice de différences réelles dans la conception de nos
disciplines; elles méritent d’étre approfondies en vue d’une réflexion sur
leur spécificité et sur leur complémentarité.

J’aimerais indiquer quelques thémes, pas nécessairement inédits, sur les-
quels les chercheurs de la «Volkskunde» et de ’ethnologie devraient pou-
voir travailler ensemble: je pense, a c6té des sociétés alpines ol un grand
travail a déja été fait, aux minorités étrangeres en Suisse et aux problémes
d’identité et de contacts culturels qui en découlent, a étudier en relation
avec I’évolution des structures socio-économiques; je pense également
aux problémes d’identité ethnique en général pour lesquels notre pays
est un terrain privilégié; je songe aussi au domaine des classifications
populaires: botanique, zoologie, taxinomies populaires, orientation, dié-
tétique, etc., themes sur lesquels la «Volkskunde» a réuni une documenta-
tion considérables, mais ol l’ethnologie a de son cété développé un
appareil théorique qu’elle devrait pouvoir mettre ici méme a I’épreuve
des faits. On pourrait mentionner bien d’autres domaines de recherche
communs, par exemple celui de la structure familiale et matrimoniale
dans les régions 4 endogamie forte et dans celles connaissant une grande
mobilité, etc., etc.

Trois exemples tirés de I'activité de ’Institut d’ethnologie de Neuchiatel
pourront illustrer plus concrétement cette collaboration possible: un
cours suivi d’un séminaire sur les sociétés paysannes extra-européennes
3 Voir entre autres: GERALD BErRTHOUD: Changements économiques et sociaux de
la montagne. Vernamiége en Valais. Berne 1967. Joun FriepL: Kippel. A changing
village in the Alps. New York 1974. DANIELLA WEINBERG : Peasant wisdom. Cultural
adaptation in a Swiss village. Berkeley 1975. (Une adaptation frangaise légeérement
abrégée a paru sous le titre: Bruson, étude socio-ethnologique sur les relations hu-
maines dans un village de montagne. s.l., 1975). Signalons également I’étude de
CLAUDE MACHEREL sur la Spende 4 Ferden (2 paraitre).

4+ Reproche injustifié si I’on songe au champ de la «Volkskunde» tel qu’il a été
défini par les exposés de TRUMPY et de NIEDERER mentionnés plus haut, si ’on songe
également aux travaux des «Volkskundler» suisses, Voir par exemple, pour citer un

ouvrage traduit en frangais: PauL HUGGER: Le Jura vaudois. La vie a I’alpage.

Lausanne 1975.
5 Voir entre autres: Rose-CLAIRE ScHULE: L’inventaire lexicologique du parler de

Nendaz (Valais). La nature inanimée, la flore et la faune. Berne 1963.

44



aussi bien qu’européennes (1974-1975) nous a conduits 4 une réflexion
sur les cultures rurales, parties d’un ensemble plus grand, sur ’expression
idéologique du monde rural par rapport et par opposition a un discours le
plus souvent urbain et sur les révoltes agraires en relation avec ce qu’on
appelle les bandits sociaux. Les exemples choisis avec les étudiants lors
du séminaire nous ont ramenés a I’histoire européenne sociale récente
et aux expressions populaires actuelles d’une culture minoritaire.
Depuis 'automne 1975, nous avons entrepris une recherche sur I’ethno-
logie de la cuisine, plus spécialement de la cuisine en Suisse romande. La
cuisine est un des thémes qui sont ou qui devraient étre au centre de la
pratique et de la théorie ethnologiques. En abordant un tel domaine.
I’ethnologue est dans la situation par excellence du chercheur sur le
terrain, Il cherche 2 la fois 4 participer a2 ce qu’il observe et 4 prendre
ses distances vis-a-vis de ses gotts proptes, vis-a-vis de soi-disant évi-
dences qui constituent son propre systeme de références. Comme la
parenté, la cuisine touche 2 la fois 4 1a nature et a la culture, 4 1a nature par
le biais des besoins physiologiques de ’homme et 4 la culture par le fait
que chaque groupe humain sélectionne dans son environnement ali-
mentaire un ensemble d’éléments qui lui sont propres, apprétés selon un
systéme tres symbolisé et organisés selon des schemes 2 la fois conscients
et non conscients. Pour nous le fait culinaire n’est pas loin de ce que
Mauss appelle un fait social total, non seulement parce qu’il met en jeu
une bonne partie des ressources technologiques des sociétés quelles
qu’elles soient, mais aussi parce que la nourriture, par I"échange méme
dont elle est ’objet, est au cceur d’un systéme de distribution et de redis-
tribution qui fonde les relations sociales. Le travail effectué avec nos
étudiants s’est donné pour tiche d’aborder la cuisine selon quatre per-
spectives seulement parmi d’autres possibles:

— Celle des cycles alimentaires tout d’abord, qu’ils soient quotidiens,
hebdomadaires, mensuels ou annuels (la les premiers fascicules de
I’Atlas de Folklore suisse nous ont été d’un grand secours); cette étude
nous a permis 2 la fois d’appréhender des variations dans le temps —
les matériaux de I’Atlas ont été récoltés dans les années trente — et les
différences entre les sous-cultures qui composent I’ensemble romand:
différences dues 4 la région, a I'origine de groupes émigrés, a la reli-
gion, au statut socio-professionnel, etc. :

— Secondement celle des usages sociaux liés aux repas que nous avons
appelée d’aprés Claude Lévi-Strauss les «maniéres de table» et qui
nous a offert un point de vue nouveau sur le groupe domestique:
participation de tel ou tel membre de la famille selon le repas, élargisse-
ment du groupe nucléaire au groupe étendu lots des repas de fétes, etc.

— Troisiémement celle des taxinomies alimentaires, des classifications des
mets eux-mémes, des appréts ou des qualités sensibles telles que le
salé, le sucré, le chaud et le froid, le nourrissant et le léger, etc. Cest
par ces schémes organisateurs de notre perception qu’on peut com-
prendre certaines propriétés profondes de notre sensibilité alimentaire.

45



- Enfin celle des tabous, des interdits alimentaires et des attitudes néga-
tives face 4 la nourriture nous a conduits 4 tenir compte de plusieurs
niveaux: un niveau idéologique avec par exemple 'opposition entre le
pur et 'impur, un niveau cognitif ot c’est la place de I'aliment dans
telle ou telle classification populaire qui est en jeu, un niveau écono-
mique et écologique lié 2 un mode de subsistance dominant, ces niveaux
étant évidemment liés entre eux.

Nous sommes trés conscients de ’enrichissement qu’aurait apporté dans

toute cette recherche une meilleure connaissance des traditions popu-

laires dans ce domaine étendu 4 'ensemble de la Suisse et une plus grande
profondeur historique.

Enfin mentionnons un exemple tout a fait concret de mise en commun de

'apport de nos deux disciplines; il s’agit d’un séminaire organisé conjoin-

tement par le Centre de dialectologie et le Glossaire des patois romands

dirigés par le professeur E. Schiile d’une part, et notre Institut d’ethno-
logie de l'autre, sur le theme «Technologie paysanne et artisanale en

Suisse romande»®. Je dois dire que dans ce cas notre Institut a été sur-

tout bénéficiaire et a pu utiliser grice a M.E. Schiile et 2 son chef de

travaux, M. M. Casanova, des matériaux du Glossaire et d’autres dossiers,
certains iconographiques, en particulier ceux de l’enquéte Egloff

(W. Egloff: Enquétes d’un dialectologue sur la vie romande. VRom.

11 [1950] 1-63). Enfin des pointages ont été faits sur le terrain. Quatre

thémes avaient été retenus: le portage humain, pour lequel des paralleles

ethnographiques particuli¢rement abondants étaient disponibles, ’outil-
lage de la fabrication du fromage, la faucille et la faux, I'usage des clo-
ches pour le bétail. Les dialectologues et «Volkskundler» ont fourni les
matériaux de base, 'appareil cartographique et les données linguistiques;
ils se sentaient a I’aise dans les problémes de diffusion, d’aires de répat-
tition, de transmissions et de changements historiques. Les ethnologues
se sont montrés soucieux des implications sociétales des faits observés et
de leurs significations symboliques; ils n’ont pas manqué de relier la
collecte des données au probléme méme de I'enquéteur sur le terrain et

a 'impossible neutralité de ’enquéte.

On le voit, la collaboration entre ethnologues et «Volkskundler» ne peut

étre féconde que si chacune des disciplines reconnait sa propre spécificité

et celle de I'autre.

La «Volkskunde» et ’ethnologie de jadis pouvaient revendiquer chacune

— et jalousement — des terrains propres sans trop se soucier des approches;

elles se retrouvent aujourd’hui sur le méme terrain — et avec profit — tout

en développant des approches et des visées distinctes.

6 Le travail a pu étre efficacement épaulé par notre chef de travaux Jacques Hainard
qui a été lui-méme collaborateur du Musée des Traditions populaires 2 Bale et qu1
a effectué plusieurs enquétes de terrain dans le Jura.



	Ethnologie en Suisse et ethnologie de la Suisse : remarques sur l'activité de l'Institut d'ethnologie de l'Université de Neuchâtel

