
Zeitschrift: Folklore suisse : bulletin de la Société suisse des traditions populaires =
Folclore svizzero : bollettino della Società svizzera per le tradizioni
popolari

Herausgeber: Société suisse des traditions populaires

Band: 63 (1973)

Artikel: Guaritori popolari e magia del "segnare"

Autor: Lurati, Maria Luisa / Lurati, Ottavio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1005427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1005427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maria Luisa e Ottavio Lurati
Guaritori popolari e magia del «segnare»

«Per guarire l'itterizia bisogna prendere una carota grossa, scavarla al-

l'interno, far orinare il malato nel piccolo recipiente cosi ottenuto e poi
appendere la carota sotto il camino e non toccarla fin tanto che il liquido
sia evaporato : allora l'itterizia scompare. » Questo uno dei procedimenti

- è chiaro l'atto di magia omeopatica sul principio che il simile produce
il simile1 e il riferimento fallico - cui ricorre C. F. guaritrice di B. nel
Mendrisiotto : 83 anni, segna tuttora. Dalla C. ci sono sempre andata.

Mi ha curato lei tutte le distorsioni e proprio con la scusa di un polso
che mi faceva maie sono andata a trovarla per una piccola inchiesta.
Mi palpa il polso e poi mi dice: - Il maie è qui, adesso ti faccio un po'
maie e poi tutto passera. Mi muove la mano con moto circolare un paio
di volte, tira con delicatezza il polso, vi ripassa su e giù due o tre volte con
il pollice e poi mi dice sicura : - Ecco, ora sei a posto. Mi unge il polso
con un pezzo di sungia (sugna, grasso di maiale) rancida e me lo fascia.

Quando le chiedo di parlarmi del suo lavoro mi guarda con aria furba,
come a dirmi: - Ti racconto quel che posso, non tutto naturalmente. -
Già suo padre era un guaritore e doveva il suo potere al fatto di essere

un tredesîn e un setimîn, cioè il tredicesimo fïglio e nato di sette mesi2.

Egli tramise la sua forza ai fïgli : ma l'a lassada l me por pà. Una fïglia
sapeva far sparire un eczema in pochi istanti, un figlio faceva il sellaio e

preparava speciali fïnimenti per le bestie, in particolar modo per i cavalli,
fïnimenti che avevano il potere di far guarire i gonfiori e le piaghe degli
animali. Segnava perô solo le bestie. Lei, la C., è soprattuto conciaossi.
Asserisce che sono ancora in molti a rivolgersi a lei, sia tra i Mendrisiotti
sia tra i Comaschi. Perô, soggiunge, sono forse più numerosi i Comaschi.
Si ritiene molto abile nel mett a post, meno nel segnare, indubbiamente
inferiore alla sorella morta nel 1953 e specialista per gli eczemi. Ritiene
il suo «dono» un mezzo per far del bene al prossimo, non è esosa, si

accontenta di quello che le danno. Anche alcuni medici dei dintorni la

conoscono come abile conciaossi ed è già capitato che le inviassero

1 Cfr. ad. es. la pratica abruzzese, per guarire il mal di milza, di appendere una milza
di agnello sotto il camino: si crede che il male regredisce man mano che essa si
dissecca. II concetto che guida la scelta di certi rimedi è che ad ogni male corrisponde
una medicina uguale : similia similibus curantur; cosl la scrofolaria è indicata a guarire

le scrofole, la polmonaria le polmoniti, similmente il morso dello scorpione si
combatte con l'olio di scorpione ecc. V. sull'argomento H. Trümpy, Similia similibus

SAVk 62 (1966) 1-6.
2 L'eccezionalità délia nascita comporta eccezionalità di poteri. Credenze analoghe
in altre zone italiane e francesi. Sui guaritori in genere cfr. da ultimo M. Bouteiller,
Médecine populaire d'hier et d'aujourd'hui. Paris 1966 con bibl.

I



clienti. Capisce - cosi assicura - il male di chi le sta davanti senza che si

dica nulla. Si vanta di non dare mai rimedi «per bocca». È una donna
simpatica e buona. Mi rivela alcuni suoi metodi di cura, non perb le
misteriose parole che pronuncia «segnando». Le si presentano spesso
ammalati affetti da fögh salvadigh o fögh da SanfAntoni, di serpigine cior,
che segna quasi sempre con successo. In questi casi consiglia poi di
stendere sulle macchie délia pelle un empiastro ottenuto con un cucchiaio
di olio e uno di acqua ben sbattuti insieme. I malati devono poi récitât c

nove Pater, nove Ave Maria e nove Gloria per nove sere consecutive
(quasi superfluo rilevare l'importanza del nove nelle pratiche magiche'
Mi dice con modestia che perb meglio di lei segnano il fuoco di Sant'Ac
tonio i preti. Dice preti in generale, ma poi mi fa subito alcuni nom.
Le portano spesso indumenti di malati da segnare. Se il male è nelle
gambe si segnano le calze ad esempio. Mi racconta di uno di Uggiate,
nel Comasco, affetto da una malattia alia vescica che qualche tempo prima
ha mandato da lei la moglie con un indumento da segnare. Il giorno dope
era guarito. Per prevenire o liberarsi dal malocchio raccomanda di tegnl

sempar tri gran da saa in sacocia, di tenere sempre tre grani di sale in tasca

oppure di ciapd un ghell cun la crus e lassai na dent in dal aquassantin in gesa,
di lasciar cadere nell'acquasantiera in chiesa un centesimo di quelli vecchi
con la croce. La C. si ritiene molto religiosa. Mi dice che per segnare
ricorre anche all'intercessione di San Espedito di cui tiene un quadro in
una camera délia casa, troneggiante su una infïnità di immaginette e

statuine da far la gioia di un raccoglitore di kitsch: notte e giorno vi
ardono ceri e lampade a olio. Durante la visita improvviso si scatena un
temporale; le faccio una domanda cattiva: - Ma voi, C., avete poteri
anche sul tempo - Mi risponde spaventata : - Mi no veh, qui ropp It inn
abolich (sic), io no, veh, quelle sono cose diaboliche -
Altra figura quella del Nonu. Viveva ancora negli anni 60 ed agiva nella
Valle dei Mulini (Comasco) poco lontano dalla frontiera con il Mendts-

siotto. Era già molto vecchio. - Mio padre - testimonia una giovane
donna di B. - si era ferito potando la vite. La grossa ferita sul palmo delk
mano non si rimarginava. Mando a dire al Nonu di questo suo male e

la mano guarl. Fu cosi che i miei cominciarono ad avere fiducia in questo
guaritore e mi portarono da lui perché «ne avevo sempre una». Avr
avuto tredici anni e vi andai piena di rabbia e di ribellione. In quell'occa
sione il Nonu mi preparo uno stomaghin perché non stavo bene. A quel

tempo doveva avere ormai 80 anni. Lo vidi agire. Mi porto nella sua

casascia, un locale che non mancava mai nelle case contadine un temp(
una specie di ripostiglio. Su un tavolo da falegname un libro di preghiere

grosso e logoro con accanto una candela della Sciriöla3 e alcuni rametri
di ulivo benedetto. Mi pare ci fosse anche dell'acqua santa. Preparo con
i rametti d'ulivo una croce, lesse qualcosa dal suo libro e mi battè un
paio di volte su una spalla. Per preparare lo stomaghin voile rimanere solo

Mi consegnb poi un involtino di tela bianca, grande non più di un franco-

3 Candela benedetta in chiesa per la festa della Madonna della «Ceriola» in febbraio,
propriamente festa della Purificazione della Vergine.

2



bollo, che mia madré si affrettô ad appuntarmi al giupponcino. Lo portai
per alcuni anni e quando la fodera era unta, mia madré prowedeva a

ricoprirlo con stoffa nuova, senza mai aprirlo. Quando infine mi rifiutai
di portarlo, lei non lo gettô via. Lo mise semplicemente nella scatola
delle cose che «non si possono buttar via», corne vecchie immaginette,
petali di rose benedette il giorno di Santa Rita ecc. Solo tempo fa seppi
da una guaritrice che, con tutta probabilità, quell'involtino conteneva tre
grani di sale, tre foglie d'ulivo e mollica di pane.

Il Nonn aveva ricevuto la «forza» e il libro di preghiere da un vecchio

prete conosciuto nel Comasco per la particolare capacità di agire sulle
forze délia natura: scongiurava temporali e grandine. Fu per caso che

questo guaritore scopri la sua «forza» e cominciô a segnare. Cosi mi
hanno raccontato; non so quanto ci sia di vero e quanto non sia forse
già leggenda. Da giovane il Nonn è muratore. Un giorno, sul lavoro un
compagno è disperato per una sua bambina in fin di vita. Il Nonu si

ricorda del libro che il vecchio curato del paese gli aveva trasmesso
morendo, abbandona il lavoro, torna a casa, e con l'aiuto del libro tenta

per la prima volta di guarire qualcuno. Ci riesce e da quel giorno comincia
a «segnare». Ora nelle vicinanze di Olgiate Comasco una sua figlia
continua l'opéra del padre, che le ha trasmesso il famoso libro. Segna le

persone ma agisce anche sulle fotografie.
L'ultima volta che sentii parlare di questa donna fu quando le portarono,
dal Mendrisiotto, una bambina gravemente malata di un maie cui la

medicina moderna non sapeva dare un nome. La guaritrice segnô la

bambina e consigliô alla madré di far correre la bambina nei prati bagnati
di rugiada. Non vi fu guarigione. -
Di casi analoghi se ne potrebbero citare parecchi per il nostro territorio.
Una recente inchiesta sui guaritori mostra che questo tipo di ricorso è

ancora abbastanza vitale. Per quanto si sondi discretamente, la gente non
è molto disposta a parlare: non sa nulla di «guaritori», non ne ha mai
sentito nominare. Al più indicano volentieri quelli morti (si, ce n'era
uno che «segnava») molto meno quelli vivi. Una volta acquistata la
fiducia - e puô durare a lungo - perô si aprono e allora i guaritori saltan

fuori, tutti sanno indicarne almeno uno. Sintomatiche queste reticenze e

«paure»: verso il guaritore vi è un atteggiamento ambivalente, un oscuro
senso che come sa guarirti puô anche rapirti la salute ed operare ai tuoi
danni. Una donna di 72 anni mi ha detto: - Non scrivere di questa
gente, guarda che puô segnare in bene ma anche in maie.

È difficile interrogare i guaritori, parlano poco, non rivelano le loro
formule, sono gelosi dei loro segreti, si circondano e sono circondati dal
mistero. Difficile è pure catalogarli, anche perché quanto mai facili sono
gli slittamenti da una categoria all'altra.

Un primo, grande gruppo è quello dei guaritori tradizionali, direi di
tipo rurale, che «segnano» e fanno abbondante ricorso a pratiche super-
stiziose, spesso miste a preghiere e formule desunte dalla religione. Di
solito considerano la malattia effetto di maleficio, dominazione ad opera
di forze occulte.

3



Questi guaritori (e guaritrici) sono poi ripartibili secondo la loro specia-
lità. C'è chi segna la sciatica e solo quella, chi si occupa delle diverse
malattie della pelle unitamente alPitterizia proprio perché si manifesta

con un cambiamento del colore della pelle (appare qui un tratto caratte-
ristico della medicina popolare che lavora sull'effetto e non sulla causa),
chi si occupa di disturbi (che noi oggi definiremmo di carattere nervoso)
dovuti a «maledizione», ecc. Altra suddivisione potrebbe essere fatta
tenendo conto dei mezzi che vengono usati: erbe, grassi animali (tra
questi assai apprezzata la sungia o grasso di maiale) e vegetali (tra cui
Poli da revetün, l'olio di ravizzone), il segnare con formule misteriose,
amuleti, la recitazione «magica» di preghiere (nove volte, a rovescio
ecc.) o magari tutti questi mezzi insieme, caso non infrequente.

Un po' dappertutto in Ticino, nel Comasco, in Valtellina ecc. (cosi a

Torricella, Bedano, Contone, Chiesa val Malenco, Stazzona, Tirano ecc.)
vi è tuttora chi «segna la sciatica», che anche nei secoli passati era tra
le malattie più «segnate»4. Fino a qualche anno fa nel Luganese si andava

a fd segna la sedtega da un guaritore di Bedano. Gli ammalati vi giunge-
vano - racconta un testimone - immobilizzati, in carrozzella, urlanti
appena li si toccava. In capo a tre giorni partivano da soli, per andare

a prendere il treno a piedi. Il guaritore segnava la sciatica a digiuno, per
tre giorni di seguito, usando dell'olio e una (pretesa) reliquia di San

Gennaro. Bisognava «aver fede», spiega il testimone: allora si guariva.

Gli scongiuri sono sempre gelosamente custoditi. Raro poterne carpire
qualcuno, come è stato possibile appunto a Bedano. Il guaritore ordinava :

via la sidtiga dal garün
e che la manda nela scarfâtula,

letteralmente <via la sciatica dalla coscia e che la mandi nella vulva> : da

qui verisimilmente poi l'espulsione nella minzione; ma soprattutto
occorre far riferimento al potere apotropaico proprio della cosa oscena.
Si tratterà ad ogni modo di lezione logora. Morendo, il guaritore, che

segnava anche gli erpeti, ha trasmesso la sua forza alla figlia, che continua.
Nel Mendrisiotto gh'è quii che segna la sciatica cunt una vera, segnano la

sciatica con un anello nuziale, oggetto che entra con notevole frequenza in
procedimenti magici o comunque misteriosi. Da Poschiavo ci si reca

(1972) in un paesino sopra Tirano in Valtellina dove c'è un «sant' uomo»
che con spruzzi di acqua e con dei «segni» guarisce la sciatica. La sua
fama è diffusa in tutta la Valtellina. Interessante l'origine della sua
«facoltà» che secondo quanto sostiene proverrebbe da San Carlo Borro-
meo che l'avrebbe concessa in dono alia sua famiglia afflitta dalla

povertà5.

4 Cfr. O. Lurati, Superstizioni lombarde e leventinesi del tempo di San Carlo,
Vox Romanica 27 (1968) 229-249, in partie, p. 233, 239, 244. - Cfr. anche lo scon-
giuro per la sciatica usato a Torino di Sangro (Chieti) in Lares 27 (1961) 176s.
5 Cfr. la tradizione di una località siciliana (Cancelli) dove i membri di una famiglia
pretendono di possedere la facoltà di guarire la sciatica per dono fattone dai santi
apostoli Pietro e Paolo ai loro antenati (G. Pitrè, Curiosità di usi popolari, Catania

1902, p. 141-166, in partie, p. 149).

4



Frequentemente vengono «segnate» malattie délia pelle come erpete,
verruche (dial, porr), risipola ecc. Va citata dapprima la testimonianza di
una informatrice di Malvaglia che, fanciulla, tormentata da un noioso
dèru6, un eczema ribelle ad ogni cura del medico, ne fu liberata da una
vecchia guaritrice del luogo : « la vecchia, donna di gran fede, prese unpâm-

pan vergin, che Vera maifaagiüga, un papino vergine, che non aveva ancora
germogliato7, bruciacchio la punta e tenendo la mano sotto il grembiule
lo giro intorno alia parte malata, recitando uno scongiuro

postu prafunde

postu ne via

postu pert la streda

postu nipiü,

<che tu ti sprofondi (letteralm. <possa tu sprofondare>), vattene, che tu
perda la strada e non venga più>. Il male scomparve: Peva santanffou do
aveva sentenziato>, cioè <scongiurato>».

Nella zona di Chironico un tale guariva ul deruf e altre piaghe con segni
e preghiere misteriosi : particolare insolito le due candele accese davanti
alla piaga. A Claro permane il ricordo di una vecchia che «segnava» (o
«benediva», come dicono alcuni con un eufemismo) l'erpete con un
anello proveniente dal santuario di Re. A Preonzo vi è oggi un uomo
(55 anni) che segna i dèrbat e i rosipol, gli erpeti, la psoriasi, e le erisipole.
Assicura la gente della zona (1973) che un tale di Pollegio fa sparire i
porri (le verruche) anche a distanza. In altri luoghi continua, ad opera di

«gente pratica», la vecchia diffusa credenza che consigliava di guarire
l'erpete o la serpigine circoscrivendolo con l'inchiostro e disegnandovi
nel mezzo una croce. A Meride il guaritore che segnava la risipola diceva
al malato di prendere un cinque franchi d'argento e di farlo girare tre
volte : al guaritore andava poi un'offerta che perô egli passava a persone
bisognose o alia parrocchia.

Si fanno segnare anche altre malattie. Quelli del Mendrisiotto andavano

per esempio ancora verso il 1930 a Rovio a fa segna la pultrôgna, il rachi-
tismo, caratterizzato da una enorme tumefazione del ventre dei bambini.
La donna segnava la malattia e poi dava anche un olio con cui ungere
la pancia del piccolo malato, raccomandando di esporlo quanto possibile
al sole.

Interessanti la formula di scongiuro e le relative pratiche di identifi-
cazione uomo-vegetale8 per Poss favrü letteralmente d'osso febbrato> e

cioè il reumatismo (Sant'Antonio di Val Morobbia, primi decenni del
secolo. Mat. VSI). Si andava da una vecchia, digiuni, al mattino. La
vecchia prendeva una paglia con tre «ginocchi» cioè con tre nodi ('i

sginöcc de lapaia <i ginocchi della paglia, i nodi>) e domandava al malato:

6 Cfr. tic. comune derbat 'erpete' per cui REW 2580, FEW 3.46, DEI 2.1254.
7 Determinante è il ricorso a cose «vergini», credenza attestabile anche in altri
casi: cfr. Lurati come n. 4, p. 240, 243, 247. Per l'impiego della vite nella medicina
popolare cfr. HDA 9.334.
8 Per un caso parallelo di rapporto magico uomo-vegetale v. Lurati come n. 4, p. 235.

5



- Desi cuss a vurt fâl <dite cosa volete fare>.

Rispondeva il malato :

- IJoss favrü a v'oi fa taid, se vurî taiâll taiêll,
in nom di Diu perche l'oss favrü al vaga via,

d'osso febbrato voglio far tagliare, se volete tagliarlo tagliatelo, in nome
di Dio, perché l'osso febbrato vada via>. La vecchia ripeteva lo scongiuro
e al termine facendo il segno délia croce tagliavaun «ginocchio» (nodo)
délia paglia. Cos! di seguito con tutti e tre i nodi per tre mattine: l'am-
malato era presto guarito.

Ad Aranno vi erano due o tre donne che segnavano con la songia fata, con
il grasso di maiale, che non doveva essere salato : i fava siï tre balett e pöö
i gh fava sü i so preghier e dopu i i bütava dedré da la schena. Dopo due o tre
giorni il malato era guarito. Per curare gli ossiuri (vermi dei bambini) si

ricorreva a Gurro (Val Cannobina) a due o tre donne con poteri speciali,
dette strôlegh, che segnavano il corpo del bambino tracciando croci con
una moneta d'argento: i segnava i verman e questi scomparivano. Altro
metodo, sempre in Val Cannobina, a Falmenta, era quello del refe nel-
l'acqua. Una donna prendeva un bicchiere pieno d'acqua e vi metteva
sette o otto fîli bianchi e poi segnava i vermi pronunciando un pater
nostro a rovescio : se i fîli affondavano, i vermi scomparivano (R. Zeli,
Terminologia domestica e rurale délia Valle Cannobina. Bellinzona
1968, p. 105). Sistema quest'ultimo ancora in uso nel Comasco. Una

giovane sposa di Civello mi ha confidato di esser riuscita a liberare dai
vermi la sua bambina portandola da una donna che segnava secondo il
medesimo rituale.

Erano segnate anche altre malattie9 tra cui l'epilessia: ni maa brütt l'a
fann segnâ, ?na quell che gha l'a l'è so, l'epilessia la fanno segnare, ma quello
che ce l'ha se la deve tenere, osserva una informatrice di Balerna.

Fino a qualche anno fa si segnavano anche gli animali. Balerna 1935 circa :

dopo il parto una mucca non si regge più in piedi, è sfinita. Se ne deduce
che è «un'invidia» (maleficio dovuto a persona invidiosa). I proprietari
délia bestia vanno da una donna che segna e quando tornano la mucca
sta in piedi. Anche quando una mucca non dava latte la si faceva segnare.
L'informatrice non sa perô riferire esattamente in quanto la guaritrice o
il guaritore volevano restare soli nella stalla. Meride 1940 circa: un taie

segnava le bestie che si spelavano cosi come quelle che si erano azzop-
pate.

Le pratiche che siamo venuti segnalando per il nostro tempo stanno in
rapporto di ininterrotta continuità con forme antiche attestate nei secoli
scorsi. Nel Cinquecento il procedimento del segnare è di larga appli-

9 Non ho rilevato per le nostre zone l'uso, in passato, di segnare la tuberculosi, come
attesta per il Vogherese A. Maragliano, Tradizioni popolari vogheresi. Firenze
s. d. (ma circa 1963) p. 220, che ricorda una donna délia zona che segnava con un
osso di morto i malati di tuberculosi che a lei accorrevano numerosi, pronunciando
preghiere e scongiuri religiosamente ascoltati dagli ingenui clienti.

6



cazione. Basti rimandare alle ampie documentazioni riguardanti la

Lombardia e le Tre Valli provenienti dall'Archivio di San Carlo10. Di
quegli anni (1572) è anche questa lettera di San Carlo al curato della

parrocchia lombarda di Imbersago: «Rev. Curato. Vi concedo facoltà
di assolvere Bernardo da' Dosso dal peccato, in che è incorso per la

superstitione, che ha usata nel voler guarir dalla febre, ch'havea: ma se

la cosa è publica, lo farete stare un giorno di festa publica sopra la porta
della chiesa con una corda al collo, mentre si diranno le messe, e voi
essagerarete il fatto alio Altare con un sermone. Quando egli habbi

segnato la febre ad altri, ô insegnato ad altri il segnarla, lo farete far

duplicata penitentia. Il Signor sia con voi; di Milano il primo di marzo

1572» (Archivio Arcivescovile Milano, Sez. XIV, vol. 160, f. 193r.).

Documentato da un atto di visita pastorale lo scongiuro decrescente di
Camorino del 1597: «Modo che si fa a segniar le bestiame da un mal
che se dice rogna. In prima dicono, cosi: nel nome di Iddio et della
beata V. Maria che sia prima la sua mane inanzi alla mia et poi io so'

stato in monte Albano et trovai nove vacche montane di nove resto
8 di 8 resto 7 di 7 resto, 6 di 6 resto, 5 di 5 resto, 4 di 4 resto, 3 di 3

resto, 2 di 2 resto 1, di 1 resta meza una, di mezuna resto in uno quarto
di una cosi questo mal possa anichilar et in niente restar corne fa il sal

la matina di Natal nel disnar et se dice per 3 hate dicando doppo tre

pater noster et 3 ave Maria» (Archivio Vescovile Lugano, Visite Ar-
chinti, Pieve Bellinzona 1597, f. 405 r. e.V.).

Del 1606 l'accenno del prete Basso, che ebbe notevoli responsabilità
nelle Tre Valli: «Abusi nelle tre valli Leventina, Bregno e Rijvere.
Ancora alcuni perseverano con i segni superstitiosi in guarire mali ne
si puô haver testimoni y formar processo» (Archivio Arcivescovile
Milano, Fondo Tre Valli, vol. 56, f. 11).

Per gli anni attorno al 1669 si veda la raccommandazione del Vescovo
Torriani a proposito di San Pietro Pambio: «Il Vicario Foraneo col
Curato s'informi diligentemente se quei segni che fanno le donne di
questa parochia sopra gl'Infermi abbino niente del superstizioso, e

riferischi fra un mese» (Archivio Vescovile Lugano, Visite Torriani 1669

e anni successivi).

Documentazioni del «segnare» animali e persone e di scongiuri anche

per il Poschiavino nel 1672: «... una donna gli haveva insegnato:
thonchol bel thonchol, vestito de carne humana11; et che la segnia
con la saliva con il pollico, et poi che dopo la dice un pater et un avemaria
in honore della SS. ma Trinità...». Analoga un'altra, testimonianza

sempre del 1672 : «C'era una bestia ammalata nel guat12 et, la Giacomina
chiamata, nel signiarlo la piglio un cortello con signiarla et tagliarla in
due o tre logbi; et tagliava gib, et poi il cortello lo buttava in terra più

10 Cfr. Lurati come n. 4 p. 232, 233, 244, 246, 247, 248, ecc.
11 Lo scongiuro che iniziava toncol bis toncol e variant! ricorreva in area veneta come
risulta dai processi di stregoneria veneta pubblicati dal Dandolo.
12 Guat, termine dialettale per 'p°PPa'-

7



volte, 304 volte; ogni volta, che la tagliava lo lasciava cascare in terra
et diceva alcuna parole.» Appare come fossero messe al cavalletto e

condannate quali streghe persone che in termini moderni diremmo
«guaritrici». Si veda una ulteriore attestazione del 1672 che corrisponde
esattamente a quella di una odierna guaritrice rurale: «Chè una volta
una femmina, amida de quella che ef brusà13 chè eri ammalata et la me
disse :

Tanti me han nosà

Et tanti son guari:
Altro che tre cose ti pon guari :

Padre, Figliolo et Spirito Santo».

Et mi fè dir un pater o doi o tre... Et poi la me disse che la dovevi pagà
ben, ché la me haveva guarita» (G. Olgiati, Lo sterminio delle streghe
nella valle Poschiavina, Poschiavo 1955, p. 94-96, con altre documenta-

zioni).

Pianezzo 1698. Il curato del luogo lascia un elenco di «Abusi nella Cura
di Pianezzo, valle Morobbia, Pieve di Bellinzona... Abuso è quello
d'alcuni, i quali fanno certi segni, vulgo segnauri, come sarebbe mal di

rogna, foco selvatico testa aperta, veneno et simili che havendoli il
Cur0, prohibiti testualmente come cose superstiziose, nulla di meno tal
uni non s'astengono scusandosi che se non fossero boni non sortireb-
bero l'effetto délia sanità» (Archivio Vescovile Lugano, Visite Bonesana
Pieve Bellinzona 1698).
Interessante qui la motivazione addotta dalla gente. «Non
s'astengono...» e non se ne astengono neppur oggi, a secoli di distanza.

Tipo particolare di guaritore rurale anche il conciaossi (dial, consciaoss,

anche, come a Premana, medigoss) : nelle diverse zone ve ne sono tuttora
e più di uno. Vedi in proposito anche le notizie da un'inchiesta (1968)
a Campo Vico, fraz. di Morbegno (Valtellina). Le mie informatrici mi
parlano con ammirazione di un consciaoss abilissimo che vive vicino a

Morbegno. A conferma delle sue doti e délia sua autenticità di guaritore
raccontano che il padre di costui fu processato, ma che, posto davanti a

uno scheletro umano per vedere se davvero conoscesse le ossa, stupi
tutti dicendo che a quello scheletro mancava una falange in un piede
superando cosi ogni prova. Degno di nota che il figlio dell'attuale
conciaossi sia medico e che abbia appreso anche lui dal padre l'arte di
«metter a posto» le ossa.

Altro tipo particolare di guaritore rurale è la persona «pratica», che ha

conservato certi procedimenti particolari per preparare unguenti e

intrugli. Cosi ad Arogno è ricordata la pora Jacuma che preparava l'oli
da scürpi l'olio di scorpioni (sgl. sciirpiu) : la gente andava da lei a prov-
vedersene per curare le piaghe14. Caso analogo quello di una donna di

13 Zia di quella che avete bruciata.
14 Vedi n. 1.

8



Caviano che fino a qualche anno fa fabbricava Pimpiastrada usata contro
le morsicature di vipere: il segreto di fabbricazione era tramandato di
madre in figlia. Ricordiamo ancora che qua e là come a Campo Vico in
Valtellina le informatrici hanno accennato più volte a zingari guaritori.
Qui infine anche la testimonianza di come guariva la indigestione un
guaritore di Olivone. - Apri la bocca e aprila bena - ordinava al pa-
ziente. Poi, paffate, la cicca di tabacco che si era rimasticata a lungo se

la toglieva di bocca e la gettava nella gola del congestionato. Questi
receva e si liberava di tutto.

Una seconda grande suddivisione potrebbe comprendere i preti. Sono

ritenuti possessori di forze speciali, forse in quanto possono benedire

e ancor più esorcizzare, cosa che deve aver provocate profonda impres-
sione nel popolo15.

Non tutti i preti segnano, naturalmente. Sono solo in pochi a farlo.
Ne ho conosciuto uno, una decina di anni fa, nel Comasco. Viveva ad

A. ed era noto anche ai Mendrisiotti che hanno spesso conoscenti e

parenti oltre confine. Aveva una cinquantina d'anni. Non solo consigliava
infusi e tè da preparare con erbe che egli stesso si procurava e miscelava,

ma «segnava» anche. Tra il 65 e il 70 venni a conoscenza dell'esistenza
di due preti guaritori nel Mendrisiotto. Da uno di questi, un uomo

povero e molto buono, si va solitamente a chiedere una benedizione, ma
è sottinteso che la sua vale più di quella degli altri sacerdoti. Un mio
conoscente, quando il figlio si ammalô gravemente si rivolse a lui che,
benedetto il bambino, préparé anche une stomaghiröö (vedi stomaghîri).

Gli attribuiscono una forza particolare, ma si dice che non voglia farlo

sapere.

Don B. agisce pure nel Mendrisiotto. Ha 50 anni circa. La gente del suo

paese pretende che il Vescovo gli abbia proibito di segnare. Nell'estate
del 1972 sono andata parecchie volte da lui. Sono pochi a conoscerlo
nel Mendrisiotto. Le macchine parcheggiate davanti alla sua casa hanno

targhe soprattutto italiane: CO, MI, VA, BG. La sua saletta è spesso
piena di gente di media età, ma non mancano giovani donne e bambini
accompagnati da madri e nonne. Sono più numerose le donne, ma di

poco. Si è li nella saletta ad aspettare e dopo un primo momento di
diffidenza c'è sempre qualcuno pronto a raccontare il suo caso. Una donna
dice che Don B. è un santo. E mi racconta che le ha guarito il marito
ormai in punto di morte per un grave infortunio di lavoro. Un'altra
mi mostra il suo bambino che si è addormentato su una sedia. E, secondo

lei, già una prova del potere del prete. La sola vicinanza ha fatto si che

15 Ancor oggi i vecchi parlano spesso di preti che bdtan la fisica e quando parlano
maie di un prete si riparano dietro la frase a lassa stâ quell che i manégian. Questa
paura del prete e dei suoi poteri misteriosi non è perô solo dei vecchi. Ancora ultima-
mente una signora di trentasei anni, di media cultura, poichè facevo dell'ironia sulle
capacità di guaritore di un prete avvertiva «fa' attenzione di non attirarti qualche
maledizione... la veste nera tinge». Per più ampie notizie sull'argomento v. O.Lurati,
Il prete nelle tradizioni popolari, SAVk 68/69 (1972 11})

9



il bambino, che non sta mai quieto, si sia addormentato. Sono Ii ad

accompagnare una conoscente che soffre di mal di testa. Veniamo
ammesse nello studio. Don B. fa recitare alla malata la preghiera della

penitenza («O Gesù d'amore acceso...»). Il prete intanto le preme le

mani con forza sulla fronte, su tutta la testa, le braccia, le spalle, le

ginocchia, le gambe. La donna gerne in preda a forti dolori. Talvolta
grida corne se non potesse più sopportarli. II prete non smette di recitare

preghiere : ha in mano un piccolo crocifisso e un pezzetto di pergamena
ripiegata, annerita dal tempo e dall'uso. Quando termina ha l'aria estrema-
mente affaticata. Domanda alia donna : - C'è qualcuno che le vuol male
Le spiega che si tratta di un maleficio molto grave, di cui sarà difficile
liberarla. Le dà una bottiglia d'acqua raccomandandole di berne spesso.
La malata dovrà tornare ancora. Posiamo un'offerta sullo scrittoio dove
ci sono alcune fotografie di malati. II sacerdote cerca infatti di agire
anche a distanza «lavorando» su fotografie. La gente va da lui per farsi

«segnare», ma verisimilmente questi li esorcizza.

Interessante è che a M., paese di cui è parroco, vi è un santuario sorto
nel luogo in cui secoli fa si dice sia apparsa la Madonna a due giovani
ossesse milanesi che avevano intrapreso il viaggio sin li per farsi esor-
cizzare dal prete del villagio.

Ancora sul ricorso al prete che segna. A Personico permane (1972) il
ricordo del curato Rodoni che segnava gente e bestie, oltre a fare i
cosidetti «respensori» (sic) perché si trovassero bestie perse: nel frat-
tempo perù occorreva cercare anche personalmente. A Cavagnago mi
si spiega (1969) che iporr i li mei a ifann signe daifrei 0 da quaidün, i porri
sulle mani li fanno segnare dai frati o da qualcuno, a Balerna (1969)
che gh'eva di prêt che favan guari Vinterigia (sic) ; nel Comasco ul fögh da

SanfA.ntoni la fan benedi di prêt, la rosipola lafan segnâ di ddnn 0 di prêt.

Quanto all'origine e alle componenti del segnare, si dovrà pur parlare in
termini di discendenza dalle forme religiose. Parecchi sono gli elementi
che inducono a ritenere il «segnare» dei guari tori rurali forma desunta
e imitata dall'esorcismo canonico (cfr. per la congruenza terminologica
anche dial. tic. va a fatt segnd <va a farti esorcizzare dal sacerdote>): un
tentative di appropriarsi del misterioso operare del prete che il popolo
doveva vedere nel passato ben più frequentemente di oggi. Lo stesso

va detto degli stomaghitt o stomaghiröö, fabbricati e distribuiti anche dai

laici, che altro non sembrano essere se non la decadenza dell'involtino
contenente reliquie ed orazioni che si porta al collo per devozione (v.
dial. tic. agnüss VSI 1.41 e cfr. a Mesocco stomighireu <specie di agnus di
seta che si mette sul petto dei neonati quasi come amuleto>). Della deriva-
zione religiosa del segnare testimonia ancora il fatto che esso sia accom-

pagnato di regola in passato come oggi da preghiere. Né va infine tras-
curata la prova d'ordine storico dell'accanimento con cui le autorità
religiose combattevano la pratica del segnare (i documenti del tempo di
San Carlo sono espliciti in proposito): esso indica chiaramente come il

10



segnare apparisse «abuso», adulterazione e stravolgimento di pratiche
religiose, forma di svaligiamento délia religione a fini magici16.

Un fatto è chiaro. Molte espressioni di vita popolare sono andate scom-
parendo e sono ormai vive solo nel ricordo degli inziani: una almeno

résisté, la medicina popolare e non solo tra anziani, ma anche tra gente
di mezza età; e il grado di vitalità è notevole. Continuano i più diversi
ricorsi, i gesti e le pratiche magiche, si continua a «segnare». Connessa

com'è ad un'ansia universale e di ogni tempo come la paura délia malattia,
la medicina «altra» continua: non con l'intensità del passato, ma certo
con una radicatezza e con una frequenza che vanno di gran lunga al di
là di quanto si crede normalmente. La differenza rispetto al passato è

perô che un tempo il ricorso al guaritore rurale era immediato, regolare,
usuale, ora invece, di regola direi, ha carattere d'emergenza: quando la

medicina ufîîciale si dichiara sconfitta o parla in modo poco convicente,
allora subentra questa forma di medicina popolare: è allora che si fa

viva la richiesta di protezione psicologica di fronte alla straordinaria

potenza del negativo.

Non è perô sempre necessario arrivare a situazioni estreme per sentirsi
indotti al ricorso al guaritore. Basta che la cura del medico non abbia
esito nel tempo sperato, basta che un pur piccolo disturbo metta a prova
la nostra pazienza ed ecco che ben presto si è sulla strada per il
guaritore17.

Il permanere di questa propensione è comunque chiaro segno di una
condizione culturale e di una certa forma mentis. Il fatto non si configura
mai, a livello personale, in un conflitto tra «magia» e «razionalità».
Colpisce la facilità con cui queste pratiche vengono accettate come se

fossero normali.

Interessante anche la posizione psicologica del guaritore, in particolare
la sua sicurezza. Egli non dubita che le stesse cause produranno sempre
gli stessi effetti, che l'esecuzione esatta délia cerimonia accompagnata da

appropriate parole magiche sarà inevitabilmente seguita dal risultato

16 A conferma délia volontà di imitazione deU'esorcismo canonico da parte di
quello extracanonico puô ancora essere addotto un documento del 1505 délia Valle
di Fiemme. È processata una donna, Barbara, accusata di stregoneria. Tra l'altro
ha segnato i bambini ammalati di senega (vermi délia fasciola hepatica): «...noto-
rium est, quod ipsa Barbara signavit pueros per ipsam intîrmitate[m] senega».
Interrogata dice: «Quello che ho fatto, ho fatto per amor di Dio, et secondo che
Dio è andato segnando per el mondo, cusi ancora ella ha voluto segnare in el nome
del Padre, et Fiolo, et Spiritu Sancti, Amen. Et segnata a questo modo tolta una
creatura sora una pala et catzata in el furno e poi cavata fôra in el nomo del Padre,
Fiolo et Spiritus Sancti, Amen, de' tali sono morti et'tali guariti. Che voll che faza
mi? Quel che ho fatto, ho fatto per bene» (Archivio Trentino 9 (1890) 84).
17 Breganzona 1968. Una ragazza (14 anni) cade a ricreazione. Le si gonfla un piede.
L'accompagno all'ospedale dove viene medicata. Vi ritorna poi parecchie volte.
Il piede c sempre gonfio. Dopo un po' di tempo incontro la ragazza e mi informo.
- Va meglio - mi risponde. - Sono stata da una donna a Massagno e ora va meglio.
Mi ha messo, là dove il dolore era più forte, due centesimi di rame e mi ha fasciato il
piede - racconta con la maggior ovvietà la ragazza. Ma soprattutto istruttivo il
caso del professionista indicato per il seguito.

11



voluto. Stessa sicurezza infine sul fatto di possedere il dono. Bisogna far
stato délia sincerità del guaritore rurale. La garanzia più sicura della
sincerità è la nozione di «dignità», di «missione da compiere». E impen-
sabile che ci si rifiuti di raccogliere l'eredità di un genitore guaritore.
Da qui anche l'affanno di trovare un successore prima di morire, sia nella

famiglia, sia, in mancanza, nel cerchio dei conoscenti. II guaritore di
tradizione è cosciente del suo privilegio, del suo potere: Ii rispetta; nel
medesimo modo si comporta il malato. Non c'è nel guaritore rurale

l'aspetto di imbonitore, di ciarlatano che hanno certe figure di guaritori
e maghi più moderni a più «cittadini».

Un gruppo che mi sembra di poter far seguire è quello dei guaritori
mistici. Si tratta di solito di frati o suore (talora pretesi veggenti).
A questi si ricorre, come pure ai preti, con maggior fiducia, di questi si

parla con maggior libertà perché ci si sente assolti da qualsiasi sospetto
di superstizione. I guaritori mistici per le nostre zone sono di solito
italiani. Il più famoso di questi è stato Padre Pio di cui il popolo ha fatto

spesso un uso superstizioso18. In questi ultimi tempi nel Mendrisiotto e

nel Luganese si ricorre sempre più spesso a un frate italiano, della zona
di Recanati, che «vedrebbe» la Madonna. Fra P. ha circa 50 anni. Figlio
spirituale di Padre Pio, fréquenta i corsi di teologia per diventare sacer-
dote. Lo incontriamo dai signori V. di B., ricchi commercianti, dei

quali è spesso ospite. Quando il frate arriva si radunano in casa dei signori
V. molti amici del frate, gente (anche qui donne e uomini di media età)
che lo ha conosciuto in un momento di particolare bisogno, di solito
malattie, ma anche nécessita di carattere morale o economico, e insieme
al frate si raccolgono in preghiera. Poi ognuno viene ricevuto privata-
mente ed espone la proprie necessità. Il ceto della gente che si rivolge a

questo frate è diverso da quello che fréquenta Don B. di M. o la guaritrice
di B. Sono impiegati, commercianti e perfino qualche professionista.
Uomo molto buono, pieno di pietà per le miserie umane, fra P. consiglia
di pregare che al resto ci pensa lui. E fin qui si mantiene perfettamente
entro i limiti della sua missione. Ma stupisce una «storia» che lo riguarda,
riferitami dai protagonisti stessi.

Un ricco professionista anela da anni ad avere un figlio. La moglie, final-
mente incinta, corre pericolo di abortire. Il marito si rivolge allora al
frate che assicura aiuto e che gli suggerisce di recarsi in un certo paese del-
l'Emilia, ad attingere acqua ad un certo ruscello per portarla da bere
alla moglie. L'uomo parte a prender l'acqua lontana trecento chilometri
e più. Ma il caso ha un suo lato grottesco. Panciuto com'è fa fatica a

chinarsi al ruscello e un amico imbottiglia l'acqua per lui. Se non che

ormai a metà strada l'atroce dubbio: e se l'acqua avesse effetto solo se

raccolta personalmente dal marito?: dietro front e nuova raccolta.
Unico adeguamento al nostro tempo: filtrare l'acqua perché présenta
tracce di fango.

18 Un esempio tra cento: alcuni anni fa a Balerna a un uomo ritenuto inguaribile
per un cancro al fegato fu consegnato da un amico un guanto di Padre Pio con il
consiglio di passarselo su tutto il corpo.

12



Questi ultimi anni1' segnano il passaggio dal guaritore rurale, popolare,
a quello «borghese», cittadino, e sovraregionale, che ha il «fluido» o
al «radioestesista»20. Ma con ciô usciamo dagli aspetti tipicamente
locali ed arriviamo in un settore borghese e direi «generale» (basti pen-
sare che in Italia ad un calcolo approssimativo i guaritori sono oltre dieci-

mila) si che basterà rilevare l'esistenza anche da noi di guaritori «mo-
derni», in parte ticinesi ma soprattutto direi forestieri, italiani, francesi,
svizzeri tedeschi21. Guaritori questi che spesso sono (o tendono ad

essere) una specie di professionisti con targa alla porta: ben lontani dal

Nonn che lavorava nella casascia. Il passaggio è dal guaritore tradizionale,
che si metteva a disposizione del popolo accettando piccole offerte a

seconda delle possibilità del malato, al guaritore professionista con un
onorario ben preciso (20-30 franchi per consultazione). Parlando con
la gente si ha l'impressione che compari sempre più spesso questi guaritori

ai medici, che Ii ritenga rappresentanti di una medicina ancor miste-
riosa ma che non tarderà ad avere il suo riconoscimento22.

Accanto alla progressiva urbanizzazione délia nostra società promuo-
vono il prevalere dei guaritori moderni anche ragioni d'ordine psico-
logico e di prestigio sociale : ricorrere al guaritore di tradizione e ai suoi
stomaghiröö sarebbe squalificarsi socialmente, far atto di superstizione ;

non fa invece difficoltà o ne fa molto meno ricorrere al guaritore mo-
derno alieno almeno esternamente da ogni oscura pratica e i cui procedi-
menti hanno una apparenza di scientificità.

10 Un precursore: a Poschiavo nel secolo scorso ebbe fama di guaritore o corne si
diceva di «ipnotista» e di «magnetizzatore» certo Francesco Regazzi per cui cfr.
Aim. grig. it. 1933, p. 82ssg.
20 Vi sono varie persone anche da noi che fann ul pendolin. Tra questi anche preti. -
Diversi i casi dei «maghi», i più esteri, alcuni locali, come uno a Lugano chiromante
e preparatore di oroscopi, consigliere di cuori incerti ed ansiosi, di mogli sospettose,
di giocatori, di neoricchi in dubbio se intraprendere un viaggio o meno, di direttori
di banca aile prese con operazioni delicate ecc. : egli rifiuta decisamente ogni attività
che potrebbe avvicinarlo ai guaritori.
21 Riferisce il Giornale del Popolo del 18.1.1973: «Il mal di... fumo. Un guaritore
di fumo argoviese sceso all'Albergo Moro di Ascona, ha avuto fra il sabato e la
domenica ben duecento incalliti fumatori, desiderosi di cessare il fumo délia siga-
retta. A mezzo ipnosi con applicazioni delle mani sulla fronte e sui polmoni com-
piva la sua opera in pochi minuti e contro versamento di fr. 50. Abbiamo avvicinato
uno di questi clienti e ci ha assicurato che almeno per il momento la voglia del
fumo gli era scomparsa; vedremo poi se il metodo ha dato buoni risultati o se si è

trattato solo di un palliativo».
22 Fino a pochi anni fa ad es. c stato assai attivo a Lugano un guaritore professionista

francese: per particolari ragioni ha dovuto trasferirsi a Ponte-Tresa Italia. La
gente ne ha subito dedotto una persecuzione da parte dei medici ufficiali per gelosia.

G


	Guaritori popolari e magia del "segnare"

