
Zeitschrift: Folklore suisse : bulletin de la Société suisse des traditions populaires =
Folclore svizzero : bollettino della Società svizzera per le tradizioni
popolari

Herausgeber: Société suisse des traditions populaires

Band: 58-59 (1968-1969)

Artikel: Appunti sulla Settimana Santa e la Pasqua nel Ticino

Autor: Lurati, Ottavio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1005472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1005472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ottavio Lurati

Appunti sulla Settimana Santa e la Pasqua nel Ticino

Le costumanze e i riti che il particolare significato délia Pasqua ha pro-
dotto nelle zone ticinesi e lombarde costituiscono un complesso forse
meno ricco ed appariscente di quello natalizio1; non di meno non sarà

superfluo accennare almeno agli usi più significativi, anche in considera-
zione delle recenü dispositioni liturgiche, che di mold hanno segnato o

per lo meno sancita la definitiva scomparsa. Nel ciclo liturgico pasquale
si intégra la settimana santa, intensamente drammatizzata nei Vangeli e

nel rituale cristiano ; da questa sarà necessario prendere 1'avvio, per sof-
fermarci più che sull'ufficio delle tenebre, tenuto all'imbrunire con lettura
di salmi e récita del Benedictus e generalmente noto, sulla singolare pra-
tica, viva ancora alcuni decenni fa in Calanca, di mangiâ ul corp dol Signor.
II giovedi santo in commemorazione dell'ultima cena, il sacerdote bene-
diceva il pane e il vino, che venivano consumati comunitariamente in
chiesa, il pane distribuito tra i banchi dal sagrestano, il vino dal parroco,
alia balaustrata, da un calice comune. Scomparsa da qualque anno anche
la processione che, conclusa la funzione del giovedi santo, i fedeli di
Claro organizzavano attraverso i sentieri meno frequentati della regione
per «cercare il Signore», il tabernacolo rimasto aperto lasciando pensare
ad una fuga. Si spiegava che Gesù, sentendo avvicinarsi la morte, cercava
amici fedeli che lo accompagnassero al Calvario. La processione sostava
ad ogni oratorio per una breve preghiera. In passato quando ancora si

allevavano i bachi da seta, se la Pasqua era alta, cadeva cioè in aprile, le

donne portavano in seno durante questa funzione le uova dei bachi perché
si schiudessero più presto e dessero bozzoli grossi e di valore. Si è

invece mantenuto sino ai nostri giorni lo strepito dell'ufficio delle
tenebre del giovedi: ad un cenno dell'officiante o del sagrestano i pre-
senti si danno a battere con bastoni e mazze il pavimento e i banchi. In
Occidente, l'uso risale per lo meno al secolo IX. Symphosius Amalarius,
un autore francese cui si deve un trattato di liturgia di particolare intéressé
storico ed etnografico, riferisce che al momento delle Tenebre ci si ac-
contenta del suono di pezzi di legno in ricordo dei primi cristiani rifugiati
nelle catacombe e non per mancanza di campane di métallo e che si tratta
di un uso antico. Da noi esso è variamente interpretato : secondo alcuni
si imitano i Giudei nel loro crucifige, altri intendono battere i carnefici di
Cristo, da qui il nome di batt i giüdee (passim), batt I'ufipi (Loco), batt
barabân, batter Barabba (zona di Pavia e Vogherese), secondo altri si

commémora l'arresto di Cristo nell'orto nel Getsemani ad opera dei Giu-

1 Cf. «Natale nella tradizione della Svizzera Italiana» in Schweiz. Archiv für Volkskunde

62 (1966) 151-159.

5



dei armati di bastone; sono forse più vicini alia originaria motivazione
coloro che vi intendono rappresentare la confusione e lo sconvolgimento
prodottisi alla morte del Cristo.
Dal giovedi mattina le campane tacciono: a sa stela i campann (Luganese).
Si pretende che siano «andate a Roma a prendere 1'alleluia»; non ripren-
deranno a suonare che al sabato. Non si sa da quando dati la proibizione
di suonare la campane per commemorare il periodo di tempo trascorso
tra la morte di Cristo e la risurrezione. È solo nel sec. VIII che a Roma,
a un momento assai mal determinato, si interrompe a questo scopo il
suono delle campane. E interessante notare lo sfruttamento a fini pratici,
sulla base del principio magico délia similarità, di questo periodo di silen-
zio : qua e là, corne ad esempio nel Mendrisiotto, le zucche devono essere
seminate mentre le campane sono mute, se si vuole che diano frutti ab-

bondanti e non « corrano » troppo sfogandosi solo in foglie : planta la güca,

quand la campana Fe müta.

Durante questo tempo i segnali delle funzioni e anche del mezzogiorno
sono dati dai ragazzi che a frotte percorrono il paese. Si servono per i loro
richiami di due tipi di strumenti. Nella raganella il rumore è prodotto da

una assicella che, quando alio strumento è impresso un movimento rota-
torio, batte con violenza sui denti délia ruota di legno montata sul manico.
La tabella o battola è invece composta di un'assicella rettangolare di legno
duro, con incastrato al centro un supporto che assicura una mazza, pure
di legno, che ruotando a semicerchio, batte ripetutamente con un rumore
sordo, ben diverso da quello stridulo délia raganella, sull'assicella stessa.

Vi è anche un'altra variante, una tavoletta di legno con maniglia, su cui

sono applicati dei ferri mobili che, scossi, danno un forte rumore. Per

questi strumenti, il dialetto conosce tutta una gamma di termini, per lo

più di ragione onomatopeica : gri-gra, ghira-ghera, ticch-tacch, careca, baciocch,

bisbia, vergacra, ecc.

Singolari certi annunci, come quello di Arogno per l'avemaria : a sunarèm

Favemaria, madré di Dio, dal nos Signor, che Fe mort in cros par nüm pecator o

quello di Lamone che si svolge addirittura in una nenia : Aimarla per nost

Signur, che Fe mort in su ra Crus; su ra Crus e ra corona, Aimaria par ra Ma-
dona; ra Madona Fe naia in Ciel a truvaa San Michel; San Michel Fe crucefiss,

Aimaria par Paradis; Paradis Fe da tücc i Sant, Aimaria par tüti quant.
Più concreti i richiami del mezzogiorno : mesdi, polenta per mi, chi che ne

gh ria ch'i staga inscl, mezzogiorno, polenta per me, chi non ne ha resti
senza (Fescoggia), meqpdl, megpdl, chi gria migna fam che i staga inscl,

mezzogiorno, mezzogiorno chi non ha fame se ne stia cost (Rovio).
Sempre il giovedi, se appena è possibile, si fa la visita di sett ges, si visita
cioè il Santissimo in sette chiese (là dove ve ne sono in tal numéro corne
a Giornico, altrimenti tornando più volte alla stessa chiesa) seguendo in
qualche modo il calvario del Cristo. Nel Comasco e nel finitimo Mendrisiotto

è di prammatica nâ al Giuvedi sant a Com, andare al giovedi Santo
di Como dove il miracoloso Crocifisso è esposto da mercoledi a venerdi :

le donne fanno a gara per poterlo toccare e soprattutto per posarvi sopra
per un momento giupponcini e indumenti, che acquistano forze taumatur-
giche ; in tempi di più fiorente allevamento dei bachi, sulle bancarelle era

6



offerta in vendita la carta di cavalee, la carta per il letto dei bachi, che suc-
cessivamente veniva fatta benedire perché il culcinasc, il carbonchio non
insidiasse l'allevamento.
Notevole la credenza che, analogamente al Natale, il vino bevuto il
venerdi santo si trasformi in altrettanto sangue : in dal venardi sant, al vin

al va in sangh (Brusio) : e, si badi, l'espressione non va intesa in senso figurata

(quasi «va in altrettanta salute»), ma in senso proprio, come reale
trasformazione di sostanza. Cost come per il Natale, anche qui è da esclu-
dere un originario riferimento alla transustanziazione della messa. La
credenza si spiega dalle tendenze magico-mitiche di cui è profondamente
impregnato l'animo popolare, che attribuisce a tempi e ricorrenze di ri-
lievo misteriose forze e prodigiosi avvenimenti.
La particolarità della giornata e le sue misteriose forze sono messe a pro-
fitto per le piccole nécessita della casa : a Caviano si suggerisce o piuttosto
si suggeriva che per liberarsi dalle cimici del letto bisognava farle uscire
durante la messa del venerdi : el venerdi sant begna picâ la lecera per fa andâ

fora i scimes in temp de la messa. In questi gesti impressionano la familiarità
con cui ci si accosta all'atto religioso e la facilità con cui la superstiziosità
usa e dispone del «religioso» e cioè dei valori che pur pretende di ricono-
scere come i più alti, asservendoli a fini dei più umili e a momenti vili.
Nè vale l'obiezione che si tratti di gesti superficiali mantenuti più che

altro per tradizione, perché chi da tempo si occupa di osservazioni etno-
grafiche sa quanto siano radicate, almeno in certi strati della popolazione,
siffatte manifestazioni.
Merita menzione una serie di immagini relative al venerdi santo. Dalla
messa senza consumazione, la messa siicia o seca, che si celebrava in quel
giorno, l'immagine: l'è cume la messa du venerdi sant, di cosa senza capo
nè coda. Con riferimento aile chiese spoglie: biott comè venerdi sant, di
luogo spoglio e squallido (Lodrino), fè venerdi sant, sgombrare una casa

del mobilio e degli utensili (Osco) e con giuoco di parole tra «magro»
astensione dalle carni di obbligo in quel giorno e «magro» non grasso,
l'espressione di Cimadera : la spo mangiâ al vernardl santé, di persona magra
e stecchita.

Agli scüröö, ai «sepolcri», in cui certo gusto popolarmente barocco trova
la sua compiaciuta espressione nella profusione degli ornamenti, è intera-
mente dedicato in questo stesso numéro un altro articolo; basterà per-
tanto un accenno cosi come per le processioni storiche e devote, la bene-

dizione dell'acqua e del fuoco (ai tizzoni benedetti è attribuita benefica
efficacia contro la grandine) tenuta il sabato santo.

Citeremo piuttosto un'altra connessione tra religione e bisogni contin-
genti, quella diffusa in tutto il territorio che dalla lettura attenta e devota,
fatta talora ginocchioni, del «Passio» promette l'immunità dalle vipere
durante l'intera stagione estiva che sta per aprirsi.
L'abitudine di bagnarsi gli occhi con l'acqua benedetta ed eventualmente

con l'acqua sorgiva al momento in cui si sciolgono le campane, tuttora
ben radicata, dériva da un'antica concezione che reputa sacre tutte le

acque in quel momento. Pratiche e credenze esattamente della medesima

natura sono documentate in altre regioni per il primo di maggio, per San

7



Giovanni, per Natale e Capodanno. La loro integrazione nel ciclo pasquale
è dunque meramente episodica, motivata certo in parte dal carattere
sacro del periodo, ma soprattutto da sopravvivenze del culto delle acque
e delle sorgenti.
In questo ordine di sopravvivenze precristiane rientra anche l'abitudine
di legare le piante da frutta con un mannello di paglia, con una cordicella
o anche con un semplice filo di refe quando le campane suonano di nuovo
al sabato santo : el sabo sant begna ligâ i piant in temp ch'u sona i gloria, per
fagh tegni ifrüt dürant rann, se da no i i lassa nâ (Caviano). Occorre insomma
« legare » i fiori che la pianta porta in quel momento, si che non cadano,
salvando cosi i frutti. A Cavergno, se si vuole assoluta garanzia di suc-

cesso, il gesto propiziatorio va eseguito in gara con il tempo: occorre
uscire di chiesa al primo tocco di campana, correre nelle campagne, legare

gli alberi ed essere di ritorno in chiesa prima che le campane cessino di
suonare. Per lo stesso motivo nel Luganese i bambini corrono sui prati
a brasciâ i piant, ad abbracciare le piante e un pô dappertutto si seminano

campi e orti.
Venendo finalmente a Pasqua, è forse di qualche interesse notare che un
tempo persino il potere civile interveniva con ordini speciali affinchè
tutti ottemperassero al precetto pasquale. In proposito non sono rare le

gride dei landfogti, come questa emanata a Mendrisio nel 1549:
«Volendo il molto magnifico Signor Jacobo Merz di Svitio honorabile
del borgo de Mendrisio Podestà, provedere alla salute delle anime de soi

subditi, perô in virtù délia présente si comanda expressamente a qualun-
che persona si maschio corne femina intendendo perô quelli che sono già
pervenuti alli anni délia discretione, che in termino di giorni 8 doppo la

publicatione délia présente crida, vogliano et debbino con effetto confes-
sarsi et di poi con quella débita reverentia et devotione, che si richiede
a uno tanto sacramento comunicarsi, sotto pena di scuti deci per acca-
duna persona. Datum Mendr. die XXV maij 1549»2.
Per quanto di primo acchito la distribuzione di uova a Pasqua possa
sembrare recente (la si direbbe quasi introdotta dal mondo tedesco) pure
essa è in realtà assai antica. Un documento lomb. del 1567 attesta «la
beneditione delle ova alla Pascha et d'altre cose magnative». Essa sembra
continuare ancora oggi a Soazza dove, il giorno di Pasqua, ogni famiglia
porta in chiesa una ciotola di sale con nel mezzo un uovo e un ramoscello
d'ulivo perché il parroco li benedica.

Biglietti distribuiti ai fedeli delle nostre terre nel sec. XVIII al momento délia comu-
nione pasquale. Nella settimana successiva, il parroco passava a ritirarli per controllo.
1 bigliett da Pasqua qui riprodotti per cortesc conccssione dell 'Archivista délia Curia
Don Giuseppe Gallizia provengono da Origlio e da Ludiano.

2 Arch. Cant. Bell.-Fondo Torriani-Att. Landf. n. 79.

8



ä»——«' «Ä ;àff : î'Ilif-ï'SfSiSïlHt
-

'mm

9



Le discussioni sull'origine sono argomento non del tutto risolto. Nulla
perô permette di affermare che il dono delle uova a Pasqua sia una soprav-
vivenza dell'antichità classica o germanica o di una cerimonia fécondatrice
e moltiplicatrice di primavera. L'opinione ormai generalmente ammessa
connette l'abitudine alla Quaresima. A partire dal sec. IV la chiesa proi-
bisce l'uso delle uova durante la quaresima. Una gran quantità di uova
veniva cosi a trovarsi accumulata per Pasqua, donde il loro abbondante

uso. Le uova, in particolare sode, compaiono su ogni tavola. Nel Mendri-
siotto per l'occasione si prépara la fritada di erbett, frittata anche di trenta
e più uova, con aggiunta di erbette, foglie di primule, erba amara, spinaci
e uva passa ; la si cuoce in un tegame di rame rivoltandola spesso perché
riesca bene e molto alta. A Caneggio la fritada a la disperada è cotta sulle
fiamme dell'ulivo ormai secco dell'anno precedente.
A Brissago, almeno in passato, le uova deposte il giorno di Pasqua erano
conservate per gli emigranti, che cosi sarebbero stati preservati da ogni
pericolo. Per lo stesso motivo i contadini délia piana vogherese appen-
devano aile piante di salice dei loro poderi cestelli di uova con una botti-
glietta di acqua benedetta, un ramoscello d'ulivo e un piccolo cero. A
Poschiavo e in Val Bregaglia il lunedi di Pasqua i ragazzi vanno con i
genitori nei prati a batt i öfa gettare in aria le uova fin che tutte sono rotte :

rimangono poi nei prati per la prima colazione all'aperto. Analoga abitu-
dine nella pasquiröla del Mendrisiotto, tenuta anch'essa un tempo il lunedi
dell'Angelo.
Non ci soffermiamo suH'agnello, cibo tradizionale un tempo, oggi sosti-
tuito dal capretto. Ricordiamo piuttosto in proposito che nelMendrisiotto,
nel Luganese e nel Poschiavino, i genitori del bambino battezzato per
primo nell'acqua lustrale rinnovata a Pasqua usavano offrire e offrono
ancora al sacerdote un agnello o un caprettino vivo, inghirlandato a festa :

quii che bateqan parprim dopu Pasqua, a tocan purtagh un cavrett alprêt (Salo-
rino). A questo riguardo, dalla credenza di un rapporto da analogo ad

analogo dériva il pregiudizio di Brissago che il neonato che o romp
Vaqua del batisteri, che rompe l'acqua del battistero, cioè che viene battezzato

per primo nell'acqua benedetta il giovedi santo, è destinato a sciupare
tutto quello che gli capiterà tra le mani3. Notevole la superstiziosa asten-
sione dal cibo praticata a Pasqua (come risulta da una raccolta manoscritta
di «abusi» lombardi eseguita per ordine di San Carlo attorno al 15 60, che

mi è stato dato recentemente di ritrovare) per evitare durante tutto l'anno
le febbri: «il giorno di Pascha far quadragesima4 per non haver febre

quel anno».
Dei tradizionali dolci locali ricordiamo la resta del Mendrisiotto e del Co-

masco, pane di forma oblunga, segnato in origine trasversalmente di
dodici linee, fatto di pasta con farina, uova, zucchero, Sultanine, un tempo
con all'interno un'asticciola perché non si spaccasse; oggi è sempre più
sostituita dalla colomba di pasta dolce, a foggia di uccello con le ali spie-

3 Cfr. Vocabolario dei Dialetti délia Svizzera Italiana 2. 272.
4 Si noti lo sviluppo di senso di «quadragesimat>, propr. «periodo di quaranta giorni»
(e poi «quaresima») a «digiuno».

10



gate, talora con un uovo (o un simbolo di uovo) nel mezzo, prodotta su
scala quasi industriale.
Un ultimo accenno ai proverbi meteorologici : Pasqua la vegn quand la ga
n'a vöia, ma la vegn sempru cula föia, Pasqua viene quando ne ha voglia, ma
sia essa bassa o alta, segna sempre l'inizio délia primavera (Viganello),
quand mar.% al toco gni Pasqua gni Carnavee, l'è um catif ann da regolee, quando
marzo non tocca, non ha nè Pasqua nè Carnevale sarà un anno difficile da

governare (Claro) ; benefica la pioggia di Pasqua : se lpiöfal dl da Pasqua, i
cavalee i va in fügascia, se piove il giorno di Pasqua i bachi da seta faranno

un bel bozzolo grande e giallo come una focaccia (Rovio), j" o pïov el di
da Pasqua, o s fa tant vin come aqua, si fa tanto vino quanto acqua (Gerra
Gamb.), s alpi'ov a Pasqua püssee äga che frasca, se piove per Pasqua, più
uva che pampini (Rancate). In proposito va tenuto présente il valore
quasi di incantesimo attribuito un tempo ai proverbi meteorologici in
virtù del principio magico che dire una cosa serve a favorirla e anzi a

provocarla.

ii


	Appunti sulla Settimana Santa e la Pasqua nel Ticino

