Zeitschrift: Folklore suisse : bulletin de la Société suisse des traditions populaires =
Folclore svizzero : bollettino della Societa svizzera per le tradizioni
popolari

Herausgeber: Société suisse des traditions populaires

Band: 58-59 (1968-1969)

Artikel: Appunti sulla Settimana Santa e la Pasqua nel Ticino
Autor: Lurati, Ottavio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1005472

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1005472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ottavio Lurati
Appunti sulla Settimana Santa e la Pasqua nel Ticino

Le costumanze e i riti che il particolare significato della Pasqua ha pro-
dotto nelle zone ticinesi e lombarde costituiscono un complesso forse
meno ricco ed appariscente di quello natalizio'; non di meno non sara
superfluo accennare almeno agli usi pit significativi, anche in considera-
zione delle recenti dispositioni liturgiche, che di molti hanno segnato o
pet lo meno sancita la definitiva scomparsa. Nel ciclo liturgico pasquale
si integra la settimana santa, intensamente drammatizzata nei Vangeli e
nel rituale cristiano; da questa sari necessario prendere ’avvio, per sof-
fermarci pit che sull’ufficio delle tenebre, tenuto all’imbrunire con lettura
di salmi e recita del Benedictus e generalmente noto, sulla singolare pra-
tica, viva ancora alcuni decenni fa in Calanca, di mangid ul corp dol Signor.
Il giovedi santo in commemorazione dell’ultima cena, il sacerdote bene-
diceva il pane e il vino, che venivano consumati comunitariamente in
chiesa, il pane distribuito tra i banchi dal sagrestano, il vino dal parroco,
alla balaustrata, da un calice comune. Scomparsa da qualque anno anche
la processione che, conclusa la funzione del giovedi santo, i fedeli di
Claro organizzavano attraverso i sentieri meno frequentati della regione
per «cercare il Signorey, il tabernacolo rimasto aperto lasciando pensare
ad una fuga. Si spiegava che Gest, sentendo avvicinarsi la morte, cercava
amici fedeli che lo accompagnassero al Calvario. La processione sostava
ad ogni oratorio pet una breve preghiera. In passato quando ancora si
allevavano i bachi da seta, se la Pasqua era alta, cadeva cio¢ in aprile, le
donne portavano in seno durante questa funzione le uova dei bachi perche
si schiudessero piu presto e dessero bozzoli grossi e di valore. Si ¢
invece mantenuto sino ai nostri giorni lo strepito dell’ufficio delle
tenebre del giovedi: ad un cenno dell’officiante o del sagrestano i pre-
senti si danno a battere con bastoni e mazze il pavimento e i banchi. In
Occidente, 'uso risale per lo meno al secolo IX. Symphosius Amalarius,
un autore francese cui si deve un trattato di liturgia di particolare interesse
storico ed etnografico, tiferisce che al momento delle Tenebre ci si ac-
contenta del suono di pezzi di legno in ricordo dei primi cristiani rifugiati
nelle catacombe e non per mancanza di campane di metallo e che si tratta
di un uso antico. Da noi esso ¢ variamente intetpretato: secondo alcuni
si imitano i Giudei nel loro crucifige, altri intendono battere i carnefici di
Cristo, da qui il nome di batt i gijidee (passim), batt Iufizi (Loco), batt
barabdn, batter Barabba (zona di Pavia e Vogherese), secondo altri si
commemora 'arresto di Cristo nell’orto nel Getsemani ad opera dei Giu-

1 Cf. «Natale nella tradizione della Svizzera Italiana» in Schweiz. Archiv fiir Volks-
kunde 62 (1966) 151-159.



dei armati di bastone; sono forse piu vicini alla originaria motivazione
coloto che vi intendono rappresentare la confusione e lo sconvolgimento
prodottisi alla morte del Cristo.

Dal giovedi mattina le campane tacciono: @ sa sté/a i campann (Luganese).
Si pretende che siano «andate a Roma a prendere I'alleluia»; non ripren-
deranno a suonare che al sabato. Non si sa da quando dati la proibizione
di suonare la campane per commemorare il periodo di tempo trascorso
tra la morte di Cristo e la risurrezione. E solo nel sec. VIII che a Roma,
a un momento assai mal determinato, si interrompe a questo scopo il
suono delle campane. E interessante notare lo sfruttamento 2 fini pratici,
sulla base del principio magico della similarita, di questo periodo di silen-
zio: qua e la, come ad esempio nel Mendrisiotto, le zucche devono essere
seminate mentre le campane sono mute, se si vuole che diano frutti ab-
bondanti e non «corrano» troppo sfogandosi solo in foglie: pianta la Ziica,
quand la campana I’¢ miita.

Durante questo tempo i segnali delle funzioni e anche del mezzogiorno
sono dati dai ragazzi che a frotte percorrono il paese. Si servono per i loro
richiami di due tipi di strumenti. Nella raganella il rumore & prodotto da
una assicella che, quando allo strumento & impresso un movimento rota-
torio, batte con violenza sui denti della ruota di legno montata sul manico.
La tabella o battola ¢ invece composta di un’assicella rettangolare di legno
duro, con incastrato al centro un supporto che assicura una mazza, pure
di legno, che ruotando a semicerchio, batte ripetutamente con un rumore
sordo, ben diverso da quello stridulo della raganella, sull’assicella stessa.
Vi ¢ anche un’altra variante, una tavoletta di legno con maniglia, su cui
sono applicati dei ferri mobili che, scossi, danno un forte rumore. Per
questi strumenti, il dialetto conosce tutta una gamma di termini, per lo
pit di ragione onomatopeica: gri-gra, ghira-ghera, ticch-tacch, careca, bacioceh,
bisbia, verzacra, ecc.

Singolari certi annunci, come quello di Arogno per I’avematia: a sunarém
I’ avemaria, madre di Dio, dal nos Signor, che I’¢ mort in cros par niim pecator o
quello di Lamone che si svolge addirittura in una nenia: Aimaria per nost
Signur, che I”¢ mort in su ra Crusy su ra Crus e ra corona, Aimaria par ra Ma-
dona; ra Madona I’¢ naia in Ciel a truvaa San Michel; San Michel I’¢ crucefiss,
Aimaria par Paradis; Paradis I’¢ da tiicc i Sant, Aimaria par titi quant.

Piu concteti i tichiami del mezzogiotno: mesd:, polenta per mi, chi che ne
gh na ch’i staga inset, mezzogiotno, polenta per me, chi non ne ha resti
senza (Fescoggia), mezzdi, megzdi, chi gh’a migna fam che i staga insct,
mezzogiorno, mezzogiorno chi non ha fame se ne stia cost (Rovio).
Sempre il giovedi, se appena & possibile, si fa Ju visita di sétt ges, si visita
cio¢ il Santissimo in sette chiese (12 dove ve ne sono in tal numero come
a Giornico, altrimenti tornando pill volte alla stessa chiesa) seguendo in
qualche modo il calvario del Cristo. Nel Comasco e nel finitimo Mendri-
siotto ¢ di prammatica #d a/ Ginvedi sant a Com, andare al giovedi Santo
di Como dove il miracoloso Crocifisso & esposto da mercoledi a venerdi:
le donne fanno a gara per poterlo toccare e soprattutto per posarvi sopra
per un momento giupponcini e indumenti, che acquistano forze taumatur-
giche; in tempi di pili fiorente allevamento dei bachi, sulle bancarelle era

6



offetta in vendita /a carta di cavalee, la carta per il letto dei bachi, che suc-
cessivamente veniva fatta benedire perche il c#lcinase, il carbonchio non
insidiasse I’allevamento.

Notevole la credenza che, analogamente al Natale, il vino bevuto il
venerdi santo si trasformi in altrettanto sangue: iz dal venardi sant, al vin
al va in sangh (Brusio): e, si badi, 'espressione non va intesa in senso figu-
rato (quasi «va in altrettanta salute»), ma in senso proprio, come reale
trasformazione di sostanza. Cosi come per il Natale, anche qui ¢ da esclu-
dere un originario riferimento alla transustanziazione della messa. La
credenza si spiega dalle tendenze magico-mitiche di cui & profondamente
impregnato ’animo popolare, che attribuisce a tempi e ricorrenze di ri-
lievo misteriose forze e prodigiosi avvenimenti.

La particolarita della giornata e le sue misteriose forze sono messe a pro-
fitto per le piccole necessita della casa: a Caviano si suggerisce o piuttosto
si suggeriva che per liberarsi dalle cimici del letto bisognava farle uscire
durante la messa del venerdi: e/ venerdi sant begna picd la lecera per fa andd
fora i scimes in temp de la messa. In questi gesti impressionano la familiarita
con cui ci si accosta all’atto religioso e la facilita con cui la superstiziosita
usa e dispone del «religioso» e cio¢ dei valori che pur pretende di ricono-
scere come i pit alti, asservendoli a fini dei pitt umili e a momenti vili.
N¢ vale ’obiezione che si tratti di gesti supetficiali mantenuti piti che
altro per tradizione, perche chi da tempo si occupa di osservazioni etno-
grafiche sa quanto siano radicate, almeno in certi strati della popolazione,
siffatte manifestazioni. '

Merita menzione una serie di immagini relative al venerdi santo. Dalla
messa senza consumazione, /Ja messa sicia o seca, che si celebrava in quel
giorno, 'immagine: /¢ cumé la messa du venerdf sant, di cosa senza capo
ne coda. Con riferimento alle chiese spoglie: biott comé venerdi sant, di
luogo spoglio e squallido (Lodrino), f¢ venerd: sant, sgombrare una casa
del mobilio e degli utensili (Osco) e con giuoco di parole tra «magro»
astensione dalle carni di obbligo in quel giorno e «magro» non grasso,
I'espressione di Cimadera: /Jz s po mangid al vernardf sante, di persona magra
e stecchita. _

Agli sciirdd, ai «sepolctin, in cui certo gusto popolarmente barocco trova
la sua compiaciuta espressione nella profusione degli ornamenti, ¢ intera-
mente dedicato in questo stesso numero un altro articolo; bastera pet-
tanto un accenno cosi come per le processioni storiche e devote, la bene-
dizione dell’acqua e del fuoco (ai tizzoni benedetti ¢ attribuita benefica
efficacia contro la grandine) tenuta il sabato santo.

Citeremo piuttosto un’altra connessione tra religione e bisogni contin-
genti, quella diffusa in tutto il territorio che dalla lettura attenta e devota,
fatta talora ginocchioni, del «Passio» promette 'immunitd dalle vipere
durante I'intera stagione estiva che sta per aprirsi.

L’abitudine di bagnarsi gli occhi con ’acqua benedetta ed eventualmente
con I’acqua sotrgiva al momento in cui si sciolgono le campane, tuttora
ben radicata, deriva da un’antica concezione che reputa sacre tutte le
acque in quel momento. Pratiche e credenze esattamente della medesima
natura sono documentate in altre regioni per il primo di maggio, per San



Giovanni, per Natale e Capodanno. La loro integrazione nel ciclo pasquale
¢ dunque meramente episodica, motivata certo in parte dal carattere
sacro del periodo, ma soprattutto da sopravvivenze del culto delle acque
e delle sorgenti.

In questo ordine di sopravvivenze precristiane rientra anche I'abitudine
di legare le piante da frutta con un mannello di paglia, con una cordicella
o anche con un semplice filo di refe quando le campane suonano di nuovo
al sabato santo: e/ sabo sant begna ligd i piant in temp ch’u sona i gloria, per
fagh tegni i friit diirant I’ ann, se da no i i lassa nd (Caviano). Occotre insomma
«legatre» i fiori che la pianta porta in quel momento, si che non cadano,
salvando cosi i frutti. A Cavergno, se si vuole assoluta garanzia di suc-
cesso, il gesto propiziatorio va eseguito in gara con il tempo: occorre
uscire di chiesa al primo tocco di campana, correre nelle campagne, legare
gli alberi ed essere di ritorno in chiesa prima che le campane cessino di
suonare. Per lo stesso motivo nel Luganese i bambini corrono sui prati
a brascid i piant, ad abbracciare le piante e un po dappertutto si seminano
campi e orti.

Venendo finalmente a Pasqua, ¢ forse di qualche interesse notare che un
tempo persino il potere civile interveniva con ordini speciali affinche
tutti ottemperassero al precetto pasquale. In proposito non sono rate le
gride dei landfogti, come questa emanata a Mendrisio nel 1549:
«Volendo il molto magnifico Signor Jacobo Merz di Svitio honotabile
del borgo de Mendrisio Podesta, provedere alla salute delle anime de soi
subditi, pero in virtt della presente si comanda expressamente a qualun-
che persona si maschio come femina intendendo per6 quelli che sono gia
petvenuti alli anni della discretione, che in termino di giorni 8 doppo la
publicatione della presente crida, vogliano et debbino con effetto confes-
sarsi et di poi con quella debita reverentia et devotione, che si richiede
a uno tanto sacramento comunicarsi, sotto pena di scuti deci per acca-
duna persona. Datum Mendr. die XXV maij 1549»2

Per quanto di primo acchito la distribuzione di uova a Pasqua possa
sembrare recente (la si direbbe quasi introdotta dal mondo tedesco) pure
essa & in realta assai antica. Un documento lomb. del 1567 attesta «la
beneditione delle ova alla Pascha et d’altre cose magnative». Essa sembra
continuare ancora oggi a Soazza dove, il giorno di Pasqua, ogni famiglia
porta in chiesa una ciotola di sale con nel mezzo un uovo e un ramoscello
d’ulivo perche il parroco li benedica.

Biglietti distribuiti ai fedeli delle nostre terre nel sec. XVIII al momento della comu-
nione pasquale. Nella settimana successiva, il parroco passava a ritirarli per controllo.
1 bigliett da Pasqua qui riprodotti per cortese concessione dell’Archivista della Curia
Don Giuseppe Gallizia provengono da Origlio ¢ da Ludiano.

2 Arch. Cant. Bell.-Fondo Torriani-Att. Landf. n, 79.






Le discussioni sull’otigine sono argomento non del tutto risolto. Nulla
pero permette di affermare che il dono delle uova a Pasqua sia una soprav-
vivenza dell’antichita classica o germanica o di una cerimonia fecondatrice
e moltiplicatrice di primavera. I’opinione ormai generalmente ammessa
connette I'abitudine alla Quaresima. A partire dal sec. IV la chiesa proi-
bisce I'uso delle uova durante la quaresima. Una gran quantita di uova
veniva cosl a trovarsi accumulata per Pasqua, donde il loro abbondante
uso. Le uova, in particolare sode, compaiono su ogni tavola. Nel Mendri-
siotto per 'occasione si prepara /a fritada di erbet?, frittata anche di trenta
e pitt uova, con aggiunta di erbette, foglie di primule, erba amara, spinaci
e uva passa; la si cuoce in un tegame di rame rivoltandola spesso perché
riesca bene e molto alta. A Caneggio /z fritada a la disperada & cotta sulle
fiamme dell’'ulivo ormai secco dell’anno precedente.

A Brissago, almeno in passato, le uova deposte il giorno di Pasqua erano
consetvate pet gli emigranti, che cosl sarebbero stati presetvati da ogni
pericolo. Per lo stesso motivo i contadini della piana vogherese appen-
devano alle piante di salice dei loro podeti cestelli di uova con una botti-
glietta di acqua benedetta, un ramoscello d’ulivo e un piccolo cero. A
Poschiavo e in Val Bregaglia il lunedi di Pasqua i ragazzi vanno con i
genitori nei prati a batf i §f a gettare in aria le uova fin che tutte sono rotte:
rimangono poi nei prati per la prima colazione all’aperto. Analoga abitu-
dine nella pasguirila del Mendrisiotto, tenuta anch’essa un tempo il lunedi
dell’ Angelo.

Non ci soffermiamo sull’agnello, cibo tradizionale un tempo, oggi sosti-
tuito dal capretto. Ricordiamo piuttosto in proposito che nel Mendrisiotto,
nel Luganese e nel Poschiavino, i genitori del bambino battezzato pet
ptimo nell’acqua lustrale rinnovata a Pasqua usavano offrire e offrono
ancora al sacerdote un agnello o un caprettino vivo, inghitlandato a festa:
quii che batezan par prim dopn Pasqua, a tocan purtagh un cavrett al pret (Salo-
rino). A questo riguardo, dalla credenza di un rapporto da analogo ad
analogo deriva il pregiudizio di Brissago che il neonato che o romp
Paqua del batisteri, che rompe ’'acqua del battistero, cio¢ che viene battez-
zato pet primo nell’acqua benedetta il giovedi santo, ¢ destinato a sciupare
tutto quello che gli capitera tra le mani3. Notevole la superstiziosa asten-
sione dal cibo praticata a Pasqua (come risulta da una raccolta manoscritta
di «abusi» lombardi eseguita per ordine di San Carlo attorno al 1560, che
mi ¢ stato dato recentemente di ritrovare) per evitare durante tutto I'anno
le febbri: «il giorno di Pascha far quadragesima* per non haver febre
quel anno».

Dei tradizionali dolci locali ricordiamo /z résta del Mendrisiotto e del Co-
masco, pane di forma oblunga, segnato in origine trasversalmente di
dodici linee, fatto di pasta con farina, uova, zucchero, sultanine, un tempo
con all’interno un’asticciola perché non si spaccasse; oggi & sempre pit
sostituita dalla colomba di pasta dolce, a foggia di uccello con le ali spie-

3 Cfr. Vocabolario dei Dialetti della Svizzera Italiana 2. 272.
+ Si noti lo sviluppo di senso di «guadragesima», propr. «periodo di quaranta giorni»
(e poi «quatesima») a «digiuno».

I0



gate, talora con un uovo (o un simbolo di uovo) nel mezzo, prodotta su
scala quasi industriale.

Un ultimo accenno ai proverbi meteorologici: Pasqua la vegn quand la ga
wa vita, ma la vegn sempru cula fiia, Pasqua viene quando ne ha voglia, ma
sia essa bassa o alta, segna sempre I'inizio della primavera (Viganello),
grand marg, al toco gni Pasqua gni Carnavee, I’¢ um catif ann da regolee, quando
marzo non tocca, non ha ne Pasqua né Carnevale sara un anno difficile da
governare (Claro); benefica la pioggia di Pasqua: se / pidf al di da Pasqua, i
cavalee i va in fijgascia, se piove il giorno di Pasqua i bachi da seta faranno
un bel bozzolo grande e giallo come una focaccia (Rovio), s o pidv el di
da Pasqua, o s fa tant vin come aqua, si fa tanto vino quanto acqua (Gerra
Gamb.), s a/ pidv a Pasqua piissee iiga che frasca, se piove per Pasqua, piu
uva che pampini (Rancate). In proposito va tenuto presente il valore
quasi di incantesimo attribuito un tempo ai proverbi meteorologici in
virtt del principio magico che dire una cosa setve a favoritla e anzi a
provocatla.

I1



	Appunti sulla Settimana Santa e la Pasqua nel Ticino

