
Zeitschrift: Folklore suisse : bulletin de la Société suisse des traditions populaires =
Folclore svizzero : bollettino della Società svizzera per le tradizioni
popolari

Herausgeber: Société suisse des traditions populaires

Band: 48 (1958)

Artikel: Quelques aspects de la vie sacramentelle et liturgique du diocèse de
Lausanne à la fin du moyen âge

Autor: Bavaud, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1005539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1005539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Quelques aspects de la vie sacramentelle et liturgique
du diocèse de Lausanne à la fin du moyen âge

par Georges Bavaud, Fribourg

Les missels, rituels (livres contenant les prières de la messe, les

cérémonies de la vie liturgique et sacramentelle) et les constitutions synodales
(recueils de lois éditées par l'évêque présidant un synode) nous transmettent
des renseignements précieux sur les coutumes et cérémonies religieuses du
peuple chrétien. Notre étude est basée tout entière sur les indications que
nous livrent d'une part deux missels manuscrits du XIV"-XVe siècle1

et un rituel imprimé en 15002 et d'autre part, les Constitutions synodaless de

l'évêque Georges de Saluces promulguées en 1447 que son successeur

Aymon de Montfalcon fit imprimer en 1494. (Nous les compléterons parfois

par celles de Sébastien de Montfalcon datant de 15234.)
Notre intention n'est pas d'analyser les prières des missels et du rituel, ni

de transcrire dans le détail les prescriptions de l'évêque Georges de Saluces.

Simplement, nous verrons comment certaines rubriques (indications
liturgiques écrites à l'encre rouge) et quelques textes des Constitutions synodales

nous révèlent des usages qui ont disparu de nos jours.

1° Du baptême par immersion au baptême par infusion

Les deux missels transcrivent le rite du baptême dans les pages contenant
les prières de la vigile pascale. Or la rubrique est très claire: le baptême est
donné par immersion. «Tune nominet sacerdos infantem et dicat: Et ego

te baptisa in nomine Patris et mergat semel, et Filii et mergat bis et Spiritus
Sancti et mergat ter.» (L. 156 f. 82v). Le manuscrit cor. 7 transcrit cette
formule plus exacte: mergat semel, mergat secundo, mergat tertio. Traduisons

: « Que le prêtre alors appelle l'enfant par son nom et dise : Etje te baptise

au nom du Père et qu'il le plonge une fois et (au nom) du Fils et qu'il le plonge
pour la seconde fois et (au nom) du Saint Esprit et qu'il le plonge pour la

troisième fois.»

1 L'un se trouve à la bibliothèque cantonale de Fribourg (L. 15 6) et l'autre à la
bibliothèque du couvent des Cordeliers de la même ville: manuscrit n° 7 (nous citerons
Cor. 7). D'après le Chanoine Fontaine qui les a étudiés, ils ne peuvent pas dater d'avant
1447. Il est probable qu'ils ont été copiés déjà au siècle précédent.

2 Pour la description de cet incunable, voir Mgr. Marius Besson, L'Eglise et l'imprimerie,

Genève 1937, t. I, p. 407-415.
3 Voir également l'ouvrage de Mgr. Besson que nous venons de citer, t. II p. 9-16.
4 O. Perler, Les Constitutions Synodales de Sébastien de Montfalcon, évêque de

Lausanne (1523). Dans Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 37 (1943)
3, p. 225-235. L'unique exemplaire connu de cette édition se trouve dans la collection

Clément-Remy à la Tour-de-Trême. Voir Mgr. Besson, ouvrage cité, t. II,
p. 16-20.

53*



Puis l'officiant, avant de sortir l'enfant des fonts baptismaux fait une
croix sur le sommet de la tête avec le saint-chrême. (Le texte cor. 7 f. 15or
dit «in vertice»).

Or, les Constitutions synodales de Georges de Saluces ne mentionnent
pas le baptême par immersion1. Le rituel de 1500 déclare très clairement:
«Tune sacerdos baptiset eum ponendo aquam supra caput.» (f. b. ii)
Ainsi, le prêtre verse l'eau sur la tête de l'enfant. Du baptême par immersion,
on a passé au baptême par infusion. A quelle époque précise le changement
s'est-il opéré? D'autres documents seraient nécessaires pour obtenir une
réponse sûre.

2° La confirmation et l'eucharistie reçues immédiatement après le baptême

Les deux missels transmettent cette rubrique après la cérémonie du
baptême : Si episcopuspraesensfuerit, confirmari oportet (L. 15 6 f. 8 2 r ; cor. 7, f. 15 o r).
Si l'évêque est présent, il faut confirmer (les baptisés).» Et on ajoute que
s'il est absent, on ne doit pas négliger (plus tard) la confirmation2. Ainsi,
on cherchait à cette époque à maintenir le lien intime qui, dans l'Eglise
primitive, unissait le baptême et la confirmation, le premier sacrement nous
communiquant les fruits de la mission du Fils de Dieu incarné et le second

nous rattachant à la mission de la troisième Personne de la Trinité.
Les missels ne mentionnent qu'une prière pour l'administration de la

confirmation: invocation sur l'enfant de l'Esprit saint aux sept dons. Le
chanoine Fontaine3 en conclut que la matière de ce sacrement n'était pas
l'onction du saint-chrême, mais seulement l'imposition des mains comme
dans l'Eglise primitive. Cette conclusion nous semble trop hâtive, car il est
bien possible que le missel n'ait pas transmis le rite complet. Peut-être aussi

l'onction administrée après le baptême était-elle considérée, lorsque l'évêque
était présent, comme appartenant déjà au rite de la confirmation.

Les missels ajoutent une rubrique intéressante: «Communicet eum
(infantem) sacerdos corpore Christi et sanguine si mos tunc hujusmodi
fuerit in parochia4. » « Que le prêtre communie l'enfant au corps et au sang
du Christ si la coutume existe dans la paroisse.» Ainsi, à cette époque, on
avait gardé, au moins dans certains endroits, une tradition très ancienne:
celle de donner l'eucharistie à l'enfant qui venait d'être baptisé.

f L'imposition du chrémeau

Lorsque l'enfant a été baptisé, le prêtre impose à l'enfant le chrismale. Ce

terme a été traduit en français par le mot de chrémeau. Les Constitutions

synodales précisent que les chrismalia doivent être «propres, neufs, grands et

1 voir f. 3 V.
2 Les Constitutions synodales nous transmettent la même indication.
3 Dans l'introduction qu'il consacre à L. 156 (reliée avec le manuscrit).
4 Dans L. 15 6, au lieu de parochia, on lit ecclesia.

54*



larges de telle sorte qu'ils puissent entourer totalement l'enfant, afin que le
saint-chrême ne touche pas les autres linges.» (f. 4r) On pourrait croire,
d'après ce texte, que le chrémeau enveloppait tout le corps du baptisé. Mais
la rubrique des missels précise: «Deinde ponat sacerdos chrismale super
caput pueri». Seule donc la tête est entourée par le chrissnale dans le but
de protéger le saint-chrême de toute profanation. (De nos jours, la partie
du corps qui a reçu l'onction est essuyée aussitôt après le rite.)

L'enfant devait garder plusieurs jours le chrémeau qu'il n'était pas permis
d'utiliser à des usages profanes. Les Constitutions synodales poursuivent en
effet : « Que les mères ne les retiennent pas chez elles (les chrémeaux) mais

qu'elles les apportent à l'église lorsque le temps de leur accouchement est

terminé; elles entendront la messe et les chrémeaux ne doivent être utilisés

qu'à l'usage de l'église (in usibus ecclesiae), à cause du respect que l'on doit
manifester au sacrement de baptême.»

Les enfants ne recevaient pas le sacrement de confirmation avant l'âge de

sept ans (sauf l'exception indiquée plus haut). Et de nouveau pour protéger
le saint-chrême, on entourait leur front d'un bandeau qu'ils devaient porter
au moins trois jours. Et le troisième jour, un prêtre l'enlevait. Puis on lavait
les fronts des confirmés avec de l'eau et du sel. Le bandeau pouvait être
brûlé et les cendres imposées aux fidèles un jour de jeûne (spécialement le
mercredi des cendres).

4° Cérémonies spéciales pour chaque sexe

Les copistes des deux missels ont transcrit cette rubrique avant les prières
qui accompagnent l'administration du baptême: «Cum autem venerint ad

ecclesiam, statuantur masculini ad dexteram, feminae ad sinistram.» (L.
156 f. 8ov; cor. 7 p. 146t) Comment comprendre cette rubrique? Elle est

expliquée par le rituel de 1500. Il parle de «droite» et de «gauche» du
deferentis, c'est-à-dire de celui ou celle qui porte l'enfant. Nous comprenons
donc ainsi cette indication. Les garçons reposent sur le bras droit de la

personne qui présente l'enfant au prêtre, les filles sur son bras gauche.
De plus, si certaines prières sont destinées à tous les baptisés, d'autres

sont réservées exclusivement aux garçons, d'autres aux filles. Par exemple,
seul le rite composé pour les filles fait allusion à la délivrance de Suzanne
des machinations des deux vieillards. Un exorcisme réservé aux garçons
parle du Christ sauvant Pierre qui s'enfonce dans le lac. Par contre sur les

filles, le prêtre prononce ces paroles « Démon maudit, le Christ te commande,
lui qui a ouvert les yeux de l'aveugle-né et qui a ressuscité Lazare mort
depuis quatre jours.»

j° Le désir d'être parrain
Les Constitutions synodales constatent que dans de nombreux endroits

«une multitude d'hommes et de femmes» mettent leur main sur l'enfant

55*



au moment du baptême et par le fait même deviennent parrains et
marraines (f. 4r).

L'évêque est obligé de réagir et déclare, en menaçant les délinquants de la

peine de l'excommunication, que deux ou au maximum trois personnes
peuvent imposer leur main à l'enfant; ainsi, un garçon n'aura que deux

parrains et une marraine et une fille, deux marraines et un parrain. Pour la

confirmation, seuls un parrain ou une marraine sont autorisés.
Les parrains doivent avertir les parents d'apprendre à leurs enfants les

prières essentielles (car l'évêque constate que plusieurs personnes de sa

ville épiscopale ignorent même le Notre Père et l'Ave Maria, f. 3 r). De
plus, les Constitutions synodales nous transmettent une interdiction curieuse:
les parrains devront rappeler aux pères et mères qu'il est défendu, sous
peine d'excommunication, de placer l'enfant nouveau-né dans leur lit
pendant la nuit, plusieurs bébés ayant été étouffés1.

6° Lafoi et la nécessité du baptême

L'évêque rappelle aux laïques qu'ils doivent baptiser un enfant en danger
de mort. Les Constitutions synodales indiquent la formule en langue
vulgaire; nous la transcrivons telle quelle: «Je te baptize en non du pere et du
filz et du sant experit.» (f. 3 V)

Un enfant mort sans baptême n'était pas enseveli en terre bénite. Aussi
certains parents apportaient-ils le cadavre de leur petit à un sanctuaire

(en particulier à Notre Dame de Tours2) dans l'espoir d'obtenir une
résurrection temporaire afin de baptiser l'enfant. L'évêque Sébastien de Mont-
falcon blâme les prêtres qui parlaient inconsidérément de ces «miracles».
Il déclare que lui seul et ses vicaires généraux ont le droit de porter un
jugement sur ces faits extraordinaires3.

70 Le respect envers /'eucharistie

La foi en la présence réelle se manifeste à cette époque par plusieurs
recommandations de l'évêque Georges de Saluces.

Ainsi, lorsque le prêtre, par mégarde, a renversé sur la nappe de l'autel
le précieux sang, on recommande de couper le morceau d'étoffe qui a reçu
le vin consacré. On le gardera précieusement en y mettant cette inscription:
« Sur ce linge est tombé le sang du Christ» (f. 5 v).

Lorsque le peuple communie, on invite chacun à se purifier la bouche

avec un peu de vin non-consacré, présenté par un clerc. (Cette cérémonie
ne s'est conservée actuellement qu'à la messe d'ordination des prêtres.)
(f. 7r).

1 cf. Constitutions synodales de 1523. Perler, article cité, p. 231.
2 Dans le canton de Fribourg, près de Payerne. Voir d'autres sanctuaires où l'on allait

demander la même faveur, Folklore 1942, p. 2* à 5*.
3 Perler, article cité, p. 232.

36*



De plus, l'évêque interdit aux curés de porter le Saint Sacrement aux
malades d'une manière cachée («occulte»). Il recommande aux fidèles de

former une procession derrière leur pasteur portant l'hostie sainte (f. 6v).
Enfin, à la messe, le prêtre doit prononcer à haute voix les prières prescrites

(sauf celles du canon). L'évêque désapprouve formellement la coutume
d'Allemagne de dire à voix basse les paroles du Saint Sacrifice (f. 6 r).

8° Les fêtes d'obligation

Le nombre des fêtes d'obligation, à cette époque, était considérable. Il
s'élevait à soixante (sans compter Pâques et Pentecôte).

L'évêque Georges de Saluces en a fixé le nombre précis, car il a constaté,
à ce sujet, un grand nombre de divergences dans son diocèse (f. 35 r).

Ces fêtes se divisent en deux groupes bien distincts : celles qui imposent
à la fois l'assistance à la messe et la cessation du travail et celles qui permettent

les travaux des champs dans un but de bienfaisance. En effet, on trouve
cette mention accolée à certaines fêtes d'obligation: carrucis exceptis. Elle est

expliquée par les Constitutions synodales de Sébastien de Montfalcon. licet

aliquando carrucae excipiantur, quae pro piis operibus permittuntur laborare. A
certaines fêtes, il y a une exception à la loi du chômage: les travaux des

champs sont permis, mais seulement pour des œuvres pieuses h

Voici maintenant, la liste des fêtes d'obligation.

i" catégorie: chômage complet:

Noël (25 déc.), S. Etienne (26 déc.), S. Jean (27 déc.), SS. Innocents
(28 déc.), S.S. Sylvestre et Maire (31 déc.),Circoncision de N. Seigneur

(i" janv.), Epiphanie (6 jan.), Conversion de S. Paul (25 jan.), Purification
de la S. Vierge (2 févr.), S. Matthias (24 fév.), Annonciation (25 mars),
Vendredi Saint (jusqu'après l'office de complies), Lundi de Pâques, S. Marc
(25 avril), S.S. Philippe et Jacques (ire mai), Invention de la Sainte Croix
(3 mai), S. Jean devant la Porte latine (6 mai), S. Barnabé (11 juin), Ascension,

Lundi de Pentecôte, Fête-Dieu, S. Jean Baptiste (24 juin), S.S. Pierre
et Paul (29 juin), S. Marie-Madeleine (22 juillet), S. Jacques le Majeur
(25 juillet), S. Laurent (10 août), Assomption de la Sainte Vierge (15 août),
S. Barthélémy (24 août), Nativité de la S. Vierge (8 sept.), S. Matthieu
(21 sept.), S.S. Maurice et ses compagnons (22 sept.), S. Michel archange
(29 sept.), Dédicace de la cathédrale de Lausanne (20 oct.), S.S. Simon et
Jude (28 oct.), Toussaint (i" nov.), Commémoraison des fidèles défunts

1 Le terme carruca est expliqué ainsi par le dictionnaire Du Cange (Glossarium mediae
et infimae latinitatis) : «carruca: sequioris aetatis scriptoribus sumitur pro aratro,
gallice, charrue. » C'est pourquoi, nous avons traduit travaux des champs. Mgr. Perler,
article cité, p. 234 interprète: «voiturage». A notre avis, cette traduction est trop
restrictive.

57*



(z nov.), S. Martin (n nov.J, S. André (30 nov.), Inmaculée-Conception
(8 déc.), S. Thomas (21 déc.), Patron de l'église paroissiale.

2" catégorie: «exceptis carrucis»:
S. Thomas, arch, de Cantorbéry (29 déc.), S. Hilaire (14 janv.), S.S. Fabien

et Sébastien (20 jan.), S. Vincent (22 janv.), Chaire de S. Pierre (22 fév.),
Mardi de Pâques, S. Georges (23 avril), Mardi de Pentecôte, S.S.Jean et
Paul (26 juin), S. Pierre aux liens (1 " août), S. Théodule (16 août), Décollation

de S. Jean Baptiste (29 août), Exaltation de la Sainte Croix (14 sept.),
S. Luc (18 oct.), S. Clément pape (23 nov.), S. Catherine (25 nov.), S.

Nicolas (6 déc.)1.

9° Uadministration du sacrement des malades

Notre rituel actuel indique que l'onction avec l'huile des infirmes se fera

sur les yeux, les oreilles, la bouche, les'mains et les pieds. Le rituel de 1500
en prévoit quatre de plus ; l'une sur le front (pour demander la rémission
des fautes d'orgueil) une autre sur le cou (pour obtenir le pardon des fautes
commises par le sens du goût); les deux dernières se font sur la poitrine
(pour demander l'absolution des pensées déshonnêtes) et sur le ventre
(nous lisons le terme umbiculus) : pour obtenir la rémission des fautes
commises «à cause de l'ardeur de la concupiscence» (f. 28).

Le moyen âge n'éprouvait aucune fausse honte à regarder le mal en face;
c'est pourquoi les deux dernières onctions qui nous choquent peut-être lui
apparaissaient toutes naturelles.

10° La bénédiction des époux

Les deux missels contiennent cette rubrique après la messe de mariage:
«Sponsalibus factis, ducantur in ecclesiam; flexis genibus ante sanctum
altare, operiantur pallio figurante copulam indissolubilem et se ad sancta
sanctorum inclinantes, benedictionem percipiant.» (L. 136 f. 199V cor. 7.
f. 339V)

Nous traduisons: «Après le contrat de mariage2 que les époux soient
conduits à l'église et s'étant mis à genoux devant le saint autel, qu'ils soient
couverts par un voile, figurant ainsi leur union indissoluble et s'inclinant
vers le saint des saints qu'ils reçoivent la bénédiction.» Suit une préface
solennelle comme à l'ordination des prêtres. Ce texte s'est d'ailleurs
conservé de nos jours, mais sous une forme simplifiée: c'est la prière que le

prêtre prononce à la messe de mariage après le Pater.

1 Le missel lausannois de 1322 manifeste quelques variantes au sujet de la rubrique
«carrucis exceptis».

2 On pourrait aussi traduire : après le temps des fiançailles. Mais la messe de mariage
est intitulée missa pro sponsalibus. D'après notre interprétation, le contrat de mariage
n'aurait pas lieu normalement à l'église, mais dans un autre endroit (peut-être à la
sacristie).

58*



ii° La bénédiction du pèlerin

Le moyen âge aimait le symbolisme: la cérémonie de mariage était fort
suggestive. A cette époque, le départ pour un pèlerinage à Saint Jacques ou
en Terre Sainte était un grand événement. Aussi l'Eglise avait-elle institué
une cérémonie spéciale pour les pèlerins.

Ceux-ci avant de partir, se présentaient avec leur bâton et leur besace1.

Le prêtre bénissait ces objets qu'il tendait ensuite aux pèlerins en employant
une formule semblable à celle des ordinations. Accipe bacculum. Accipeperam,
sportam. «Reçois le bâton, reçois la besace», comme l'évêque dit au diacre:

«reçois le livre de l'évangile, reçois la dalmatique.»

*
Une conclusion se dégage de cette brève étude : la continuité de la même

foi à travers l'évolution des rites. Comme de nos jours encore, le sacrement
est considéré au moyen âge comme un acte du Christ Sauveur. D'où le

respect manifesté envers ces humbles créatures (eau, saint-chrême, huile
des malades) qui nous transmettent la grâce divine. En dehors de cette foi,
plusieurs des coutumes que nous avons décrites (le chrémeau, la conservation

du linge sur lequel a coulé le vin consacré) apparaîtraient comme
ridicules ou superstitieuses2. Mais rattachées à la doctrine catholique des

sacrements, elles sont les manifestations concrètes d'une vie religieuse qui refuse
de se cantonner à l'intérieur de l'âme. Au contraire, le moyen âge pensait
que l'extériorisation du culte était le seul moyen pour l'homme de rendre
un hommage total à Dieu, le rite visible étant l'image de l'adoration
invisible.

Confrérie de Saint Eloi à Cugy (FR)

par Camille Bugnon, Cugy

C'est toujours avec un plaisir renouvelé que nous lisons dans nos journaux

le récit des manifestations des us et coutumes de nos laborieuses
populations.

Souvent, leurs fondations remontent dans la nuit des temps et témoignent
des sentiments religieux dont étaient animés nos pères. Leurs successeurs
veillent jalousement à leur pérennité et personne n'oserait émettre une
opinion défavorable ou tenter d'en demander la suppression.

C'est dire qu'une foi profonde est répandue au sein de nos localités et

qu'on garde jalousement les fondations établies par les ancêtre.

1 Dans L. 156. f. 200 v.
2 II est clair qu'avec l'évêque Sébastien de Montfalcon, nous n'approuvons pas la

publication intempestive de ces «miracles» dont l'authenticité paraissait fort suspecte.

59*


	Quelques aspects de la vie sacramentelle et liturgique du diocèse de Lausanne à la fin du moyen âge

