Zeitschrift: Folklore suisse : bulletin de la Société suisse des traditions populaires =
Folclore svizzero : bollettino della Societa svizzera per le tradizioni
popolari

Herausgeber: Société suisse des traditions populaires

Band: 48 (1958)

Artikel: Quelques aspects de la vie sacramentelle et liturgique du diocese de
Lausanne a la fin du moyen age

Autor: Bavaud, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1005539

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1005539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Quelques aspects de la vie sacramentelle et liturgique
du diocese de Lausanne a la fin du moyen é4ge

par Georges Bavand, Fribourg

Les missels, rituels (livres contenant les pri¢res de la messe, les céré-
monies de la vie liturgique et sacramentelle) et les constitutions synodales
(recueils de lois éditées par ’évéque présidant un synode) nous transmettent
des renseignements précieux sur les coutumes et cérémonies religieuses du
peuple chrétien. Notre étude est basée tout entiére sur les indications que
nous livrent d’une part deux missels manuscrits du XIVe—XVe siecle?
et un rituel imprimé en 15002 et d’autre part, les Constitutions synodales® de
I’évéque Georges de Saluces promulguées en 1447 que son successeur
Aymon de Montfalcon fit imprimer en 1494. (Nous les compléterons par-
fois par celles de Sébastien de Montfalcon datant de 15234.)

Notre intention n’est pas d’analyser les priéres des missels et du rituel, ni
de transcrire dans le détail les prescriptions de I’évéque Georges de Saluces.
Simplement, nous verrons comment certaines rubriques (indications li-
turgiques écrites a ’encre rouge) et quelques textes des Constitutions syno-
dales nous révelent des usages qui ont disparu de nos jours.

1° Du baptéme par immersion an baptéme par infusion

Les deux missels transcrivent le rite du baptéme dans les pages contenant
les pri¢res de la vigile pascale. Or la rubrique est trés claire: le baptéme est
donné par immersion. «Tunc nominet sacerdos infantem et dicat: E# ego
te baptiso in nomine Patris et mergat semel, e# Filii et mergat bis et Spiritus
Sancti et mergat ter.» (L. 156 f. 82v). Le manuscrit cor. 7 transcrit cette
formule plus exacte: mergat semel, mergat secundo, mergat tertio. Tradui-
sons: «Que le prétre alors appelle ’'enfant par son nom et dise: E? je fe baptise
au nom du Pére et qu’il le plonge une fois et (a# nom) du Fils et qu’il le plonge
pour la seconde fois et (a# nom) du Saint Esprit et qu’il le plonge pour la
troisieéme fois. »

1 L’un se trouve a la bibliothéque cantonale de Fribourg (L. 156) et ’autre 4 la biblio-
théque du couvent des Cordeliers de la méme ville: manuscrit n° 7 (nous citerons
Cor. 7). D’aprés le Chanoine Fontaine qui les a étudiés, ils ne peuvent pas dater d’avant
1447. 1l est probable qu’ils ont été copiés déja au siécle précédent.

2 Pour la description de cet incunable, voir Mgr. Marius Besson, L’Eglise et I"impri-
merie, Genéve 1937, t. I, p. 407—415.

3 Voir également 'ouvrage de Mgr. Besson que nous venons de citer. t. IT p. 9—16.

4 O. Petler, Les Constitutions Synodales de Sébastien de Montfalcon, évéque de
Lausanne (1523). Dans Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte 37 (1943)
3, p. 225—235. L’unique exemplaire connu de cette édition se trouve dans la collec-
tion Clément-Remy 4 la Tour-de-Ttéme. Voir Mgr. Besson, ouvrage cité, t. II,
p. 16-z20. :

§3%



Puis 'officiant, avant de sortir ’enfant des fonts baptismaux fait une
croix sur le sommet de la téte avec le saint-chréme. (Le texte cor. 7 f. 1501
dit «in vertice»).

Or, les Constitutions synodales de Georges de Saluces ne mentionnent
pas le baptéme par immersion®. Le rituel de 1500 déclare trés clairement:
«Tunc sacerdos baptiset eum ... ponendo aquam supra caput.» (f. b. ii)
Ainsi, le prétre verse ’eau sur la téte de 'enfant. Du baptéme par immetsion,
on a passé au baptéme par infusion. A quelle époque précise le changement
s’est-il opéré? D’autres documents seraient nécessaires pour obtenir une
réponse stre.

2° La confirmation et [’encharistie regues immédiatement aprés le baptéme

Les deux missels transmettent cette rubrique apreés la cérémonie du bap-
téme: S7 episcopus praesens fuerit, confirmari oportet (L. 156 f.821; cor.7,f. 1501).
Si I’évéque est présent, il faut confirmer (les baptisés).» Et on ajoute que
§’il est absent, on ne doit pas négliger (plus tard) la confirmation?. Ainsi,
on cherchait a cette époque a maintenir le lien intime qui, dans ’Eglise
primitive, unissait le baptéme et la confirmation, le premier sacrement nous
communiquant les fruits de la mission du Fils de Dieu incarné et le second
nous rattachant a la mission de la troisiéme Personne de la Trinité.

Les missels ne mentionnent qu’une priere pour 'administration de la
confirmation: invocation sur Penfant de I’Esprit saint aux sept dons. Le
chanoine Fontaine?® en conclut que la matiére de ce sacrement n’était pas
I'onction du saint-chréme, mais seulement I'imposition des mains comme
dans ’Eglise primitive. Cette conclusion nous semble trop hitive, car il est
bien possible que le missel n’ait pas transmis le rite complet. Peut-étre aussi
’onction administrée apres le baptéme était-elle considérée, lorsque ’évéque
était présent, comme appartenant déja au rite de la confirmation.

Les missels ajoutent une rubrique intéressante: «Communicet eum
(infantem) sacerdos corpore Christi et sanguine si mos tunc hujusmodi
fuerit in parochia®.» «Que le prétre communie 'enfant au cotps et au sang
du Christ si la coutume existe dans la paroisse.» Ainsi, a cette époque, on
avait gardé, au moins dans certains endroits, une tradition trés ancienne:
celle de donner ’eucharistie 2 ’enfant qui venait d’étre baptisé.

3° L’imposition du chrémean
Lorsque I'enfant a été baptisé, le prétre impose a Uenfant le chrismale. Ce
terme a été traduit en francais par le mot de chrémeau. Les Constitutions
synodales précisent que les chrismalia doivent étre «propres, neufs, grands et

L voitr f. 3v.

2 Les Constitutions synodales nous transmettent la méme indication.
8 Dans l’introduction qu’il consacre a2 L. 156 (reliée avec le manuscrit).
4 Dans L. 156, au lieu de parochia, on lit ecclesia.

54%



larges de telle sorte qu’ils puissent entourer totalement I'enfant, afin que le
saint-chréme ne touche pas les autres linges.» (f. 41r) On pourrait croire,
d’apreés ce texte, que le chrémeau enveloppait tout le corps du baptisé. Mais
la rubrique des missels précise: «Deinde ponat sacerdos chrismale super
caput puerin. Seule donc la téte est entourée par le chrismale dans le but
de protéger le saint-chréme de toute profanation. (De nos jours, la partie
du corps qui a regu 'onction est essuyée aussitot apres le rite.)

L’enfant devait garder plusieurs jours le chrémeau qu’il n’était pas permis
d’utiliser & des usages profanes. Les Constitutions synodales poursuivent en
effet: « Que les meres ne les retiennent pas chez elles (les chrémeaux) mais
qu’elles les apportent a ’église lorsque le temps de leur accouchement est
terminé; elles entendront la messe et les chrémeaux ne doivent étre utilisés
qu’a 'usage de ’église (in usibus ecclesiae), a cause du respect que ’on doit
manifester au sacrement de baptéme.»

Les enfants ne recevaient pas le sacrement de confirmation avant ’age de
sept ans (sauf I’exception indiquée plus haut). Et de nouveau pour protéger
le saint-chréme, on entourait leur front d’un bandeau qu’ils devaient porter
au moins trois jours. Et le troisieme jour, un prétre 'enlevait. Puis on lavait
les fronts des confirmés avec de I’eau et du sel. Le bandeau pouvait étre
bralé et les cendres imposées aux fideles un jour de jetine (spécialement le
mercredi des cendres).

4° Cérémonies spéciales ponr chague sexe

Les copistes des deux missels ont transcrit cette rubrique avant les priéres
qui accompagnent "administration du baptéme: «Cum autem venerint ad
ecclesiam, statuantur masculini ad dexteram, feminae ad sinistram.» (L.
156 £f. 8ov; cor. 7 p. 1461r) Comment comprendre cette rubrique? Elle est
expliquée par le rituel de 1500. 1l parle de «droite» et de «gauche» du
deferentis, c’est-a-dire de celui ou celle qui porte ’enfant. Nous comprenons
donc ainsi cette indication. Les gargons reposent sur le bras droit de la
personne qui présente ’enfant au prétre, les filles sur son bras gauche.

De plus, si certaines prieres sont destinées a tous les baptisés, d’autres
sont réservées exclusivement aux gargons, d’autres aux filles. Par exemple,
seul le rite composé pour les filles fait allusion a la délivrance de Suzanne
des machinations des deux vieillards. Un exorcisme réservé aux gargons
parle du Christ sauvant Pierre qui s’enfonce dans le lac. Par contre sur les
filles, le prétre prononce ces pdroles « Démon maudit, le Christ te commande,
lui qui a ouvert les yeux de 'aveugle-né et qui a ressuscité Lazare mort
depuis quatre jours.»

5° Le désir d’étre parrain
Les Constitutions synodales constatent que dans de nombreux endroits
«une multitude d’hommes et de femmes» mettent leur main sur ’enfant

55 %



au moment du baptéme et par le fait méme deviennent parrains et mat-
raines (f. 41).

L’évéque est obligé de réagir et déclare, en menagant les délinquants de la
peine de I'excommunication, que des#x ou au maximum frois personnes
peuvent imposer leur main 2 'enfant; ainsi, un gargon n’aura que deux
parrains et une marraine et une fille, deux marraines et un parrain. Pour la
confirmation, seuls un parrain ou une marraine sont autorisés.

Les parrains doivent avertir les parents d’apprendre a leurs enfants les
prieres essentielles (car ’évéque constate que plusieurs personnes de sa
ville épiscopale ignorent méme le Notre Péere et ’Ave Maria, f. 31). De
plus, les Constitutions synodales nous transmettent une interdiction curieuse:
les parrains devront rappeler aux péres et méres qu’il est défendu, sous
peine d’excommunication, de placer 'enfant nouveau-né dans leur lit
pendant la nuit, plusieurs bébés ayant été étouffés?.

6° La foi et la nécessité du baptéme

L’évéque rappelle aux laiques qu’ils doivent baptiser un enfant en danger
de mort. Les Constitutions synodales indiquent la formule en langue vul-
gaire; nous la transcrivons telle quelle: «Je te baptize en non du pere et du
filz et du sant experit.» (f. 3v)

Un enfant mort sans baptéme n’était pas enseveli en terre bénite. Aussi
certains parents apportaient-ils le cadavre de leur petit 2 un sanctuaire
(en particulier 2 Notre Dame de Tours?) dans I’espoir d’obtenir une ré-
surrection temporaire afin de baptiser 'enfant. L.’évéque Sébastien de Mont-
falcon blime les prétres qui parlaient inconsidérément de ces «miracles».
Il déclare que lui seul et ses vicaires généraux ont le droit de porter un juge-
ment sur ces faits extraordinaires?.

7° Le respect envers encharistie

La foi en la présence réelle se manifeste a cette époque par plusieurs re-
commandations de I’évéque Georges de Saluces.

Ainsi, lorsque le prétre, par mégarde, a renversé sur la nappe de l'autel
le précieux sang, on recommande de couper le morceau d’étoffe qui a regu
le vin consacré. On le gardera précieusement en y mettant cette inscription:
«Sur ce linge est tombé le sang du Christ» (f. 5v).

Lorsque le peuple communie, on invite chacun a se purifier la bouche
avec un peu de vin non-consacré, présenté par un clerc. (Cette cérémonie
ne s’est conservée actuellement qu’a la messe d’ordination des prétres.)

(f. 71).

1 cf. Constitutions synodales de 1523. Perler, article cité, p. 231.

2 Dans le canton de Fribourg, prés de Payerne. Voir d’autres sanctuaires ot 'on allait
demander la méme faveur, Folklore 1942, p. 2% 4 §*.

3 Petler, article cité, p. 232.

56%*



De plus, I'évéque interdit aux curés de porter le Saint Sacrement aux
malades d’une manitre cachée («oecculte»). 11 rtecommande aux fideles de
former une procession derriere leur pasteur portant ’hostie sainte (f. 6v).

Enfin, a la messe, le prétre doit prononcer a haute voix les priéres prescrites
(sauf celles du canon). L’évéque désapprouve formellement la coutume
d’Allemagne de dire a voix basse les paroles du Saint Sacrifice (f. 61).

8° Les fétes d’obligation

Le nombre des fétes d’obligation, a cette époque, était considérable. Il
s’élevait a soixante (sans compter Piques et Pentecéote).

L’évéque Georges de Saluces en a fixé le nombre précis, car il a constaté,
a ce sujet, un grand nombre de divergences dans son diocese (f. 351).

Ces fétes se divisent en deux groupes bien distincts: celles qui imposent
a la fois I’assistance a la messe et la cessation du travail et celles qui permet-
tent les travaux des champs dans un but de bienfaisance. En effet, on trouve
cette mention accolée a certaines fétes d’obligation: carracis exceptis. Elle est
expliquée par les Constitutions synodales de Sébastien de Montfalcon. ... Jicet
aliquando carrucae excipiantur, quae pro piis operibus permittuntur laborare. A
certaines fétes, il y a une exception a la loi du chémage: les travaux des
champs sont permis, mais seulement pour des ceuvres pieuses™.

Voici maintenant, la liste des fétes d’obligation.

17e catégorie : chbmage complet:

Noél (25 déc.), S. Etienne (26 déc.), S. Jean (27 déc.), SS. Innocents
(28 déc.), S.S. Sylvestre et Maire (31 déc.),Circoncision de N. Seigneur
(1er janv.), Epiphanie (6 jan.), Conversion de S. Paul (25 jan.), Purification
de la S. Vierge (2 févr.), S. Matthias (24 fév.), Annonciation (25 mars),
Vendredi Saint (jusqu’aptes 'office de complies), Lundi de Piques, S. Marc
(25 avril), S.S. Philippe et Jacques (17 mai), Invention de la Sainte Croix
(3 mai), S. Jean devant la Porte latine (6 mai), S. Barnabé (11 juin), Ascen-
sion, Lundi de Pentecote, Féte-Dieu, S. Jean Baptiste (24 juin), S.S. Pierre
et Paul (29 juin), S. Marie-Madeleine (22 juillet), S. Jacques le Majeur
(25 juillet), S. Laurent (10 aotit), Assomption de la Sainte Vierge (15 aoft),
S. Barthélemy (24 aoGt), Nativité de la S. Vierge (8 sept.), S. Matthieu
(21 sept.), S.S. Maurice et ses compagnons (22 sept.), S. Michel archange
(29 sept.), Dédicace de la cathédrale de Lausanne (20 oct.), S.S. Simon et
Jude (28 oct.), Toussaint (1er nov.), Commémoraison des fidéles défunts

1 Le tetme carruca est expliqué ainsi par le dictionnaire Du Cange (Glossatium mediae
et infimae latinitatis): «carruca: sequiotis aetatis scriptotibus sumitutr pro arairo,
gallice, charrue.» C’est pourquoi, nous avons traduit travaux des champs. Mgt, Petler,
article cité, p. 234 interpréte: «voiturage». A notre avis, cette traduction est trop
restrictive.

57



(2 nov.), S. Matrtin (11 nov.), S. André (30 nov.), Inmaculée-Conception
(8 déc.), S. Thomas (21 déc.), Patron de I’église paroissiale.

2¢ catégorie: «exceptis carrucis»:

S. Thomas, arch. de Cantorbéry (29 déc.), S. Hilaire (14 janv.), S.S. Fabien
et Sébastien (20 jan.), S. Vincent (22 janv.), Chaire de S. Pierre (22 fév.),
Mardi de Piques, S. Georges (23 avril), Mardi de Pentecote, S.S.Jean et
Paul (26 juin), S. Pietrre aux liens (1°r aott), S. Théodule (16 aott), Décolla-
tion de S. Jean Baptiste (29 aotit), Exaltation de la Sainte Croix (14 sept.),
S. Luc (18 oct.), S. Clément pape (23 nov.), S. Catherine (25 nov.), S. Ni-
colas (6 déc.)L.

9° L’administration du sacrement des malades

Notre rituel actuel indique que ’onction avec I’huile des infirmes se fera
sur les yeux, les oreilles, la bouche, les’ mains et les pieds. Le rituel de 1500
en prévoit quatre de plus; 'une sur le front (pour demander la rémission
des fautes d’orgueil) une autre sur le cou (pour obtenir le pardon des fautes
commises par le sens du gofit); les deux dernieres se font sur la poitrine
(pour demander I'absolution des pensées déshonnétes) et sur le ventre
(nous lisons le terme #mbiculus): pour obtenir la rémission des fautes com-
mises «a cause de I’ardeur de la concupiscence» (f. 28).

Le moyen dge n’éprouvait aucune fausse honte a regarder le mal en face;
c’est pourquoi les deux derniéres onctions qui nous choquent peut-étre lui
apparaissaient toutes naturelles.

10° La bénédiction des éponx

Les deux missels contiennent cette rubrique aprés la messe de mariage:
«Sponsalibus factis, ducantur in ecclesiam; flexis genibus ante sanctum
altare, operiantur pallio figurante copulam indissolubilem et se ad sancta
sanctorum inclinantes, benedictionem percipiant.» (L. 156 f. 199V cor. 7.
f. 339V)

Nous traduisons: «Aprés le contrat de mariage® que les époux soient
conduits a I'église et s’étant mis 2 genoux devant le saint autel, qu’ils soient
couverts par un voile, figurant ainsi leur union indissoluble et s’inclinant
vers le saint des saints qu’ils regoivent la bénédiction.» Suit une préface
solennelle comme 2 ’ordination des prétres. Ce texte s’est d’ailleurs con-
servé de nos ]ours mais sous une forme simplifiée: c’est la priere que le
prétre prononce a la messe de mariage apres le Pater.

1 Le missel lausannois de 1522 manifeste quelques variantes au sujet de la rubrique
«carrucis exceptis».

2 On poutrait aussi traduire: aprés le temps des fiangailles. Mais la messe de mariage
est intitulée wissa pro sponsalibus. D’aprés notre interprétation, le contrat de mariage
n’aurait pas lieu normalement a 1’église, mais dans un autre endr01t (peut-étre 4 la
sacristie).

§ &%



11° La bénédiction du pélerin

Le moyen 4ge aimait le symbolisme: la cérémonie de mariage était fort
suggestive. A cette époque, le départ pour un pélerinage a Saint Jacques ou
en Terre Sainte était un grand événement. Aussi 'Eglise avait-elle institué
une cérémonie spéciale pour les pélerins.

Ceux-ci avant de partir, se présentaient avec leur biton et leur besace?.
Le prétre bénissait ces objets qu’il tendait ensuite aux pélerins en employant
une formule semblable a celle des ordinations. Accipe bacculum. Accipe peram,
sportam. «Regois le biton, regois la besace», comme I’évéque dit au diacre:
«regois le livre de I’évangile, recois la dalmatique.»

*

Une conclusion se dégage de cette bréve étude: la continuité de la méme
foi a travers I’évolution des rites. Comme de nos jours encore, le sacrement
est considéré au moyen idge comme un acte du Christ Sauveur. D’ou le
respect manifesté envers ces humbles créatures (eau, saint-chréme, huile
des malades) qui nous transmettent la grice divine. En dehors de cette foi,
plusieurs des coutumes que nous avons décrites (le chrémeau, la conserva-
tion du linge sur lequel a coulé le vin consacté) apparaitraient comme ridi-
cules ou superstitieuses?. Mais rattachées 4 la doctrine catholique des sacre-
ments, elles sont les manifestations concretes d’une vie religieuse qui refuse
de se cantonner a l'intérieur de I’dme. Au contraite, le moyen dge pensait
que Dextériorisation du culte était le seul moyen pour ’homme de rendre
un hommage total 4 Dieu, le rite visible étant I'image de I’adoration invi-
sible.

Confrérie de Saint Eloi a Cugy (FR)
pat Camille Bugnon, Cugy

C’est toujours avec un plaisir renouvelé que nous lisons dans nos jour-
naux le récit des manifestations des us et coutumes de nos laborieuses popu-
lations.

Souvent, leurs fondations remontent dans la nuit des temps et témoignent
des sentiments religieux dont étaient animés nos peéres. Leurs successeurs
veillent jalousement a leur pérennité et personne n’oserait émettre une
opinion défavorable ou tenter d’en demander la suppression.

C’est dire qu’une foi profonde est répandue au sein de nos localités et
qu’on garde jalousement les fondations établies par les ancétre.

1 Dans L. 156. f. 200v.
211 est clair qu’avec I’évéque Sébastien de Montfalcon, nous n’approuvons pas la
publication intempestive de ces «miracles» dont I'authenticité paraissait fort suspecte.

59*



	Quelques aspects de la vie sacramentelle et liturgique du diocèse de Lausanne à la fin du moyen âge

