
Zeitschrift: Folklore suisse : bulletin de la Société suisse des traditions populaires =
Folclore svizzero : bollettino della Società svizzera per le tradizioni
popolari

Herausgeber: Société suisse des traditions populaires

Band: 34 (1944)

Heft: 3-4

Artikel: Les traditions populaires dans la vie juridique suisse

Autor: Liebeskind, W.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1005804

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1005804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 43* —

à la vallée du Rhône; depuis 1900 environ, c'est le corbillard qui
conduit les morts des «hameaux d'en bas» au cimetière de Lens.
La route passe loin de l'ancienne pierre des morts, et rien ne la
distinguerait aujourd'hui d'un banc de rocher quelconque, si l'on
ne voyait pas une croix entaillée dans la surface supérieure et si
les Lensards ne continuaient pas à l'appeler dans leur patois: la
pira di môr.

On s'étonne de ne point trouver d'autres pierres des morts sur
le territoire étendu de la commune de Lens. Notre informateur
M. F. Lamon, excellent connaisseur de son village natal, nous
assure qu'on ne se souvient d'aucune autre pierre de ce genre : de
Chermignon et d'Icogne, les cortèges funèbres se rendaient à Lens
sans arrêt.

Il ne fait pas de doute cependant, qu'on pourrait retrouver
des coutumes semblables ailleurs en Valais où les paroisses étaient
anciennement fort étendues. En voici un exemple. On lit dans la
brochure de J.-B. Bertrand, «Légendes, contes, traits de mœurs de la
région de Vérossaz»1): «Quelques cent mètres en aval de la ferme
de Sendey (entre Vérossaz et St-Maurice) se trouve un banc
naturel, nommé par les indigènes Pierre aux morts, sur lequel les

porteurs, pour reprendre haleine, avaient coutume de déposer un
instant les cercueils au temps où les gens de Vérossaz étaient
enterrés à St-Maurice»2).

Les traditions populaires dans la vie juridique suisse.
Par W. A. Liebeski ri fl, Cologny (Genève).

L'étude qu'on va lire ne prétend pas apporter des lumières nouvelles
aux folkloristes. Nous leur soumettons simplement le texte d'une conférence3)
dans laquelle nous avons entrepris de déterminer, du point de vue du jurist e,
le patrimoine coutumier qui fait partie de notre droit.

Pour déterminer le rôle des traditions populaires dans la
vie juridique de notre pays, trois sujets sont à examiner:

1° Les institutions qui, dans notre droit actuel, relèvent de la
coutume et non de la législation.

2 0 L'attitude du législateur en face de ces coutumes juridiques.
3 0 L'importance et l'avenir des traditions populaires juridiques.

*
Dans les vallées de nos Alpes, on se sert, un peu partout,

de signes qui ressemblent aux runes. On les rencontre apposés

') Cahier valaisan de folklore 11° 25, 1933, p. 3.
2) Autre exemple au Val d'Hérens : Anz. schw. Altert. 24, 569. Cf.

Handwtb. d.d. Abergl. 5,11567
3) Faite le 13 mars 1944, sous le titre de: «Le droit et les traditions

populaires», dans le cadre des conférences universitaires de Genève.



— 44* —

sur des troncs d'arbres coupés dans la forêt, ou marqués au fer
chaud sur les cornes ou la peau du bétail de même que sur des
ustensiles de travail ou encore sur une poutre aux maisons
paysannes. Parfois même la lingerie est marquée de cette manière.

Ces signes ont une signification juridique: ce sont des signes
de propriété1).

Autrefois répandus sur une aire plus vaste, ils sont les
vestiges d'une époque à laquelle le paysan ne savait ni lire ni
écrire. Pour indiquer qu'un objet lui appartenait, le paysan illettré
choisit un signe facile à tracer. La majeure partie de ces marques
de paysans sont rectilignes, car un trait droit est plus facile à

tracer qu'une ligne courbe, notamment quand on marque le bois
à coups de hache. Voilà pourquoi ces signes ressemblent aux
lettres runiques dont la forme s'explique d'ailleurs par les mêmes
raisons d'ordre pratique.

Les marques domestiques se transmettent de père en fils.
Dans nos régions de montagne, la règle est que le fils cadet
ou l'enfant qui garde la ferme paternelle) hérite de la marque
de maison paternelle. Les autres fils la modifient en y ajoutant
une coche:

Lien :

Tujetach

Andiaat

Andiast

Tujetach

à des signes

(Toni Casper

Beer, Tujetach)

(Gion Antoni
Bertbcr, Tujetach)

') Ouvrages généraux: Gmür, «Schweiz. Bauernmarken und
Holzurkunden»: Abh. z. schw. R., 77, 1917.— Stehler, «Die Ilauszeichen und Tesslen
der Schweiz». — Arch, suisses trad. pop. XI, 1907.

Forme Bimple : Variantes:

P P P -R

1 I I I M m rn rti rh rm

A AZA AA X

A ÂAAAÂSSA
Après plusieurs générations, on aboutit ainsi

fort compliqués, souvent asymétriques :

Origine: Formes intermédiaires: Signe actuel:

-h * $ X

V v Y ¥ £ .ï



— 45* —

A côté des marques de maison, un autre système de marques
est employé pour le petit bétail, notamment les chèvres auxquelles
on fait des entailles dans les oreilles.

Quelle est la place de ces signes de propriété dans notre
système juridique? Elles posent le problème suivant au législateur:
doit-il en prendre note et, par conséquent, les protéger en tant
que signes attestant un droit de propriété, ou ne leur attribuer
aucune valeur juridique?

Or, la législation n'est pas hostile à ce mode traditionnel
de marquer un objet d'un signe du propriétaire.

Dans les communes où l'on a coutume de s'en servir, des

mesures ont été prises pour les protéger contre des abus et pour
éviter la confusion.

Ainsi la commune de Tujetsch (district de la Cadi [Disentis])
a institué, en 1900, un registre, le Cudisch de nodas (Livre des

marques1) dont voici, à titre d'exemple, deux feuillets:

Berther Duri (mistral)
Noda-casa :

D
Nöda de tiers:

Ureglia dretga: 1 furcletta cun pez osum l'ureglia
1 snez davos en

Ureglia seniastra: 1 ruosna

Beer Ignazi
Noda-casa :

%

Nöda de tiers:
Ureglia dretga: Giu da sum ed ina furcletta davos en.
Ureglia seniastra: Ina furcletta davos en.

En 1937, la commune de Trin (Grisons) promulgue un
Règlement concernant les marques2), de la teneur suivante:

§ 1. Chaque maison sise sur le territoire de Trin a sa

marque de maison et sa marque pour le petit bétail.
§ 2. Toutes les marques sont attribuées, enregistrées et

contrôlées par le conseil municipal. En cas de
contestation, il statue sur le droit à une marque.

') Conservé auprès du secrétaire communal.
2) Cité par Mani, «Las nodas-casa», dans Per Mintga Gi 1941.



— 46* —

§ 3. Les marques ne peuvent passer à une autre famille
ou à une autre maison qu'avec le consentement du
conseil qui enregistre tous les changements.

§ 4. Tout usage abusif des marques de maison et des

marques pour le petit bétail est interdit sous peine
d'amende de fr. 1.— à 20.—.

Les particuliers, de leur côté, prennent des précautions en
faisant connaître leurs marques au public afin d'empêcher que
d'autres n'en adoptent de pareilles. On trouve ainsi, dans la Gasetta
Romontscba, des annonces décrivant des marques d'oreilles.

Ce ne sont pas seulement des objets munis d'une marque
de propriété qu'on recontre dans les régions alpestres. On y
emploie, surtout en Valais, et aujourd'hui encore, des documents
en bois que les vieux patois romands nomment tachères1).

Ces documents sont munis d'une ou de plusieurs marques
de maison et l'on y entaille des coches pour tenir une comptabilité.

Eux aussi sont des résidus des siècles d'analphabétisme
et tiennent lieu de livres de compte.

Par ce moyen primitif, on contrôle p. ex. des prestations.
Ainsi, les tachères sont souvent composées de deux parties : l'une
pour le débiteur, l'autre pour le créancier. Lorsque le débiteur
fait sa prestation, on joint les deux pièces et l'on fait une encoche

sur les deux.
D'autres tachères attestent certains droits : p. ex. les quantités

de beurre ou de fromage qui reviennent à chaque consort d'un
alpage, ou bien l'exécution des corvées dont le communier s'est

acquitté envers la commune ou le consortage.

La législation fédérale a tenu compte de ces documents d'un
autre âge. L'art. 410 du code pénal suisse les a classés parmi les

titres à côté des écrits, en stipulant:
Sont réputés titre tous écrits destinés à prouver un fait

ayant une portée juridique et tous signes destinés à prouver un
tel fait.-

Le législateur leur accorde donc la même protection qu'aux
titres écrits.

La discussion au Conseil national, lors des débats au sujet
de cet article, donna l'occasion à deux représentants des régions
montagnardes, de parler des marques de propriété et des tachères.
Ils exposèrent à leurs collègues que, conformément au vieux droit
coutumier toujours en vigueur dans leurs cantons, des faits d'im-

') Gmiir et Stebler, 1. c.



— 47* —

portance juridique tels que le droit de consortage, la quantité
de lait que les vaches des consorts ont donnée à l'alpage, les
corvées, etc., sont marqués sur des bâtons ou des tablettes en bois
au moyen d'encoches1).

En faisant allusion aux corvées, nous avons touché à une
institution datant du moyen âge et conservée dans de nombreuses

communes, notamment de Fribourg et du Valais. Les corvées sont
une obligation de travailler pour la corporation — commune ou
consortage. De nos jours, elles consistent généralement dans
l'entretien des routes communales ou l'amélioration des fonds. Elles
ont le caractère d'un impôt en nature ou d'un service public qui,
dans la règle, peut être remplacé par une prestation pécuniaire.
Le conseil communal fixe la date, le genre et la durée des
corvées. Dans le canton de Fribourg, ces modalités sont publiées
dans la Feuille officielle.

*

Nous venons de passer au droit public. Or, c'est dans ce
domaine que les traditions populaires ont gardé leur plus grande
vitalité.

Selon la vieille tradition suisse, la commune est une
corporation politique et économique, formée par des individus et non
pas une subdivision territoriale. C'est pourquoi le citoyen suisse
est bourgeois de la commune dont sa famille est originaire, quel
que soit le lieu de sa naissance ou de son domicile.

Cette conception corporatiste veut aussi que toutes les
décisions soient prises en commun par l'ensemble des intéressés. Ainsi
s'explique que dans un certain nombre de cantons, les communes
ne possèdent pas de conseil représentatif, mais seulement
l'assemblée des communiers.

Concevant la commune, selon la tradition, comme une
corporation, on a dû créer, au 19 e siècle, lorsqu'on donna aux
citoyens suisses l'exercice des droits politiques au lieu de leur
domicile, deux organismes communaux: la commune politique
ou commune des habitants et la commune bourgeoisiale, la
première groupant tous les citoyens actifs, la seconde seulement les

bourgeois de l'endroit2).
Le corporatisme paysan a créé non seulement les communes,

mais aussi des corporations purement économiques connues sous

*) Delaquis, dans la Revue pénale suisse 1942, p. 413 s.

a) Liebeskind, «Droit de cité cantonal et communal», 1937, et «La

commune dans l'histoire politique de la Suisse», Revue de la soc. d. juristes
bernois, vol. 77, 1941.



— 48* —

le nom de consortages, corporations d'alpage (ou d'allmend) ou
de forêt1).

L'exploitation des biens communs connaît de nombreuses
variantes :

tantôt la corporation accorde à ses membres l'usufruit
personnel des biens communs,

tantôt elle est organisée en coopérative qui, à la fin de la
saison ou de l'année, distribue les revenus aux consorts, soit en
nature soit en espèces,

tantôt — lorsqu'il s'agit d'un alpage — celui-ci est mis aux
enchères pour un bail de 1, 2 ou 3 ans, le preneur recevant
le bétail en pension et fabriquant, avec le lait des vaches de

chaque consort, du beurre, du fromage et du sérac pour le compte
de celui-ci.

Ces consortages sont des institutions traditionnelles
florissantes, car elles répondent aux besoins de l'économie paysanne
en montagne. Si l'Etat exerce une surveillance à leur égard et
exige que leurs statuts soient homologués par le Conseil d'Etat
— comme c'est le cas en Valais —, il n'en reste pas moins qu'elles
sont le produit d'une longue évolution coutumière et non pas
une création du législateur.

Les landsgemeinden2) qui ont traversé les bourrasques
politiques du siècle passé, émanent, elles aussi, de la vieille idée

que tous ceux qui ont des intérêts communs, doivent en décider
en commun.

A la landsgemeinde, le peuple exerce ses droits politiques
dans les formes traditionnelles : les citoyens se réunissent en plein
air et votent à main levée. Tout le cérémonial des

landsgemeinden est imprégné de traditions développées au cours des

siècles. Citons le cortège dans lequel les autorités sont précédées

par les huissiers portant les symboles de la souveraineté ; le cercle
formé, à Glaris et en Nidwald, par les citoyens; enfin, la
proclamation du défens en Nidwald: à l'ouverture de la
landsgemeinde, le landammann s'adresse au Statthalter pour lui
demander si l'endroit et l'heure sont propices et conformes au droit.
Sur l'acquiescement du Statthalter, il proclame solennellement la
paix qui doit régner pendant le débat. Il agit donc de la même
manière que jadis le juge carolingien lorqu'il ouvrait une assemblée

judiciaire.
') Voir, entre autre, Bruttin, «Essai sur le statut juridique des consortages

d'alpages valaisans», 1921.
2) Blumer, «Staats- und Rechtsgeschichte der Schweiz. Demokratien»,

1850-58. — Ryffel, «Die Schweiz. Landsgemeinden», 1904. — Thürer, «Les
landsgemeindes». Pages suisses, n" 6.



— 49* —

A côté des institutions politiques, le peuple en a créé d'autres
qui sont copiées sur elles. C'est le cas des Compagnias de mats
(sociétés de garçons) des Grisons '). Leurs organes reflètent l'organisation

d'une commune. Ces compagnies assument, en plus du
service d'honneur dans les cérémonies religieuses, des fonctions
policières. Elles règlent et surveillent les «fréquentations» et, si un
garçon d'un autre village veut faire la cour à une jeune fille, il
lui faut acheter à la louable compagnie l'autorisation de venir
voir l'élue de son coeur. Cette surveillance a pour but principal
de garantir que tout se passe décemment. La compagnia de mats
inflige aussi des peines. Si un jeune homme rompt ses fiançailles
sans motif suffisant, elle l'exclut de ses rangs ce qui le met au
ban du village. Lorsque la mésentente entre deux époux dégénère
en scandale public, les mats organisent un charivari. Cette perspective

suffit souvent sinon à rétablir la concorde, du moins à

imposer une suspension des hostilités.
Ho

Les traditions populaires ont laissé leur empreinte jusque
dans la procédure moderne. Preuve en soit le code de procédure
civile glaronnais de 1930 qui en substance dit ceci:

«La partie tenue à produire des documents n'est obligée
d'affirmer (geloben) qu'elle ne les possède pas, que si la partie
adverse l'exige.»

Or, cette affirmation solennelle, quasi sacrementelle, se donne

par un geste symbolique: le président du tribunal fait apporter
le sceptre de justice, le saisit et le tend à la partie qui le touche
à la pointe sans accompagner ce geste d'une déclaration quelconque.

Ce «Stabgelübd» est une dernière survivance d'un symbolisme
très ancien et jadis très répandu, dont l'application a été réduite
successivement par les différents codes de procédure pénale et
civile glaronnais du 19 e siècle, pour ne plus s'appliquer qu'au
cas cité2).

*

Quelle sera le rôle des traditions populaires dans le droit
de demain? Deux tendances se dessinent nettement:

D'une part, les institutions qui sont une émanation de la
conception suisse de la chose publique: les communes conçues
comme des corporations, les consortages d'alpage, etc. garderont
leur vitalité parce qu'elles continuent à remplir une fonction
nécessaire et fondamentale.

') Caduff, «Die Knabenschaften Graubündens», 1932.
2) Liebeskind, «Stab und Stabgelübd im Glarner Landrecht», Jahrb.

d. Hist. Ver. d. Kt. Glarus, 48. Heft, 1936.



— 50* —

D'autre part, les coutumes et usages juridiques d'un autre
temps, qui ne remplissent plus de nos jours une fonction nécessaire,
reculent lentement mais continuellement sous nos yeux. Un voyage
rapide à travers la Suisse nous le prouvera:

Montons à Visperterminen où nous trouverons encore des

marques de maison et des tachères. Passons ensuite en Tujetsch.
Ici également, les signes domestiques et les marques d'oreilles
sont encore en honneur. Mais depuis un demi-siècle, le livre
des comptes s'est substitué aux tachères pittoresques pour la comptabilité

des alpages communs1). Et lorsqu'on parcourt les feuillets
du Cudiscb de nodas, on constate que certains paysans ne
développent plus la marque de maison héritée, mais la combinent
avec une initiale ou choisissent simplement leurs initiales en guise
de marque. Effet curieux de la disparition de l'analphabétisme:
des lettres faisant fonction de signe!

Arrêtons-nous, dans notre descente vers la plaine, sur territoire

glaronnais, où nous venons de constater le recul d'un
symbolisme vénérable mais suranné. Depuis longtemps, on y a
abandonné l'usage des marques de maison. On fait encore des

entailles aux oreilles des chèvres; le bois est encore marqué d'un
signe, mais sur 4 ou 5 paysans qui se servent de leurs initiales
à cet effet, un seul emploie encore une véritable marque8).

En approchant de Zurich, nous arrivons dans une région
où la vie moderne a fait tomber dans l'oubli les vieux procédés,
par lesquels les générations disparues marquaient leurs biens ou
tenaient leurs comptes, parce qu'ils ne répondent plus à un besoin.

Or, la vie moderne, ne produirait-elle pas de nouvelles
coutumes? Le peuple dans son ensemble ou des groupements
sociaux, p. ex. les corps de métiers, ne créent-ils pas de nouvelles
traditions juridiques? Il n'en est rien. Aujourd'hui toutes les

questions d'ordre juridique sont réglées soit par les statuts des

syndicats, soit par les contrats collectifs, soit par la loi. La
tendance est à la règle écrite, à la norme créée par un acte de
volonté conscient.

Ce que nous constatons pour le droit du travail, reflète
l'aspect général de notre vie juridique. Lorsqu'un secteur du droit
nécessite une réglementation, c'est la loi ou le statut autonome
qui prend les devants et qui y pourvoit. Ainsi la coutume ne
trouve plus guère de champ d'action.

Il est vrai que le législateur tient compte des anciennes
coutumes juridiques locales. L'art. 110 CPS en apporte une preuve,

') Berther, «Sin cadruvi», 1904.
2) Liebeskind, «Die Kerenzer Bauernzeichen», Arch, suisses trad. pop.

XXXVII, 1939/40.



— 51* —

d'autres pourraient être fournies par les lois d'application cantonales
du code civil suisse. Il respecte donc ce qui existe dans ce domaine,
mais ne cherche pas à favoriser l'éclosion de nouvelles règles
coutumières.

Nous avons dû aller dans les montagnes pour rencontrer
les vieilles coutumes traditionnelles et nous avons constaté que
même dans ces régions reculées, elles sont en régression. Elles
n'ont plus la force d'évoluer ou d'engendrer parce que la raison,
qui les a fait naître, a disparu. Ce sont des vestiges d'une époque
révolue, des survivants vénérables du passé juridique, mais elles
ne sont plus, de nos jours, une force créatrice vivante.

L'influence des Planètes et de la Lune
d'après les montagnards du Valais.

Par I. Mariétan, Sion.

Dès les premiers âges de la préhistoire, les hommes ont
dû s'intéresser aux phénomènes célestes, parce qu'ils règlent la
succession des saisons, du jour et de la nuit, ainsi que la
division du temps et l'ordre de leurs occupations. Les mouvements
apparents du Soleil, les phases de la Lune, la fixité relative des

étoiles formant des constellations, auxquelles on donne des noms,
furent, sans doute, les premiers phénomènes observés. Puis on
constata que certains astres se déplacent par rapport aux autres;
on leur donna le nom de Planètes. Bientôt on distingua douze
constellations que le Soleil semble parcourir en une année, et on
leur donna des noms, les figurant par des signes particuliers: les
douze signes du zodiaque.

Certains phénomènes astronomiques ont une influence manifeste

sur nous comme l'action diurne et annuelle du Soleil. On
étendit cette influence à tous les astres; on pensa qu'ils
pourraient même révéler le secret de la destinée humaine, qu'ils
personnifient des divinités, ce qui devait accréditer beaucoup la

croyance à l'influence des astres sur les hommes. Certaines
coïncidences éveillèrent l'attention, on nota les cas justes, négligeant
les autres, et, après un petit nombre de répétitions, l'opinion était
fondée et divulguée. Ces croyances ont subsisté depuis les Chal-
déens vers 3800 av. J.-C. jusqu'à notre civilisation européenne
du XXe siècle.

Chez nos montagnards du Valais, on en retrouve toute une
série. Quoi d'étonnant? Ils vivent en pleine nature, ils observent
les astres et se trouvent devant tant de phénomènes naturels
qui sont pour eux des mystères. Et puis la vie à la montagne


	Les traditions populaires dans la vie juridique suisse

