
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 82 (1992)

Heft: 2-3

Artikel: Der Betruf, ein alpenländischer "Ringsegen"

Autor: Imfeld, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karl Imfeid

Der Betruf, ein alpenländischer «Ringsegen»

Im alltäglichen religiösen Brauch unserer Älpler erfreut sich der Betruf einer

ganz besonderen Wertschätzung. Kein verantwortungsbewusster und gläubiger

Älpler würde sich am Abend legen, ohne vorher z Bättäz riäfii. Im Betruf
werden Mensch, Vieh, Hab und Gut dem Schutz Gottes und seiner Heiligen
anvertraut. Der Betruf ist heute noch vom Voralpengebiet der Innerschweiz
bis hin zum Sarganserland und Säntisgebiet verbreitet. Wie alt er ist, das ist
kaum auszumachen. Wir wollen vielmehr versuchen, anhand seines Aufbaus
und seines Inhalts die tiefere Bedeutung des Betrufes aufzudecken. Dazu gibt
uns der Text des Betrufs selber einen wichtigen Schlüsselhinweis, wenn es

darin heisst: hiä ufdiserAlp ischt ägoldige Thron oder wie in Uri hiä ufdiserAlp
ischt ä goldige Ring oder in Lungern hiä um disi Alp gahd ä goldigä Grabä.

Gemeint ist allemal dasselbe.

Was bedeutet nun dieser Thron, Ring oder Graben?

Wir kennen den «Ring» als umgrenzten Versammlungsplatz. Im Ring findet
die Landsgemeinde statt, ebenso Feste wie Älplerchilwi (die Sprich) oder der

Schwinget. Der Ring ist nach ältester Überlieferung auch der Ort gewesen, wo
Recht gesprochen und geurteilt wurde. Der Angeklagte wird entweder frei
gesprochen und im Ring behalten, oder er wird verurteilt und aus dem Ring
ausgewiesen, was heisst, dass er den Schutz der Gemeinschaft, des Landes
verspielt hat. Der Ring bedeutet soviel wie umfriedeter und befriedeter Ort.
Vereinfacht könnte man sagen: er ist der Ort des Hausfriedens ausserhalb des

Hauses. Wer in diesem Ring steht, darf nicht angegriffen werden.
Diese alte Rechtsvorstellung wurde auch in den religiös-geistigen Bereich
übernommen. Innerhalb meines Ringes, meines Bereichs, soll ich, mein Hab
und Gut Frieden haben, der von keiner bösen Macht gestört werden darf. Hier
sollen die guten Mächte Einzug halten und die bösen ausserhalb des Ringes
abgewehrt werden. Schon im Alten Testament kommt dieser Gedanke zum
Ausdruck, zum Beispiel im Buch Sacharja (2,9): «Ich selbst, spricht der Herr,
werde für die Stadt ringsum eine Mauer sein..., und in ihr werden wohnen
Ruhm und Ehre.»
Im magisch-religiösen Bereich gestaltete sich der Ringgedanke zur eigentlichen

Zeichnung aus. Wer mit einer unbekannten höheren Macht, vor allem
mit einer schädlichen, verkehrt oder spricht, zeichnet am Boden um sich
herum den Ring ein. Sozusagen als Verstärkung werden Namen von Gottheiten

und anderen mächtigen Schutzkräften in diesen Ring geschrieben. Ja, man
geht noch weiter und zeichnet gleich drei Ringe ineinander, wobei die höchsten

Namen in der Mitte, die andern je nach ihrem Rang in die äussern Ringe
eingeschrieben werden. Die christlichen Missionare haben sich im ganzen
deutschen Sprachgebiet über Jahrhunderte dagegen gewehrt, dass auf diese

34



Weise die alten Götter neben dem einzigen Gott weiterverehrt wurden. Da
die Missionare aus Irland kamen, war ihnen von daheim diese Gedankenwelt

wohlvertraut, und sie haben versucht, solche Gebräuche zu verchristlichen.

Um nicht missverstanden zu werden, sei gleich gesagt, dass damit der

Ursprung des Betrufs nicht in diese früheste Missionszeit zurückdatiert werden

darf. Vielmehr hat diese Vorstellungswelt in die christlichen Jahrhunderte
hinein bei uns überlebt und nach altem Vorbild eine ganze Reihe christlicher
Segensformen hervorgebracht, die uns heute noch vertraut sind. Die alte Form
wurde mit einem neuen Inhalt gefüllt.
Wie gesagt kommt der Betruf nicht nur bei uns in Obwalden und somit nicht
nur in einer einzigen Textfassung vor. Will man ihn untersuchen, muss man
alle gebräuchlichen Textfassungen miteinander vergleichen. Dabei stellt man
fest, dass da und dort einzelne Teile abgeändert oder verkürzt wurden oder gar
verloren gegangen sind, während sie sich andernorts erhalten haben. Es ist
also möglich, mit Hilfe aller Texte den ursprünglichen Bestand wieder
herzustellen. Dies im einzelnen darzustellen fehlt hier der Platz. Der ursprüngliche

Bestand sieht folgendermassen aus:
1. Der Geitsch. Er ist ein bellartiger, kurzer Schrei, der je nachdem wie Ho,

Hua, Ho-ho-hoo, Uio oder ähnlich tönt. An ihn schliesst sich der Lobäruf an.
2. Die erste Anrufung der Heiligen. Gott und die heiligen Patrone des

Bauernstandes werden gebeten, sie wellid disi Nacht ufdiserAlp iriliäb
Herbergig haltä. Je nach Gegend werden unterschiedliche Patrone mit Namen

genannt.
3. Der Anfang desJohannesevangeliums «Im Anfang war das Wort und das

Wort war Gott und Gott war das Wort...» Der ganze Evangelientext wird in
der heutigen Form nur noch angedeutet: Das isch das Wort, das weis derliäb
Gott wohl.
4. Der goldig Thron, Ring, Grabä. Hier sitzt Maria mit irem allerhärzliäbschtä
Sohn. Und ischt mit vilä Gnadä ubergossä. Si hed did allerheiligscht Dryfaltigkeit
unter irem Härze verschlossä. Dieses christliche Glaubensgeheimnis ist der

Mittelpunkt des ganzen Betrufs. Nach der Seeschlacht von Lepanto, wo
1571 die christlichen Flotten die Türken besiegt hatten, wurde im Abendland

das dreimalige Beten des Englischen Grusses am Tag eingeführt. Im
Betruf taucht er als Einschub ebenfalls auf, allerdings nur andeutungsweise
im «Ave, Ave, Ave Maria.»
5. Der Segen über Mensch und Habe. Mit der Bitte Bhiät Gott Veh, Lyb, Ehr,
Hab und Guät und dem Abschluss So seil das Veh gesägnet sy wird der Segen
über alles, was ufdisi Alp ghert, herabgerufen.
6. Die zweite Anrufung der Heiligen (sie ist im Kernser Betruf verloren
gegangen). Mit der Bitte As walti Gott und der liäb heilig sant N.N., stellt der
Betrufer sozu sagen die Heiligen an, Nachtwache zu halten. Mit dem zweiten

Lobärufwird das Vieh nochmals herbeigerufen, in diesem nun gesegneten

Ring zu verbleiben.
7. DerJuiz. Der Schlussjuiz soll den ausgerufenen Ring so weit wie nur möglich

ausdehnen.

35



Betrachtet man diesen Aufbau genauer, erkennt man leicht, dass der «golgide
Thron, Ring oder Grabä» die Mitte des ganzen Betrufs ist. Er ist der innerste,
mächtigste und heiligste Ring, der über die Alp ausgerufen wird. In der ersten
und zweiten Hälfte des Betrufs erkennen wir zwei weitere Elemente, in
umgekehrter Reihenfolge: die erste und zweite Anrufimg der heiligen Patrone,
welche den äusseren Schutzring bilden, und einen mittleren Segensring, bestehend

aus dem Johannesevangelium (ältester Flur- und Wettersegen) und dem

Segensspruch in der zweiten Hälfte. Der ganze Ring wird durch den «Geitsch»
eröffnet und den Schlussjuiz geschlossen.
Wie aus der schematischen Darstellung ersichtlich, ist der Betrufein perfekter
dreifacher Ringsegen. In diesem Ring, in dessen Mitte die höchsten
Glaubensgeheimnisse ihren «Thron» haben und in dem die heiligen Patrone schützend
ihre «Herbergig» halten, ist kein Platz für das Böse und seine Macht. Der
Alpler darfsich getrost zur Ruhe legen und sich und sein Hab und Gut geborgen

wissen.

Segen über Mensch, Vieh, Alp

2. Anrufung der Heiligen

Schlussjuiz

Geitsch «Huo» —

I. Anrufung der Heiligen

Johannesevangelium Wettersegen)

goldigä RING
goldigä THRON
goldigä GRABÄ

Maria mit Kind
und
Heilige Dreifaltigkeit

Schematische Darstellung des Ringsegens

36



Der Inhalt des Betrufs ist trotz der übernommenen magischen Form eindeutig
christlich und zum Teil von beachtlichem theologischem Zusammenhang.
Vom strengen Aufbau und Inhalt her scheint es, dass er kaum von einfachen

Alphirten geschaffen wurde. Man wird eher an einen klösterlichen Ursprung
denken müssen, was gar nicht so abwegig ist, weil im Mittelalter die Klöster
die hauptsächlichen Grund- und Alpbesitzer waren. Zugleich ist der Inhalt so

volksnahe, dass er ohne weiteres von den andern Älplern angenommen werden

konnte. Auffallend ist, dass schwerverständliche Textteile, wie der ganze
Anfang desjohannesevangeliums und der längere Text des ganzen Englischen
Grusses, bis auf eine Andeutung gekürzt wurden. Der einfache Mann liebt
auch in seinem Beten nicht viele Worte. Er hat wohl von denselben Mönchen,
die ihm den Betruf gaben, ebenfalls jene christliche Lebensregel gelernt,
welche sagt: Gott z Ehregschaffed isch ai hättet. Was er in seinem Gebet meint,
das weis der liäb Gott wohl.

Der Betruf ist das Zeugnis gläubigen Vertrauens. In den letztenjahren ist er da

und dort unauffällig am Verschwinden. Einzelne Alpen werden, seit sie durch
Strassen erschlossen sind, immer mehr von zu Hause aus besorgt. Alppersonal
ist schwer zu bekommen und wird oft nur noch unter Leuten gefunden, die
nicht aus unserer Gegend sind und zum Betruf kein Verhältnis haben. Der
Betrufwar immer Aufgabe des verantwortlichen Älplers. In welchen Alpen ist
aber noch ein solcher Älpler? Dieses Problem besteht nicht nur bei uns,
sondern auch in andern Gebieten, wo der Betruf eine jahrhundertealte Tradition
hat. Eine zweite Gefahr, vor der man nicht deutlich genug warnen kann, droht
dem Betrufdaher, dass er immer mehr bei sogenannten volkstümlichen Festen
und Veranstaltungen ins Vorfuhrungsprogramm aufgenommen wird, wil er
doch äso schenn ischt. Ein Brauch, der aus seinem Ort und seiner bestimmten
Zeit, wo er hingehört, herausgenommen wird, wird früher oder später nur
noch Folklore und zum Museumsstück. Einheimische und Fremde werden
auch dann noch ihre Freude daran haben. Dort, wo er aber hingehört, beim
Zunachten auf der Alp, wird er dann nicht mehr lebendig sein. Für diese

ungünstige, fast gesetzmässige Entwicklung von vorgeführten Bräuchen Hesse

sich auch in unserer nächsten Umgebung leicht eine ganze Reihe von Beispielen

darstellen.

Der Kernser Betruf

Nach alter Sitte in unserer Gemeinde war jeder Alpler, den das Betzeitläuten
oder der Betrufvon einer benachbarten Alp nicht erreichte, zum Betrufen auf
seiner Alp verpflichtet. Nach allgemeiner Meinung reicht dieser Segensring so

weit wie der Ton. In Alpen mit mehreren Hütten wird abwechslungsweise, in

abgemachter Reihenfolge, von einem Alpler z Bättägriäft, so zum Beispiel auf
der Tannalp.
Beim Einnachten tritt der Alpler zum schlichten Kreuz, das er selber in den

nahegelegenen Hügel gepflanzt hat, und ruft den Betruf in die einbrechende
Nacht hinein. Die Felsen geben Antwort auf seine kräftigen, langgezogenen
Töne. Es ist eine ergreifende Stimmung beim Zuhören.

37



Kernser Betruf

Uio.
O lobo, zuä lobo, i Gotts Namä lobo
O lobo, zuä lobo, isnä liäbä Fraiwä Namä lobo
O lobo, zuä lobo, isnä liäbä Heiligä Namä lobo.

Gott und der heilig Sant Toni und Sant Wendel
und der heilig Landesvater Bruäder Chlais
wellid diä Nacht uf iser Alp diä liäb Herbärg ha.

Das isch das Wort, das weis Gott wohl.
Hiä uf därä Alp, da stahd ä goldigä Thron.
Darin wohnt Maria mit ihrem härzallerliäbschte Sohn
und ischt mit viele Gnadä ubergossä.
Sie hed diä allerheiligscht Driifaltigkeit unter irem Härze verschlossä:
das eint ischt Gott der Vater
das ander ischt Gott der Sohn
das dritt ischt Gott der liäb Heilig Geischt.
Sie wellid is behiätä und bewahrä.
Ave, Ave, Ave Maria.
O Gottes liäbschti Muätter, Maria.
Jesus, o Herr Jesus, hochallerliäbschter Herr Jesus Chrischt.
Bhiät Gott Veh, Seel, Liib, Ehr und Guäd
und alles, was zu därä Alp gehörä tued.
So mengs Hait Veh, das uf därä Alp ischt,
so mengä guätä Engel sig ai derbiä.
So seil das Veh gesägnet sii

im Namä der hochheiligschtä Driifaltigkeit
Gott Vater, Sohn und Heilig Geist. Amä.
O lobo, zuä lobo, all Schritt und Tritt i Gotts Namä lobo.

Jujuhuhui.

Dieser Text wurde erstmals publiziert in der Festschrift «125 Jahre Alperbruderschaft

Kerns» 1988 und jetzt vom Autor leicht überarbeitet.

38


	Der Betruf, ein alpenländischer "Ringsegen"

