
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 78 (1988)

Heft: 5

Artikel: Taufe - Taufnamen - Taufpaten : Stand und Entwicklung in Flums SG

Autor: Gadient, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004099

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rudolf Gadient

Taufe - Taufnamen - Taufpaten

Stand und Entwicklung in Flums SG1

Nach wie vor nimmt die Taufe, ähnlich wie Hochzeit und Begräbnis, im
Leben einer Familie eine besondere Stellung ein. Mit der Taufe wird heute
nicht nur die Aufnahme eines Menschen in die christliche Gemeinschaft
gefeiert, sondern auch die Eingliederung eines Kindes in den grösseren
Familien- und Bekanntenkreis.

Namengebung

Erwartet ein Ehepaar Nachwuchs, bildet bald einmal die Namenwahl ein

Gesprächsthema. Heute kann die medizinische Technik das Geschlecht
des Kindes schon vor der Geburt feststellen, so können sich die Eltern auf
die Wahl eines männlichen oder weiblichen Namens beschränken; doch
etliche junge Eltern wollen gar nicht zum voraus wissen, ob sie einen Knaben

oder ein Mädchen erhalten werden. Sie wollen sich lieber überraschen
lassen.

In den allermeisten Fällen bestimmen die Eltern den oder die Namen des

Kindes gemeinsam, in sehr seltenen Fällen beansprucht die Mutter das

Recht der Namengebung.
Die Eltern fühlen sich heute in der Namenwahl sehr frei. Der Name soll
ihnen gefallen, er soll «schön» klingen, kurz sein, nicht leicht zu verändern
und zum Nachnamen wie auch zu den anderen Namen in der Familie passen.

Nur noch sehr selten konsultieren Eltern einen Kalender oder benennen

ihr Kind nach einem Heiligen, dessen Fest am Geburtstag des Kindes
oder in dessen zeitlicher Nähe gefeiert wird. Von Seiten des Zivilstandsbeamten

oder des Pfarrers werden kaum Einwände gegen die Namenwahl
erhoben. Der Schweizerische Verband der Zivilstandsbeamten hält in
seinem Namenbüchlein «Vornamen in der Schweiz»2 die grundsätzliche
Freiheit der Eltern in der Namengebung fest. Diese dürfe jedoch die Interessen

des Kindes und Dritter nicht verletzen und soll das Geschlecht des

1 Die Darstellung stützt sich aufeine Umfrage bei Schülern von drei Sekundarschulklas-
sen und deren Eltern, ferner aufAussagen vorwiegend älterer Gewährsleute, aufdie
entsprechende Literatur und aufeigene Erinnerungen. Zeitlich beschränkte ich mich aufdie
Entwicklung der letzten hundert Jahre.
Bevölkerungsentwicklung in dieser Zeitspanne:
1888: 3215, davon 92,1% röm. kath. Geburten (1890): 34 Knaben, 28 Mädchen
1930: 4237, davon 94,4% röm. kath. Geburten: 64 Knaben, 58 Mädchen
1980: 4228, davon 89,2% röm. kath. Geburten: 27 Knaben, 26 Mädchen
2 Vornamen in der Schweiz, herausgegeben vom Schweiz. Verband der Zivilstandsbeamten,

ohne Ort und Jahr (1986).

65



Kindes eindeutig erkennen lassen, auch möge man Abkürzungen und
Koseformen vermeiden. Gleichwohl wird etwa Toni (für Anton)3 toleriert,
ebenfalls Mike, Mädi und Mona. Der Pfarrer akzeptiert, was der
Zivilstandsbeamte annimmt.
Die Vornamen der letzten 15 Jahre (1972, 1980,1987) zeigen ein ziemlich
einheitliches Bild. Bei den Buben stehen wohlbekannte Heiligennamen
und biblische Namen (Andreas, Daniel, David, Markus, Stefan, Thomas)
neben neuklingenden, modischen, fremdsprachlichen (Joël, Patrick,
Fabian, Rico). Bei den Mädchen sind die «alten» Namen viel stärker
verdrängt worden, modische sind viel verbreiteter: Tanja, Sima, Melanie,
Lara, Fabienne, Sabrina, Jasmin, Tatjana, Ramona. Auch ist bei den Mädchen

die Streuung viel grösser. 1987 erhielt jedes Mädchen (23) einen
anderen Vornamen, während bei den Buben (32) Mehrfachnennungen
recht zahlreich sind: 5 Markus (incl. Marco, Marc), 3 Christian, je 2

Patrick, Stefan, Daniel, Roman, David. Diese Namen stehen in den achtziger

Jahren auch gesamtschweizerisch als Spitzenreiter da.

Auffallend ist, dass 1987 kein Kind den Namen des Vaters, der Mutter, des

Göttis oder der Gotte erhielt. Deren Rufnamen werden höchstens als

Zweitnamen gegeben (2 x wie Vater, 2 x wie Götti, 3 x wie Gotte, jedoch
nie wie die Mutter). Immerhin besitzt rund ein Drittel der Kinder von 1980

wie von 1987 einen Zweitnamen4.
Von traditionellen Bindungen bei der Namengebung kann kaum mehr die
Rede sein. Wird der Rufname des Vaters oder der Mutter weitergegeben,
dann in erster Linie, weil er gefallt. Es ist also heute Brauch, dem Kind
einen eigenen, nicht mehr familiengebundenen Namen zu geben5. Dabei
bekommt man aber gelegentlich den Eindruck, als müsse der Name um
jeden Preis etwas Neues, Unbekanntes sein.

Veränderungen in der Namengebung in den letzten Jahrzehnten

1890 wurden alle 62 Kinder auf zwei oder mehr Vornamen getauft. 1930

waren es immer noch 86%, 1980 war der Anteil auf 36% gesunken.
1890 war die Zahl der Kinder mit gleichem Vornamen recht gross. Ein
Drittel der Buben hiessjosef oderJohann, 1930 noch ein Achtel, 1980 keiner

mehr. Von den 19 Bubennamen von 1890 rettete sich nur Anton über
die Distanz bis zum Jahre 1987. 1890 erhielten 18 von 28 Mädchen den

Namen Maria als Ruf- oder Zweitnamen, 1930 waren es noch 22%, 1980

kommt der Name noch 1 mal als Rufname im Doppelnamen Marianne
und 1 mal als Zweitname im Doppelnamen Rosmarie vor. Von den 1890

mehrfach verwendeten Mädchennamen Barbara, Bertha, Emma, Katharina,

Maria, Pauline, Sophie erscheinen Bertha, Pauline, Sophie 1930 nicht

3 «Toni» entspricht nicht der Flumser Mundart. Diese lautet auf Tuunioder Tüüni.
4 Zusammenstellung nach den Taufbüchern der kath. Pfarrei Flums, Pfarrarchiv Flums.
5 Der Schweiz. Verband der Zivilstandsbeamten unterstützt dieses Bestreben (siehe
Anmerkung 2).

66



mehr, und 1980 wie 1987 ist nur noch Katharina in der Form von Kathrin
übrig geblieben. 1930, in einem besonders geburtenstarkenJahrgang, hies-

sen die 58 Knaben: Alfred 5, Johann, Josef, Paul je 4, Alois, Ernst, Robert,
Walter je 3, Anton, Max, Meinrad, Louis, Lukas je 2, vereinzelte 17. Die 64

Mädchen: Frieda 4, Alice, Hedwig, Katharina, Monika, Marie, Theres je 3,

Babett, Erika, Hilde, Ida, Klara, Lina, Martha, Rosa je 2, vereinzelte 26. Als
neumodisch galten 1930 Erna, Ines, Lydia, Melitta, Priska, bei den Buben

war Roland ungewohnt.
Die Namengebung war früher stark traditionsgebunden. 1890 hiess der
älteste Sohn normalerweise wie der Vater, die älteste Tochter wie die Mutter.

So wurde der Name des Vaters in jenem Jahre in 8 Fällen als Rufname
und 4 mal als Zweitname weitergegeben. Der Name der Mutter erscheint
9 mal als Ruf- oder Zweitname. Weitere Kinder erhielten häufig die
Namen der Paten (7 Knaben, 5 Mädchen) oder bekamen deren Namen als

Zweitnamen (10 Buben, 8 Mädchen).
Unter den Zweitnamen tauchen 1890 recht viele alte, d.h. früher
gebrauchte, familiengebundene Namen auf, wie Cyrill, Jakob, Johann,
Josef, Justus (Kirchenpatron), Emma, Agatha, Amanda, Bertha. 1930 hat
sich die Namenvererbung ziemlich erhalten, löste sich dann aber
hauptsächlich seit 1945 auf. Das ist vor allem an der Weitergabe des väterlichen
Namens an den Stammhalter ersichtlich. In etlichen Fällen ist diese Tradition

über mehr als 200 Jahre zurück nachweisbar. Sie wurde meist nur
unterbrochen, wenn die Linie ganz oder im väterlichen Stamm erlosch.
Seit dem Zweiten Weltkrieg werden jedoch über viele Generationen
reichende Namenketten abgebrochen, auch wenn noch ein Stammhalter
geboren wurde. Die Lockerung begann damit, dass man den Namen des

Vaters nicht mehr dem ersten, sondern dem zweiten oder dritten Sohn

weitergab6.
Eine Lockerung der traditionellen Bindungen bei der Namenwahl stellt
auch die Kommentatorin des «Atlas der schweizerischen Volkskunde»
(ASV) fest7. Die als recht konservativ geltenden Flumser verhalten sich in
der Namengebung nicht konservativer als der schweizerische
Durchschnitt, mit anderen Worten: Sie sind den zeitlichen Veränderungen und
Einflüssen des 20.Jahrhunderts ebenso unterworfen wie andere auch. So

sind die im ASV angeführten 27 häufigsten Vornamen der ersten
Jahrzehnte des 20.Jahrhunderts im gleichen Zeitraum auch in Flums vertreten.
Dasselbe ist nicht nur von den häufig gebrauchten Namen zu sagen,
sondern auch von den jeweils gerade modischen, wenn man von lokalen
Namen (Kirchenpatrone Justus und Lorenz) und stark familiengebunde-

6 Bürgerregister der Ortsgemeinde Flums-Grossberg, Gemeindearchiv Flums. Im Atlas
der schweizerischen Volkskunde ist die Berücksichtigung der Namen der Eltern fur die
erstenjahrzehnte des 20.Jahrhunderts auch fur die beiden der Gemeinde Flums
nächstliegenden Belegsorte Walenstadt und Sargans bezeugt (Karten 207 und 208), ebenso die
Berücksichtigung der Namen der Paten beim zweiten Kind (Karte 208).
7 Atlas der Schweiz. Volkskunde, Kommentar II, 348.

67



Zusammenstellung der Daten zur Namengebung

Häufigste Namen

Knaben
1890 9 Josef, 5 Johann, 5 Alois,

4 Anton

1980 4 Martin, je 2 André, Daniel,
Michael, Stefan, Toni

1987 5 Markus, 3 Christian

Mädchen
18 Maria, 6 Anna
(incl. Zweitnamen)
4 Frieda, je 3 Alice, Hedwig,
Katharina, Marie, Monika,
Theres

3 Jasmin, 2 Patrizia

keine Mehrfachnennungen!

1930 5 Alfred, je 4 Johann, Josef Paul,

je 3 Alois, Ernst, Robert, Walter

Schwund einzelner Namen im Verlaufvon 100 Jahre?i

Knaben Josef Johann Alois Anton Maria Anna Mädchen
1890 34 9 5 5 4 18 6 28

1930 64 4 4 3 2 3 1 58

1980 27 - - - 2 - 1 26

1987 32 - - - 22

Auflösung traditioneller Namengebung

Rufnamen wie Zweitnamen wie
Vater Mutter Götti Gotte Vater Mutter Götti Gott

1890 8 8 7 5 4 1 10 8

in % 23,8 28,6 20,6 17,9 11,8 3,6 29,4 28,6

1930 15 12 8 6 5 6 11 8

in % 23,4 20,7 12,8 10,3 7,8 10,3 17,1 13,8

1980 1 - 1 - 4 - 2 1

in % 3,7 - 3,7 - 14,8 - 7,4 3,8

1987 - - - 2 - 2 3

in % - - - 6,2 - 6,2 13,6

68



nen (August, Ambros, Pauline) absieht. Dies gilt heute noch mehr als

früher, als die katholischen Gebiete sich auch in der Namengebung von den
reformierten unterschieden8.

Patenwahl

Neben der Namenwahl beschäftigt die Eltern schon vor der Geburt die
Wahl der Paten, von Gotte und Götti.
Die Patenschaft entstammt der frühchristlichen Unterweisung. Die Paten
stehen dem Taufempfänger als Bürge bei und treten zu ihm in das Verhältnis

der geistlichen Verwandtschaft9. Götti und Gotte werden - nach
katholischer Auffassung - geistliche Väter und Mütter, das heisst Väter
und Mütter in Gott. Daraus leiten sich die Wörter Gotte und Götti ab10.

Die Paten übernehmen im Falle von Unfähigkeit oder Tod der Eltern
Verantwortung für das Patenkind. Im grossen und ganzen ist sich das christliche

Volk des Sinnes der Patenschaft bewusst.
In Flums sind seit je ein Götti und eine Gotte üblich gewesen. Für ihr erstes
Kind wählen die Eltern allermeist ihre Trauzeugen als Paten; gelegentlich
kommen diese auch erst beim zweiten oder dritten Kind zum Zuge. In den
meisten Fällen sind dies Geschwister des Brautpaares, also ein Onkel und
eine Tante des Kindes. Diese Wahl hat sich hauptsächlich seit dem Zweiten

Weltkrieg durchgesetzt. Für weitere Kinder bitten die Eltern vornehmlich

ihre anderen Geschwister oder andere Verwandte (Cousin, Cousine),
auch Freunde oder Arbeitskollegen um diesen Dienst. Bei Nesthäkchen
sind manchmal ältere Geschwister Paten des Täuflings.
Bis in die dreissiger Jahre übernahm meistens je ein Elternteil der jungen
Eltern die Patenschaft des ersten Kindes. Dem zweiten standen dann die
anderen Grosselternteile, sofern sie noch lebten, Pate. Im anderen Fall

berücksichtigte man ältere Geschwister oder Geschwister überhaupt
Häufig hat man auch junge Witfrauen, kinderlose Ehepaare oder ledigt
Männer und Frauen angegangen. Solche anerboten sich manchmal selbst.

In den zwanziger und dreissiger Jahren hat ein kinderfreundlicher lediger
Mann an 25 Kindern die Patenschaft ausgeübt. Er sei ein guter und lieber
Götti gewesen, weiss heute noch ein Patenkind (1926) zu rühmen. Ärmere
und einfache Leute rechneten es sich zur Ehre an, wenn sie angesehene
und wohlhabende Paten gewinnen konnten, zum Beispiel einen Gemeinderat,

den Bezirksammann, einen Lehrer oder eine Lehrerin, den Posthalter

oder einen Arzt11.

8 Vgl. Hans Anton von Roten, Taufnamen in einem Walliser Bergdorf, SAVk 34 (1956),
79-82.
9 Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 8, Freiburg 1963, Sp. 166 (Paten).
10 Id. 2, 531.
11 Vgl. Albert Hauser, Was für ein Leben, Zürich 1987, 301.

69



Die kirchliche Tauffeier

Nach heutiger Auffassung katholischer Theologie, im wesentlichen
geprägt durch das Zweite Vatikanische Konzil (1962-65), feiert man in der
Taufspendung das Geheimnis der Auferstehung des Herrn und die
Aufnahme des Täuflings in die christliche Gemeinschaft. Darum soll bei der
Taufe einerseits die Freude betont werden, andererseits der
Gemeinschaftscharakter zum Ausdruck kommen. Die Tauffeier trägt heute denn
auch den Charakter eines Familienfestes: Eltern, Paten, Grosseltern,
Geschwister, meist weitere Verwandte und Freunde nehmen daran teil.
Innert vier bis fünf Monaten nach der Geburt melden die Eltern das Kind
beim Pfarrer zur Taufe an. Gelegentlich wartet man damit auch bis zu
einem Jahr. Bei dieser Anmeldung weist der Pfarrer oder ein Beauftragter
die Eltern in einem Gespräch auf die Bedeutung der christlichen Taufe
und aufdie entsprechende Verantwortung der Eltern hin. Ein Mitglied des

Pfarreirates überbringt den Eltern schon vor der Taufe die Taufkerze für
das Kind, zusammen mit einem «Andenken an die Tauffeier», einem
Faltblatt, das neben den Daten der Tauffeier auch den Taufritus enthält.
Gewöhnlich ist der vierte Sonntag des Monats Taufsonntag. Getauft wird
nachmittags um halb zwei Uhr, ausnahmsweise auch einmal vormittags
auf begründetes Verlangen der Eltern. Einmal im Jahr, am zweiten Sonntag

des Jahres, am Fest der Taufe Jesu, wird ein Kind feierlich während des

Sonntagsgottesdienstes getauft, um den Gemeinschaffscharakter noch
mehr hervorzuheben. Taufkirche ist noch immer die Justuskirche, d. h. die
alte Pfarrkirche, obwohl seit 1863 eine neue Pfarrkirche unweit der alten
besteht. Der prächtige Taufstein aus dem Anfang des 17.Jahrhunderts ist
links hinten in der Kirche aufgestellt. Die Taufgesellschaft fährt heute vielfach

in Autos vor, es sei denn, man wohne recht nahe der Kirche.
Nach dem neuen Taufritus12 stehen die Eltern als Verantwortliche für das

Kind im Vordergrund: Die Mutter trägt das Kind zum Taufstein, die Eltern
bitten beim Eingangsritus um die Taufe. Nachdem der Taufpriester sich
dazu bereit erklärt hat, wendet er sich auch an die Paten, sie möchten
mithelfen, dass aus dem Täufling ein guter Christ werde. Es folgt dann ein
kurzer Wortgottesdienst mit Texten aus der heiligen Schrift und einer
Ansprache des Priesters. Hierauf bezeichnen Eltern und Taufspender,
gelegentlich auch die Paten, das Kind mit dem Kreuzzeichen aufder Stirn.
Nach weiteren Gebeten und dem Bekenntnis des Apostolischen Glaubens

erfolgt der eigentliche Tauftakt mit dem Ubergiessen des Wassers und den

Worten des Taufspenders: «NN, ich taufe dich im Namen des Vaters und
des Sohnes und des Heiligen Geistes.» Die Taufkerze wird entzündet und
überreicht. Die Taufglocke verkündet der Gemeinde das frohe Ereignis.
Beim Verlassen der Kirche steckt der Götti dem Mesmer ein Trinkgeld zu.
Meist wird die Taufzeremonie auf Fotos festgehalten, und nachher knipst

12 Die Feier der Kindertaufe in den katholischen Bistümern des deutschen Sprachgebietes,
Einsiedeln o.J. (1969).

70



man vor der Kirche weitere Bilder von der Taufgesellschaft. Der Pfarrer

trägt die Namen des Täuflings, des Taufspenders, der Eltern und der Paten
sowie Ort und Tag der Taufe ins Taufbuch ein.
Früher, bis in die dreissiger Jahre dieses Jahrhunderts, als die Geburten
noch grösstenteils zu Hause erfolgten, meldete der Vater das Kind meist
noch gleichentags nicht nur auf dem Zivilstands-, sondern auch auf dem
Pfarramt an. Die Taufe wurde auf einen der folgenden Tage, manchmal

sogar auf den Tag der Geburt, angesetzt. Dies geschah, weil man ja kein
Kind ungetauft sterben lassen wollte. Von den ungetauften Kindern sagte
man, sie kämen in die Vorhölle, einen Ort, wo sie zwar keine Höllenqualen
erleiden, aber der Seligkeit des Himmels entbehren müssten. Man wollte
nach damaliger Auffassung das Kind möglichst bald von der Erbsünde
befreien und den Krallen des Satans entreissen. Kinder, die ungetauft
irgendwo der Erde übergeben wurden, haben sich nach der Sage auf
verschiedene Arten bemerkbar gemacht13.
Die kirchliche Tauffeier war in Flums damals eine recht bescheidene

Angelegenheit. Die Hebamme trug, begleitet vom Götti und von der
Gotte, nur selten auch vom Vater, das Kind zur Taufe. Damals taufte man
immer nachmittags zwischen halb zwei und drei Uhr, je nach den
Wegstrecken, denn der Fussweg vom Gross- und Kleinberg herunter betrug
teils gegen zwei Stunden. Im Winter wurde vom Berg herunter manchmal
der Schlitten benützt. Im Juli 1906 nahm man auf der neuerstellten
Bergstrasse den Postwagenbetrieb von Flums bis zum Egglistein (Grossberg)
auf Die erste Fuhr sei die «Taufi» von Maria Carolina Bertha Rinderer vom
Egglistein gewesen14. Vom Postwagen wurde aber in der Folge eher selten
Gebrauch gemacht, weil viele Höfe recht abseits liegen. Dasselbe gilt für
die Benutzung des Postautos vom Gross- wie vom Kleinberg.
Beim früheren Ritus spielten die Paten bei der Taufe eine viel wichtigere
Rolle als heute. Vor der Kirchentüre übernahm die Gotte den Täufling, der
in einem von der Gotte zur Verfügung gestellten Tragkissen steckte. Während

der Taufzeremonie hielt der Götti seine rechte Hand auf das Köpfchen

des Täuflings. Die Paten beantworteten im Namen des Täuflings die

Fragen des Taufpriesters und legten für ihn das Glaubensbekenntnis ab.

Die brennende Taufkerze wurde der Gotte in die Hand gegeben. Den

grössten Teil der zu verrichtenden Gebete wie auch den Taufakt selbst

sprach der Taufpriester lateinisch. War der Götti oder die Gotte verhindert,

an der Taufe teilzunehmen, baten die Eltern eine andere Person,
stellvertretend anwesend zu sein. Diese Stellvertreter nannte man Standgotte
und Standgötti. Der Ausdruck (und die Sache) ist heute fast nicht mehr
bekannt.
Seit dem Zweiten Weltkrieg kamen immer mehr die Spitalgeburten auf.

Die Flumserfrauen Hessen sich in Walenstadt entbinden. Die frühe Kinder-

13 Alois Senti, Sagen aus dem Sarganserland, Mels 1974,361 (Nr. 233) und 388 (Nr. 36).
14 Mitteilung von Frau Bertha Ruoss-Rinderer, Mols SG.

71



taufe behielt man jedoch bei, so dass die Kinder zumeist am Sonntag nach
der Geburt in der Spitalkapelle getauft wurden. Jetzt nahm neben den
Paten meist auch der Vater an der Zeremonie teil. Die Spitaltaufen wurden
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil aufgegeben, weil die Taufe
sinngemäss in der Heimatpfarrei und im Kreise der Angehörigen stattfinden
sollte. So fing man an, zwei bis drei Wochen nach der Geburt in der
Heimatpfarrei zu taufen. Die zeitliche Distanz zwischen Geburt und Taufe

vergrösserte sich dann ständig bis zum heutigen Usus.

Das Tauffest

Mit dem Aufkommen der sonntäglichen Taufen in der Heimatpfarrei, der
Teilnahme des grösseren Familienkreises und mit steigendem Wohlstand
arrangierte man immer mehr ein festliches Taufessen. Leute in bescheidenen

Verhältnissen machten das zu Hause, doch immer mehr verlegte man
dieses Essen in einen Gasthof. Das kann heute ein Mittagessen sein, besonders

dann, wenn die Taufe am Vormittag stattfindet, ein reichlicher Zvieri
oder auch ein Abendessen. Gelegentlich sucht man renommierte
Gasthöfe der Umgebung auf. Es wird auf das Wohl des Kindes und der
Eltern angestossen, die geladenen Gäste überreichen Geschenke für das

Kind und gedruckte Segenswunschkarten zur Taufe. Die Paten hinterlassen

dem Täufling normalerweise einen Göttirappen und ein Taufgeschenk
in der Form einer Naturalgabe. Manchmal eröffnen sie ein Sparkonto, auf
das sie alljährlich weitere Einlagen machen.
Das Taufessen wird meistens vom Vater berappt, gelegentlich vom Götti
und von der Gotte oder von allen zusammen. In seltenen Fällen wird es

von den Grosseltern gestiftet.

Der Göttiwy

In der Zeit, als die Hausgeburten noch allgemein üblich waren und die
Kinder in den ersten Lebenstagen getauft wurden, hat der Götti die kleine

Taufgesellschaft, die Gotte und die Hebamme, nach der Taufe in eine
Wirtschaft zu einem Glas Wein, dem Göttiwy; aufdas Wohl des Kindes
eingeladen15. Je nach dem wirtschaftlichen Wohlstand des Göttis und der
Tauffamilie, aber auch nach der wieder zurückzulegenden Wegstrecke
wurde gelegentlich auch ein kleinerer oder grösserer Imbiss im Restaurant

eingenommen. «D Mueter hät gchybet», vermag sich ein alter Flumser
(1901) zu erinnern, dass man nach der Taufe einer jüngeren Schwester im
«Ochsen» eingekehrt war. Es mag auch vorgekommen sein, dass man dem

Göttiwy mehr zugesagt hat, als bekömmlich war. Davon weiss auch die

Sage zu berichten16. War man nicht eingekehrt, gab es zu Hause ein z

15 Vgl. A. Zindel-Kressig, Volkstümliches aus Sargans und Umgebung, SAVk 6 (1902),
35.
16 A. Senti (wie Anm. 13) 354 (Nrn. 200-203).

72



Väsper, von der Haushälterin, meist einer Grossmuter (Naanä) oder einer
ledigen Tante (Bääsi), zubereitet: Milchkaffee, Birnbrot, Butter und Konfitüre.

Gelegentlich steuerten Nachbarn einen Kuchen oder Kleingebäck
bei. Fabrikler kauften häufig Chrüümli (Patisserie) in einer Bäckerei ein.
Vielfach wurde auch bei diesem Imbiss zu Hause ein Glas Wein getrunken.
Man nannte darum auch diesen bescheidenen Schmaus Göttiwy. Vielleicht
fiel für die älteren Geschwister bei ihrem Zvieri in der Küche auch noch
etwas davon ab.

Nach dem Göttiwy begleitete der Götti die Gotte, wenn sie ledig waren,
nach Hause17. Heute redet man kaum mehr vom Göttiwy. Der Ausdruck ist
bereits der mittleren Generation nur noch teilweise bekannt.

Beziehungen zwischen Paten und Paterikindern

Die Verbundenheit zwischen Paten und Patenkindern im späteren Leben
übersteigt in den meisten Fällen jene der übrigen Verwandtschaft,
ausgenommen vielleicht diejenige mit den Grosseltern. Diese Verbundenheit
kommt auf mannigfache Weise zum Ausdruck.
Die Paten schenken ihren Patenkindern regelmässig etwas aufWeihnachten,

meistens eine Naturalgabe, und auf Neujahr einen Göttirappen. Ein
Teil der Patenkinder erhält auch zum Geburtstag eine Gabe. Die Kinder
erhalten diese Geschenke normalerweise bis zur Erfüllung der
Schulpflicht, gelegentlich auch darüber hinaus. Häufig ist dann das letzte
Geschenk etwas Besonderes, Grösseres und wird etwa «Andenken»

genannt.
Bis etwa 1930 war es Brauch, dass ein Götti, eine Gotte, sofern sie ledig
waren, oder ein Elternpaar alle Patenkinder an einem bestimmten Tag zu
einem guten Zvieri oder auch zu einem Mittagessen einlud, um mit ihnen
alle ihre Geburtstage gemeinsam zu feiern. Man nannte diesen Tag Guot-

jour und die geladenen Kinder Guotjöüred*. Bevorzugte Tage waren der
erste Sonntag im Jahr, das Dreikönigsfest (6.Januar), Fasnacht oder auch
ein Sonntag im Sommer oder Herbst, «wiäs gradpasst hat» (J. B., 1901).

Dabei tischte man entsprechende Speisen auf: Birnenbrot und Birnenweg-
gen ums Neujahr, Fasnachtschüechli und Fasnachtskrapfen in der
Fasnachtszeit, im Sommer einen Chriäsibräägel, im Herbst Schafsvoressen
oder einfach «grünes» (gesottenes) Schaffleisch und Nüsse. Aufden Heimweg

drückte man den Kindern z Guotjour, einen Ein- oder Zweifränkler, in
die Hand. Beendeten die Kinder die Schulpflicht, erhielten sie ein grösseres

Geschenk: ein Kleidungsstück, Bettwäsche (Mädchen), ein Möbelstück

oder andere Gebrauchsgegenstände. Diese Gabe nannte man teils

17 Id. 2, 530 (Götti) und Anton Bless (1899), Pfaffenacher, Flums.
18 Vgl. Gebhart Karl Stähli, Wörterbuch des Flumser Dialektes, Mels 1977, 202:
«z'Guätjour, Neujahrsgeschenk, Neujahrsbatzen des Paten», mit Verweis auf Id. 3, 58. -
Das Wort wurde indes auch für das Geburtstagsgeschenk wie fur den Tag, an dem man
dieses überreichte, verwendet: Gewährspersonen 1899, 1901, 1902.

73



Letzi, teils Helsätä oder Grous-Helsätä, Ausdrücke, die auch der älteren
Generation nur noch teilweise bekannt sind19. Man empfing die Guotjöürer
gelegentlich über die Schulpflicht hinaus, teils bis sie zwanzig waren, teils
bis sie sich verheirateten. In diesen Fällen lud man sie aufden Abend ein20.

Die Kinder ihrerseits suchen ihre Paten zu Weihnachten mit selbstgebastelten

oder mit gekauften Geschenken zu überraschen. Ein kleinerer Teil
gedenkt auch des Geburtstages der Paten. Gerne suchen die Kinder ihre
Paten auf, schreiben ihnen Briefe oder telefonieren ihnen. Viele Kinder
dürfen ihre Ferien bei ihrem Götti oder ihrer Gotte verbringen.
Bei besonderen Lebensstationen lädt man die Paten ein: bei der Feier der
Erstkommunion, bei der Hochzeit, manchmal auch bei der Firmung. In
seltenen Fällen ist dann der Taufpate auch Firmpate. Entsprechende
Geschenke an die Patenkinder sind bei diesen Anlässen üblich. Solche

Einladungen wie auch das Beschenken bei diesen Gelegenheiten kannte

man vor 1930 kaum. Hingegen machten es sich die Patenkinder zur
Pflicht, an Neujahr Götti und Gotte aufzusuchen, um ihnen 2 Nöijour
aazwüüschä. Das geschah mit den Worten: I(ch) wüüschniäguotsgliigghafis
Nöijour, ass erlangläben(d) undgsundblyben(d)lx. Seit den dreissigerJahren
verschwand dieser Brauch allmählich, als die Paten immer mehr dazu

übergingen, die Patenkinder an Weihnachten zu beschenken und sich von
diesen beschenken zu lassen.

Die Verbundenheit mit den Paten zeigt sich auch in der Anrede. In den
meisten Fällen reden die Kinder ihre Paten mit Götti und Gottä an, auch

etwa unflumserisch Gotti für Gottä. Sind Grosseltern Paten, gibt man den
Formen Naanä (und unflumserisch Naani) und Niini den Vorzug.
Geschwister redet man immer mit dem Vornamen an, gelegentlich auch
Onkel und Tante, hie und da kombiniert man die Formen zu Götti Max
oder Gotte Berta, und zwar in gehobenen Schichten.
Um die Jahrhundertwende und in den ersten Jahrzehnten des Jahrhunderts

nahm die Gotte (seltener der Götti) gelegentlich ein Patenkind mit
auf eine Wallfahrt nach Einsiedeln und kaufte ihm dort ein «Andenken»,
etwa einen Rosenkranz (ä Bättli) oder eine Medaille, oder die Gotte
brachte den Patenkindern eine Kleinigkeit mit, wenn sie diese nicht aufdie
Wallfahrt mitgenommen hatte22.

19 Helsete: helsen umhalsen, d. h. ein (Paten-)Geschenk machen, das man den Kindern
um den Hals hängt (vgl. Angebinde). Das Würgen am Geburtstag, in Flums früher ziemlich

verbreitet, gilt als symbolischer Ersatz des älteren Anbindens an den Hals: Id. 2,
1212f. (helsen). Vgl. A. Zindel-Kressig, Volkstümliches aus Sargans, SAVk 10 (1906),
21.2.
20 Ähnliche Bräuche am Walensee: Id. 2, 528 (Götti).
21 Senti, Gebete aus dem Sarganserland, Mels 1983, 68.
22 Vgl. Id. 2, 525 (Götti, Einsidle-Gotte).

74



Tod der Paten oder der Patenkinder

In den meisten Fällen wird die gute Beziehung zwischen Paten und
Patenkindern erst durch den Tod aufgelöst. Stirbt der Götti oder die Gotte, wird
dies häufig in der Todesanzeige erwähnt. Die Teilnahme an der Beerdigung

gilt als Ehrensache. Ein Gottächind, meist das älteste Mädchen, trägt
eine brennende Kerze (häufig die Taufkerze) zum Grab und in die Kirche,
der älteste Göttibub trägt, in einen Trauermantel gehüllt, das Grabkreuz
dem Leichenzug voraus. Bei der Beerdigung wird Trauer getragen. Früher

trug man beim Tod von Paten 30 Tage Trauer, ja sogar ein halbes Jahr21.

Die Patenkinder legen meistens einen Kranz mit entsprechender
Widmung (etwa «Dem lieben Götti zum Abschied») am Grabe nieder. Bis in
die dreissiger Jahre haben die Patenkinder den Kranz jeweils selbst

geflochten. Dem Pfarrer bringen die Patenkinder auch heute noch fast

regelmässig ein Messstipendium fur ein «begehrtes Gedächtnis»: In einer
den Gottesdienstbesuchern vorher angezeigten sogenannten Gedächtnismesse

wird des/der Verstorbenen besonders gedacht. Die Ankündigung
hieftir lautet: «Wir halten begehrtes Gedächtnis fur NN; von den Patenkindern».

Wenn ein Patenkind stirbt, gelten im grossen und ganzen die gleichen
Bräuche, nur dass das Tragen von Kreuz und Kerze entfallt; auch wird des

Patenkindes in der Todesanzeige nicht gedacht.

Zusammenfassung

Rund um die Taufe ist auch heute ein lebendiges Brauchtum vorhanden.
Dieses hat sich in den letzten hundert Jahren stark verändert, ist aber in
den wesentlichen Zügen gleich geblieben. Die grössten Veränderungen
vollzogen sich zwischen 1930 und 1950. Hier ist der Abschied vom «alten»

Brauchtum anzusetzen. Die Veränderungen stehen in engem Zusammenhang

mit gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Entwicklungen:
vermehrte Mobilität, verbreiteter Wohlstand, Konsumorientiertheit, grössere
Öffnung nach aussen (Massenmedien!). Der innerkirchliche Aufbruch vor
und während des 2. Vatikanischen Konzils hat sich auch auf das Taufverständnis

und den Taufritus stark ausgewirkt.

23 Senti (wie Anm. 21), 99.

Abkürzungen: Id. Schweizerisches Idiotikon, Wörterbuch der Schweizerdeutschen
Sprache, Zürich 1881 ff - SAVk Schweizeriches Archiv fur Volkskunde, 1897 ff

75


	Taufe - Taufnamen - Taufpaten : Stand und Entwicklung in Flums SG

