
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 74 (1984)

Artikel: Die Bedeutung der Volkskunde für die Theologie

Autor: Tanner-Herter, Ursi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004143

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ursi Tanner-Herter

Die Bedeutung der Volkskunde fur die Theologie

Der nachstehende Aufsatz ist die gekürzte Fassung eines Vortrages vor der

Fachgruppe «Religiöse Volkskunde» der SGV am 27.Januar 1984 in Ölten.
Der Vortrag hat damals eine lebhafte Diskussion ausgelöst. Da wir das

Thema für wichtig halten, drucken wir ihn hier ab und freuen uns aufStel-
lungnahmen aus dem Leserkreis. Red.

I. Volksglaube und christliche Theologie
oder: ein kleiner Spaziergang durch den Wald religiöser Vorstellungen

1. Das 6. und 7. Buch Mose

Es erstaunt mich immer wieder, wie ausgerechnet gläubige Christen vor
dem 6. und 7. Mosebuch Angst haben. Ein Laienprediger berichtete
einmal, wie er von einem durch dieses Buch Besessenen ein solches zur
Vernichtung empfangen habe. Es hätten sich ihm - schon bevor er recht

gewusst, worum es sich handle - alle Flaare gesträubt, und es sei ihm recht
unheimlich zumute gewesen. Das Buch strahle eben eine Macht aus.
Soweit sein Bericht. Doch was sind das 6. und 7. Mosebuch eigentlich? Der
Inhalt variiert von Ausgabe zu Ausgabe. Was immer dazuzugehören
scheint, ist eine mehr oder weniger harmlose Rezeptsammlung von Haus-
mittelchen aller Art, welche zu einem grossen Teil auf magischen
Grundvoraussetzungen beruhen. Vieles davon wird heute von der Naturheilkunde

erneut propagiert. Die wenigsten Zeitgenossen, welche mit
Zwiebelwickeln ihrem Halsweh beizukommen suchen, ahnen, dass sie damit
ein Rezept aus dem 6. Mosebuch anwenden. Wer einem Kind, das sich

irgendwo wehgetan hat, das Liedchen singt:

«Heile, heile, säge,

Drei Tag Rage,

Drei Tag Schnee.

Tuet em Schätzeli niimme weh!»

denkt kaum daran, dass er damit einen Zauberspruch (Zaubersegen) aus
dem 7. Buch Mose anwendet. Dort lautet das Sprüchlein:

«Heil, heil, o Segen,

Sieben Tage Regen,
Sieben Tage Schnee,

Tut's dem N. N. nicht mehr weh!»

17



Anstelle der in 7. Mose empfohlenen drei Kreuze wird oft Speichel
benützt, um die Wunde zu behandeln. - Daneben finden sich im 6. und 7.

Mosebuch Amulette gegen allerlei Gefahren, oft auch Anweisungen, wie
mit dem Teufel ein Pakt zu schliessen sei, damit er einem überall zu Diensten

stehen muss. Das Ganze geschieht im Namen Gottes. Fasten, Beten,

ja sogar Opfer gehören zur Vorbereitung. Nur mit Gottes Beistand kann
der Teufel schliesslich bezwungen werden. Im Gegensatz zur Behauptung
vieler Frommer, welche in diesen Büchern eitel Teufelswerk sehen, geht es

also gerade nicht darum, dass man dem Teufel seine Seele verkauft, um
dadurch in den Genuss irgendwelcher materieller oder sonstiger Vorteile

zu gelangen. Der Teufel wird vielmehr im Namen Gottes besiegt. Einzige
«Fussangel» in dem Vertrage mit dem Teufel ist die Verpflichtung, «mildtätig

und barmherzig gegen die Armen» zu sein, sonst «bist du mein auf
ewig»; so hält es das 6. Mosebuch im Vertrag mit dem Teufel fest.

Im Prättigau soll es noch immer Leute geben, die fest davon überzeugt
sind, dass der Besitzer eines 6. bzw. 7. Mosebuches nicht sterben kann,

solange er dieses nicht weitergegeben hat. Der auserwählte Empfänger
müsse dieses «Geschenk» annehmen, sonst habe er zeitlebens Unglück.
Doch das Glück scheint ihm und seinen Nachkommen auch dann nicht
sicher zu sein, wenn er das Buch besitzt. Vor etwa zwei Jahren erzählte

jemand von einem Besessenen, dessen Krankheit dadurch verursacht sei,

dass sein Grossvater (oder war's der Urgrossvater?) das 7. Buch Mose
besessen und damit Zauberei getrieben habe. Aus diesem Grunde könnten
Ärzte und Medizin hier gar nichts ausrichten. Seine Krankheit sei die

Strafe, wie das ja in den zehn Geboten angedroht sei (2. Mose 20,5 und 7).

Wie Arnold Büchli 1934 in Furna vernommen hat, glaubte man damals,
die grosse Kugel auf dem Saaser Kirchturm enthalte das 6. und 7. Mosebuch,

damit es nicht unter die Leute komme, denn das wäre gar nicht gut.

- Uber die Folgen blosser Lektüre derartiger Bücher weiss manche Sage zu
erzählen: Um den dadurch entstandenen Schaden wieder gut zu machen,
ist es erforderlich, den gelesenen Abschnitt rückwärts zu lesen, ihn also

gleichsam ungelesen zu machen.
In der wissenschaftlichen Theologie ist derlei kaum ein Thema. Es scheint

unter der Würde eines wissenschaftlichen Theologen, sich mit Magie und
Zauberei auseinanderzusetzen. Da liegt wohl auch der tiefere Grund dafür,
dass in der Religionswissenschaft immer wieder versucht wird, Religion
und Magie fein säuberlich zu trennen. Für grosse Teile des kirchlichen
Fussvolkes sind jedoch Fragen zu und Ängste vor solchen Büchern - vor
Dämonen, Zauberei und Teufel - ein viel bewegenderes Thema als etwa
die Rechtfertigung des Sünders oder das Reich Gottes. So nehmen sich
denn vor allem evangelikale und fundamentalistische Kreise des Themas

an. Die Angelegenheit ist für sie bald geregelt: Es handelt sich dabei von A
bis Z um Teufelswerk, von dem ein Christ Geist und Hände lassen soll.

Einem, der sich doch darauf einlässt, wird so recht die Hölle heiss

gemacht. So schrieb mir ein Bündner Kollege diesbezüglich: «Vergessen
wir nicht, dass die Bibel die Magie unter die Sünden einreiht, die ewige

18



Verdammnis über den Menschen bringen (Offenbarung 21,8)», und: «Da

geht man zu einem solchen Wunderheiler oder Fernheiler und wird von
einer Krankheit geheilt. Aber die meisten Leute gehen dann immer wieder
mit neuen Krankheiten zu demselben Mann oder derselben Frau. Eine
Krankheit wird geheilt, dafür kommen andere. Auch Depressionen,
Angstzustände, sexuelle Entgleisungen, Ehebruch, Trunksucht sind oft die

Folge, wenn man die scheinbare Hilfe solcher Leute in Anspruch nimmt,
die mehr können als gewöhnliche Sterbliche. Zudem verliert man den
frohen Zugang zum Gebet, zur Bibel und zum Glauben.»
Ich gebe gern zu, dass man sich aufs Neue Testament berufen und sagen
kann, ein Christ brauche keine Zauberbücher (Apostelsgeschichte 19).

Bereits 5. Mose 18,10 hält fest: «Es soll in deiner Mitte kein Zauber sein»,

und die ältere Gesetzessammlung von 2. Mose 22,18 legt fest: «Eine
Zauberin sollst du nicht leben lassen». AufGrund dieser Stellen die Frage der
Zauberei als eindeutig entschieden zu betrachten, geht trotzdem nicht an.
Es sollte derlei zwar theoretisch nicht geben - das zeigen die zitierten Stellen

-, doch praktisch gab und gibt es sie.

Hier ist ein Wort zur Begriffserklärung am Platz: «Zauberei» ist eine auf
Magie beruhende Technik. «Magie» ihrerseits macht sich das dynami-
stische Weltverständnis zunutze, welches davon ausgeht, dass der Mensch
überall Kräften ausgesetzt ist, die sich positiv oder negativ auf ihn auswirken

können. Mit Hilfe der Magie versucht der Mensch, sich diese Kräfte
dienstbar zu machen. Der Religionswissenschafter unterscheidet zwischen
weisser und schwarzer Magie. «Schwarze Magie» legt es darauf an, andern
Schaden zuzufügen (in 2. Mose 22,18 und 5. Mose 18,10: Zauberer); sie ist

schädliche Magie. «Weisse Magie» hingegen steht im Dienste des Staatswesens

oder einer Gemeinschaft, sie ist hilfreich und nützlich.
Selbst wenn die oben angeführten Bibelstellen den Eindruck erwecken,
das, was die Religionswissenschaft als «Magie» bezeichnet, werde von der
Bibel in all seinen Erscheinungsformen grundsätzlich abgelehnt, so begegnet

man doch bei aufmerksamer Lektüre dieses Buches mancherlei
magischen Praktiken:

a) Der Segen als wirkungsmächtiges Wort
1. Mose 27 erzählt, wie Jakob seinen blinden Vater Isaak hintergeht, um
dessen Segen zu erhalten. Eigentlich hätte der Segen seinem Bruder Esau

gehört. Dass Jakob daran so viel liegt, dass er auch vor einem Betrug nicht
zurückschreckt, macht deutlich, dass es sich bei diesem Segen um sehr viel
mehr als um gute Worte und Wünsche des Vaters für seinen Sohn handelt.
Nach archaischer Vorstellung ist der Segen ein Wort, das wirkt; einmal
ausgesprochen, muss es sich zwangsläufig erfüllen. Darum ist der Vater
auch nach der Entdeckung des Betruges nicht imstande, seinen Segen
zurückzunehmen und ihn Esau zu geben.

b) Genauso der Fluch
Auch er tut nach biblischer Auffassung seine Wirkung. Kein geringerer als

19



der Apostel Paulus sehreibt: «Wer den Herrn nicht liebt, sei verflucht!»
(1. Korintherbrief 16,22).

c) Übertragung von Entsprechendem (Analogiemagie)
Der oben erwähnte Jakob wusste sich vorhandene Kräfte zunutze zu
machen: Nachdem er wegen der Erschwindelung des väterlichen Segens

vor seines Bruders Zorn hatte fliehen müssen und bei Laban seine beiden
Frauen abverdient hatte, kam er mit diesem überein, dass er als Lohn für
seine Arbeit alle gescheckten Tiere aus Labans Herde erhalten sollte. Um
dem Zufall etwas unter die Arme zu greifen, nahm er Ruten und schälte
diesen teilweise die Rinde ab. So glich ihre Farbe derjenigen der erwünschten

Jungtiere. Nun stellte er diese Stäbe in die Tränkrinnen, wohin die

Tiere zum Trinken kamen und wo sie sich begatteten. Das Resultat dieser

Manipulation waren - man lese und staune - überdurchschnittlich viele

gescheckte Jungtiere (1. Mose 30,37-39).

d) Übertragung von schädlichen und hilfreichen Kräften
Nicht nur bei kleinen All tagsproblemen der Israeliten half man sich
gelegentlich mit Magie, sogar der Kult weist ein sehr magisches Ritual auf:
3. Mose 16 überliefert das Ritual mit dem «Sündenbock»: Dadurch, dass

Aaron am Versöhnungstag seine Hände auf den Kopf des Bockes stützt
und dabei die Verschuldung des Volkes ausspricht, überträgt er diese vom
Volk auf den Bock, der dann so beladen in die Wüste hinaus gejagt wird,
während das Volk wieder neu beginnen kann.
Durch Berührung lassen sich natürlich genau so gut positive Kräfte
übertragen: 1. Könige 13,31 wünscht sich ein Prophet: «Wenn ich gestorben
bin, begrabt mich in dem Grabe, in dem der Gottesmann begraben ist, und

legt mich neben seine Gebeine, damit meine Gebeine mit den seinen
erhalten bleiben.» Ebenso weiss 2. Könige 13,21 von wundertätigen
Prophetengebeinen: Ein Toter wird zufällig ins Grab des Propheten Elisa

geworfen. Durch die Berührung mit dessen Gebeinen steht der Tote
augenblicklich lebendig auf.

Der Glaube an die Wirksamkeit der Handauflegung ist in der Bibel mehrfach

bezeugt. Jesus hat auf diese Weise Kranke gesund gemacht (Markus
5,23; 6,5; 7,23, vgl. Apostelgeschichte 5,12; 6,6) Auch zur Verleihung des

Geistes genügt die Auflegung der Hand (Apostelgeschichte 8,18, vgl. 2.

Timotheusbrief 1,6).

Auch von Heilungen durch einfache Berührung wird erzählt (Markus
7,27.30; 8,22; Lukas 6,19; Apostelgeschichte 5,12, vgl. Markus 10,13).

e) Übertragung von Lebenskraft durch den Speichel
Mit Speichel kann man nicht nur zum Kindervers «Heile, heile Säge...»
heilsam wirken, auch von Jesus wird berichtet, dass er auf diese Weise
einen Taubstummen (Markus 7.33) und zwei Blinde (Markus 8,23; Johan-
nes 9,6) geheilt habe.

20



f) Heilkräftiger Schatten
Die Apostelgeschichte erzählt, dass man zur Zeit der ersten Christen,
wenn Petrus durch die Strassen ging, Kranke auf Betten hinaustrug, damit
sein Schatten auf sie falle und sie dadurch gesund würden (Apostelgeschichte

5,15).

Diese Beispiele mögen genügen, um zu zeigen, dass sich der biblische
Mensch im Alltag immer wieder mit allerlei magischen Praktiken geholfen
hat. Die Bibel steht also der Magie nicht grundsätzlich ablehnend gegenüber.

Gegen Alltagsmagie hat sie nichts einzuwenden, sowenig der christliche

Glaube einem heutigen Menschen untersagt, auf seinem Haus einen
Blitzableiter zu montieren, ein Fahrzeug zu benutzen, zu telefonieren usw.
Was abgelehnt wird, ist die schwarze Magie, mit welcher andern
Menschen Schaden zugefugt wird. Selbst der weissen Magie werden in der
Bibel Grenzen gesetzt; 2. Mose 20,7 legt diese fest: «Du erhebst den

Namen Jawähs, deines Gottes, nicht zur Zauberei, denn Jahwä lässt den

nicht ungestraft, der mit seinem Namen Zauberei treibt.» - Die Logik,
welche der Zauberei mit Gottes Name zugrunde liegt, ist folgende: Der
Name - wie seinerseits auch das Bild, vgl. 2. Mose 20,5 - gehört so sehr zu
seinem Träger, dass er an dessen Wesen teil hat. Durch die Kenntnis des

Namens kann einer mit und im Namen jenes andern wirken (zaubern). -
Im Namen Jesu wird solches Wirken erstaunlicherweise geduldet. (Markus

9,38 f.): Ein Fremder treibt im Namen Jesu Dämonen aus, doch die

Jünger möchten, dass ihm Jesus dies verbiete. Jesus hält ihnen entgegen:
«Wer nicht gegen uns ist, ist für uns.» Das Gebet im Namen Jesu (Johannes
14,13 f.) wird oft magisch verstanden. Für manchen Frommen genügt es,

dem Gebet die Floskel anzuhängen: «ich bitte dich in Jesu Namen», und
schon meint er, Gott habe gar keine andere Wahl mehr, als das Gebet auch

zu erfüllen.
Der Versuch, Kräfte sinn- und heilvoll zu kanalisieren, sich irgendwie
dienstbar zu machen - sei das nun mit Magie oder mit Hilfe ihrer moderneren

Schwester, der Technik -, ist ein allgemein menschliches Anliegen.
Magie spielt in allen Religionen eine gewisse Rolle. Im Falle des Alten
Testaments fallt auf, wie gering der Spielraum ist, der ihr gelassen wird.
Während bei Israels Nachbarn die Magie im offiziellen Kult einen
beherrschenden Platz einnahm, ist für Israel das Sündenbockritual diesbezüglich
eher die Ausnahme. Davon, dass man Gott mit Magie zu irgend etwas

zwingen könnte, ist keine Rede. Für unbedeutende Alltagsproblemchen ist
sie gut genug, doch im grossen ist damit gar nichts auszurichten. Als Mittel,

um mit kleineren Dingen zurechtzukommen, lässt sie die Bibel auch

gelten. Auch bei Jesus stand sie nie im Vordergrund. Er hat jedoch
Elemente dieses «Volksglaubens» geteilt oder doch zumindest aufgenommen.
Die blutflüssige Frau, welche heimlich die Quaste seines Gewandes
berührte, damit etwas von seiner göttlichen Kraft auf sie überging und
dadurch ihre Krankheit besiegt werde, hat er nicht etwa gescholten und zu
ihr gesagt: «Was treibst du da für abergläubisches Zeug! Das ist ja finsterste

21



Magie...»; seine Worte waren vielmehr: «Meine Tochter, dein Glaube hat
dich gerettet. Geh hin in Frieden und sei von deiner Qual gesund» (Markus

5,34).

2. Festbräuche im Jahreslauf

Es ist mehr als merkwürdig, dass die christlichen Feste ein doppeltes
Gesicht haben: Einerseits nehmen sie Bezug auf Ereignisse im Leben und
Wirken Jesu, anderseits enthalten sie Elemente, die sich aus rein christlicher

Quelle nicht herleiten lassen. Einige Beispiele mögen das illustrieren:

a) Advents- und Weihnachtszeit
Biblische Anhaltspunkte dafür, dass Jesus am 25. Dezember geboren ist,
lassen sich nicht entdecken. Flingegen ist bekannt, dass bei den Römern,
Griechen, Aegyptern und Syrern dieser Tag als Geburtstag des Sonnengottes

galt. Auch der persische Gott Mithras soll am 25. Dezember geboren

sein. Vor dem 4.Jahrhundert war Christi Geburt mit dem Tag seiner
Taufe, dem b.Januar, verbunden. Wenn schliesslich auf den 25. Dezember
gewechselt wurde, dann wohl um den römischen sol invictus (unbesiegte
Sonne) und dessen Geburtstag aufdiese Weise in Vergessenheit geraten zu
lassen. Das könnte auch die Rolle der Lichter in dieser Zeit erklären: Es

handelte sich um Analogiemagie, indem mit den kleinen Lichtlein dem

grossen Licht der Sonne wieder Kraft zugeführt werden soll, damit die

Tage wieder länger werden. Dem Volksglauben gilt die Zeit von November

bis Ende Februar als Spukzeit. Vielleicht hatten die Lichter auch einmal

die Funktion, allerlei Spuk der Verstorbenen zu vertreiben. Es ist

immerhin auffällig, wie sich die Lichterfeste um Weihnachten herum häufen.

Auch der cusch da nadal dürfte einmal mehr gewesen sein als nur jener
Holzklotz, den man an Weihnachten in den Ofen warf, damit dieser auch
nach der Rückkehr aus dem Gottesdienst noch warm war. Christianus
Caminada hat gezeigt, dass es sich um das Relikt eines Fruchtbarkeits- und
Feuerkultes handelt.
Dann ist da noch das Element der Geschenke: Ihre eine Wurzel ist der
römische Brauch, zum Jahresanfang als gutes Vorzeichen Geschenke zu
geben. Sie hiessen strenae und leben in den französischen etrennes weiter.
(ZumJahresanfang ist der 25. Dezember durch die Kölner Synode imjahre
1310 geworden.) Eine weitere Wurzel für den Brauch des Schenkens mag
in der geheimnisvollen Beschenkung durch höhere Mächte, der Geister
und Toten, zu suchen sein, welche besonders um die Mittwinterzeit umgehen.

Dem Samichlaus dürften von da manche Züge zugewachsen sein, die
über den Bischof Nikolaus hinausgehen.
Der Weihnachtsbaum ist erstmals im 17.Jahrhundert belegt. Richard
Weiss meint, der cusch da nadal (Bûche de Noël/Julklotz), der vom
europäischen Norden bis nach Griechenland verbreitet ist, sei ihm vorher im
Wege gestanden.

22



b) Altjahrabend/Neujahr
Obschon der Beginn des Kirchenjahres auf dem 1. Advent liegt, gilt auch
der bürgerliche Jahresanfang als ein kirchliches Fest. (1691 hat Innozenz
XII. den Jahresanfang aufden 1.Januar gelegt.) Kein noch so hoher kirchlicher

Feiertag wird, wie der Jahreswechsel, mit so langem Glockenläuten
bedacht. Die Vermutung drängt sich auf, dass das lange Läuten den Sinn

hat(te), schädliche Mächte zu vertreiben oder noch besser, solche gar
nicht erst aufkommen zu lassen. Die apotropäische (Unheil abwehrende)
Wirkung von Kirchenglocken wird auch durch manche Sage bezeugt. Die
Zeit um den Jahreswechsel herum gilt bei vielen Völkern als eine Zeit, da

das Chaos sehr leicht hereinbrechen könnte, darum gilt es, sich vorzusehen.

Keine Zeit im Jahr ist bei uns so beliebt für das Fassen guter Vorsätze und
für den Austausch guter Wünsche. Man glaubt sich in die Zeit zurückversetzt,

«da das Wünschen noch etwas half» - womit wir wieder beim magischen

Wort angelangt sind.

c) Karfreitag/Ostern
Das Osterdatum richtet sich nach dem jüdischen Passahfest und dieses

wiederum nach dem Mond. (Die Juden haben ein Mondjahr; ihr Schaltjahr

wiederholt jeweils einen ganzen Monat, weshalb in jüdischen Schaltjahren

Ostern und Passah einen Monat auseinanderliegen.) Wenn man
bedenkt, dass für die Christen mit ihrem Sonnenjahr Ostern immer noch
nach dem Mond festgelegt wird, obwohl es um ein Ereignis ausJesu Leben

geht, ist das reichlich merkwürdig. Ebenfalls merkwürdig - und kaum
blossem Zufall zuzuschreiben - ist die Tatsache, dass in der Antike der
24. März als der Todestag des Attis/Adonis begangen wurde.
Karfreitag gilt zwar weitherum als der höchste Feiertag, trotzdem - oder
eben darum - ruht auf mancher an diesem Tag getanen Arbeit ein ganz
besonderer Segen. So Hessen es sich die katholischen Zürcheroberländer
Bauern vor gut 20 Jahren nicht nehmen, an diesem Tag ihre Wiesen zu

güllen. Der Tag strahlt eine ganz besondere Kraft aus. Darum besteht auch
der Glaube, dass man mit einem Karfreitagsei in der Tasche in der Kirche
die Hexen erkennen könne: Sie erscheinen dem Betrachter verkehrt in den
Bänken sitzend.
Am Osterfest - der Erinnerung an Jesu Auferstehung - ist bereits der
Name vorchristlich. Er dürfte von einem Frühlingsfest kommen. Auch hier
liegt wieder ein Lichtfest vor, wie Osterfeuer und Bräuche des Scheiben-

schlagens (bald nur noch in Untervaz) belegen. Weder Hase noch Eier
wollen so recht zu Christi Auferstehung passen. Obwohl der Osterhase
schriftlich erst im 18.Jahrhundert belegt ist, dürfte es sich bei ihm um ein
ausserehristliches Frühlings- und Fruchtbarkeitssymbol handeln. Die Eier,
die man an Ostern färbte, werden erstmals im 13.Jahrhundert erwähnt.
Bereits im 9./10.Jahrhundert allerdings führte die katholische Kirche eine
beyiedictio ovoriim (Segnung der Eier) ein, welche beweist, dass Ostereier
schon früher in dieser Zeit eine wichtige Rolle gespielt haben müssen.

23



Durch ihre Segnung wurden sie dem christlichen Glauben eingegliedert
und verloren ihr Eigenleben. Die Kirche legte sogar fest, wann sie gegessen

werden durften: am Gründonnerstag, am Karfreitag und an Ostern.
Soweit die Beispiele. Die Doppelgesichtigkeit des christlichen Festkalenders

ist derjenigen des israelitischen vergleichbar. Jüdische Feste haben
ebenfalls einen heilsgeschichtlichen Fiintergrund, enthalten aber daneben
manches Element, das auf ihre Stellung im Jahresablauf hindeutet (Ernte
usw.).

Auffällig ist bei den erwähnten Bräuchen und Vorstellungen, die sich mit
Weihnacht, Jahreswechsel oder Ostern verbunden haben, dass sie kaum
mehr als etwas Religiöses empfunden werden. Sie gelten weitherum als

«schöne alte Bräuche, die man nicht missen möchte». Im Gegensatz zum
6. und 7. Mosebuch werden sie auch nur ganz selten verteufelt.

3. Sakramente (Taufe und Abendmahl)

a) Taufe
Selbst wenn immer mehr Leute darüber lachen, ist die Uberzeugung noch
heute anzutreffen, dass man sich mit einem ungetauften Kind unter keinen
Umständen unter der Dachtraufe hervorwagen dürfe. Erst wenn es getauft
ist, darf man mit ihm ins Freie. Die Kindertaufe hat die Bedeutung eines

Übergangsritus (Eintritt in die Gemeinschaft der Lebenden) aufsich gezogen.

Ja, vielleicht hat das Bedürfnis, das Neugeborene mit einem bestimmten

Ritual aufzunehmen, zu schützen und der Gemeinschaft einzugliedern,
die Kindertaufe weit mehr begünstigt als alle noch so theologischen
Überlegungen. Darum wollen selbst jene Eltern, welche ihre Kinder nicht taufen

lassen, damit sie in ihrer Entscheidung frei blieben, wenigstens eine

Darbringung haben. Wenn gar nichts stattfindet, fehlt etwas Lebenswichtiges.

Ich begegne immer wieder der tiefverwurzelten Auffassung, Taufe sei

Namengebung. Das mag flir eine Schiffstaufe zutreffen; wer jedoch zur
christlichen Taufe kommt, hat seinen Namen bereits, nicht zuletzt wegen
des Drängens seitens des Zivilstandsamtes. Trotzdem - aus der Luft gegriffen

ist diese Meinung keineswegs: In den meisten archaischen Kulturen ist
dieser allererste Übergangsritus mit einer Namengebung verknüpft. Weil
die Taufe bei uns diesen Platz eingenommen hat, werden an sie solche

Erwartungen gestellt. Name ist für das Volksempfinden nicht einfach
Schall und Rauch. Nach altem Glauben bekommt das Kind erst mit dem
Namen eine Seele. In einzelnen Gegenden Graubündens, des Oberwallis,
des Kantons Tessin, der Genfer Landschaft und desJura ist es Brauch, dass

die ersten Kinder die Namen der Grosseltern erhalten. Die Vorstellung,
dass der Ahn im Enkel wiederkommt, drückt sich auch im Sprachlichen
aus: enenkel heisst «kleiner Ahn, Grossväterchen» und ist schliesslich zu
«Enkel» geworden.

24



b) Abendmahl
Die zwingli(ani)sche Idee vom Abendmahl als einem Sinnbild, einem
Zeichen gilt zwar offiziell bei den Reformierten. In der Praxis sieht es

allerdings oft ein wenig anders aus: Wer gegen einen andern etwas hat oder
weiss, dass jener etwas gegen ihn hat, geht nicht zum Abendmahl. Nähme
er es trotzdem, müsste es ihm zum Gottesurteil werden - wie 869 König
Lothar IL, der es freventlich genommen und daran gestorben sein soll.

Dahinter steht die in altgermanischen Volksrechten bezeugte Vorstellung
vom geweihten Bissen. Aus dem 1. Korintherbrief 11,29 stammt diese Sicht

jedenfalls nicht, auch wenn jene Stelle gelegentlich dazu herhalten muss,
sie zu untermauern. Dass der Bissen nach reformierter Theologie gar nicht
geweiht ist, stösst auf taube Ohren. Die Transsubstantiationslehre (Lehre
von der Verwandlung des Brotes in den Leib Christi) scheint der
magischen Denkweise manches Reformierten weit mehr zu entsprechen als

alle rationale Theologie. Das Abendmahl wirkt. Ein Kollege berichtete
mir von einer jungen Patientin, die vom Arzt aufgegeben worden war. Der
Spitalpfarrer bereitete sie aufs Sterben vor, sie konnte weder Speise noch
Trank aufnehmen. Vom Pfarrer befragt, ob er ihr das Abendmahl geben
dürfe, bejahte sie, «ass und trank, und von Stund an ward es besser mit ihr».

AufErklärungen, warum solches möglich gewesen, möchte ich mich hier
nicht einlassen. Das Beispiel zeigt, dass dem Abendmahl eben doch einiges

an Wirkung zugetraut wird.
In der Theologie werden zwar all die magischen Aspekte des Abendmahls
diskret beiseite gelassen, und man klammert sich verzweifelt anJesu Wort:
«Das tut zu meinem Gedächtnis.» Das kann allerdings nicht darüber
hinwegtäuschen, dass die Volksmeinung das Abendmahl viel näher zum
(pdppüKOv aöavciai'ac (Medizin der Unsterblichkeit) des Ignatiusbriefes an
die Epheser (20,2) rückt (vgl. auch Johannes 6,54) als zu einem
Erinnerungsmahl.

Bei Taufe und Abendmahl werden die dazugehörigen Volksbräuche und

-Vorstellungen mit mindestens ebenso religiösen Gefühlen begangen und

gehegt wie der kirchliche Teil dieser Sakramente.
Damit wollen wir den Spaziergang beenden und zur Frage zurückkehren,
wie Volkskunde und Theologie zu einander stehen:

II. (Protestantische) Theologie braucht die Volkskunde

Eine vermehrte Beachtung des Volksglaubens könnte für die Theologie
eine Bereicherung bedeuten. Es sollte ihr nicht in erster Linie um die
Reinerhaltung der Lehre gehen, sondern um deren Lebensfähigkeit. Reine
Lehre lässt sich am ehesten mit destilliertem Wasser vergleichen, das so

rein ist, dass es nicht einmal mehr den Durst zu stillen vermag. Alles

Lebendige muss sich entwickeln und wandeln können, das gilt für die

Sprache genauso wie für die Religionen. Eine Religion kommt nicht ohne

25



Synkretismus (Vermischung verschiedenartiger Elemente) aus, sonst gibt
es sie bald nur noch im Lehrbuch (Paradebeispiel: Echnatons Monotheismus).

Die katholische Kirche hat m. E. diesbezüglich der protestantischen einiges

voraus. Einige Beispiele mögen zeigen, wie sie mit vor-/ausserchristli-
chem Glaubensgut umgegangen ist:

1. Nossadunfia délia glisch a Trun

1695 wurde folgendes Lied gedruckt, das noch heute in der 1660 erbauten
Wallfahrtskirche Nossadunna della glisch in Truns gesungen wird (2.

Strophe):
Cau en quei liug fievan fiug An dieser Stätte wurden Feuer entzündet,
frint schibas ent il tscheiver. da man Scheiben in der Fasnacht warf.
Quei has midau, santificau. Das hast du geändert, hast den Ort geheiligt,
per nos riugs cau receiver, um hierorts unsere Bitten zu empfangen,
Regina dil Parvis, Königin des Himmels,
o Maria della glisch. Maria Licht.

Hat sich das Scheibenschlagen andernorts aus dem religiösen Bereich
gelöst und ist von einem Feuerkult zu einem Bewegungsspiel geworden, so
ist es hier im Marienkult aufgegangen. Ähnliches ist auch an anderen
Orten geschehen, darum gibt es so viele verschiedene Marien mit ganz
unterschiedlichen Charismata (Ausstrahlungen/Eigenschaften).

2. Benedictio ovorum

Siehe oben bei den Osterbräuchen, Seite 23/24.

3. La Canzun da Sontga Margriata
Seit es das Lied als Opernballett mit Musik von Gion Antoni Derungs und
Chortexten von Gion Deplazes gibt, dürfte sein Inhalt einigermassen
bekannt geworden sein. Es handelt sich kurz gesagt üm eine vorchristliche
Fruchtbarkeitsgöttin, die den Namen Sontga Margriata erhalten hat, um
auch auf christlich-rätischem Boden weiterhin verehrt (oder doch wenigstens

besungen) werden zu können.

4. Carschenna

Oberhalb Sils im Domleschg auf ca. 1120 Metern Höhe befinden sich
prähistorische Felsenzeichnungen; vor allem kreisförmige Löcher und
konzentrische Kreise, aber auch Kanäle sind in den Fels eingegraben. Hinter
dem reichhaltigsten dieser Steine hat sich in einem kleinen Tümpel Wasser

gesammelt, und an der Felswand dahinter steht ein hölzernes Kreuz
(Herbst 1982; siehe Abbildung nebenan). Dass es ausgerechnet hier steht,
dürfte kaum zufällig sein. Es scheint, dass diese einstigen Kultsteine noch
immer als mächtig empfunden werden. Um ihre Mächtigkeit mit dem
rechten - das heisst christlichen - Vorzeichen zu versehen, ist das Kreuz
hinzugefugt worden. Andernorts wurde es direkt auf die Schalensteine

gesetzt.

26





Dass solche Steine noch immer numinosen (übernatürlichen) Charakter
haben, beweist auch der Furner Teufelsstein. Er zeigt die Fussspur einer
Frau und diejenige des Teufels - jedenfalls wenn man ihn mit der nötigen
Phantasie betrachtet. Flier soll der Teufel eine Furnerin geholt haben, die

am Sonntag arbeitete. Arnold Büchli hat dazu erfahren: «Dar Stein hei
äswas Bschundersch in schi, mä soll nid in di Trittä trättn.» Dieses reformierte
Beispiel zeigt, dass die heidnische Vergangenheit keineswegs bewältigt
und abgetan ist. Was geblieben ist, ist die Angst vor solchen ehemals heiligen

Steinen. Dies bezeugt auch das Erlebnis eines früheren Fideriser Pfarrers,

der mit einem Knaben in die Heuberge hinauf stieg und dort einen
Schalenstein bewunderte. Zum «Schpiisla» (Picknicken) wollte er sich

ganz selbstverständlich auf diesen Opferstein setzten, doch der Knabe war
nicht zu bewegen, dasselbe zu tun. Der Vorgänger dieses Pfarrers hatte in
seinem Pfarrhausgarten solche Steine gesammelt; von dem Zeitpunkt an

war er im Dorf nicht mehr akzeptiert.

5. Der katholische Priester wird durch die Weihe zum Exorzisten,

besitzt also die Fähigkeit, Dämonen auszutreiben. Von da her ist seine
Rolle bestimmt, die er in mancher rätischen Volkssage spielt. Besonders
die Kapuziner scheinen selbst in reformierten Gebieten oft bemüht worden

zu sein, um gegen Verhexung zu helfen. Man traute ihnen ebenfalls zu,
einen Dieb zwingen zu können, Gestohlenes zurückzubringen. In Mastrils
soll sich ein Kapuziner als Geisterbanner betätigt haben. In Davos wusste
einer Rat (Gegenzauber) gegen die Verhexung des Viehs. Nur in seltenen
Fällen traut die Sage auch dem reformierten Pfarrer zu, dass er es mit
Geistern aufnehmen könnte, so etwa dem alten Pfarrer Brassel von Arosa oder
einem Tschliner Pfarrer, der mit Hexen fertig geworden sein soll. Manche
Sage weiss auch davon zu berichten, dass Priester die Sterbestunden ihrer
Gemeindemitglieder vorausahnten.
Ich bin nicht sicher, ob Präkognition und aussersinnliche Wahrnehmungen

bei Protestanten tatsächlich seltener sind als bei Katholiken. Wenn es

trotzdem diesen Anschein hat, dann liegt das wohl zu einem guten Teil
daran, dass bei uns Protestanten derlei sehr schnell in die Rubrik Aberglauben

und Teufelszeug eingereiht wird, so dass Menschen mit solchen

Fähigkeiten darüber lieber schweigen.
Hier zeigt sich ein Punkt, in welchem die angetönte Bereicherung der

Theologie durch die Volkskunde stattfinden könnte: Die Volkskunde kann
die Theologie aufdie Bereiche menschlicher (religiöser) Erfahrungen
aufmerksam machen, die aus einer allzu rationalen Theologie immer wieder
ausgeklammert werden.
Eine Volkskirche, die ihr Volk ernst nimmmt, hätte allen Grund, auch den

Volksglauben ernst zu nehmen, anstatt ihn vorschnell und unbesehen als

Aberglauben zu disqualifizieren; gerade wenn sie die Bibel ernst nimmt, in

der - wie oben gezeigt worden ist - sehr viele Dinge, die heute mancher

28



Fromme zum Aberglauben rechnet, noch ganz selbstverständlich zur
Wirklichkeit gehört haben, ja sogar von Jesus praktiziert wurden.
Volkskunde und Bibel können die Theologie nur immer wieder ermuntern,

dem Volksglauben gegenüber toleranter zu sein. Das bedeutet

keineswegs, dass alles unbesehen in die Theologie aufzunehmen wäre, was in
einem 6. oder 7. Mosebuch steht. Das wäre genauso verkehrt wie das

andere Extrem: den gesamten Volksglauben als vom Teufel stammend zu
verurteilen. Es stände jedoch einer Theologie nicht schlecht an, die oft
jahrhundertealte Angst, mit welcher viele Menschen Elementen des

Volksglaubens gegenübertreten, endlich abzubauen. Das wäre entschieden

christlicher als immer noch allen Volksglauben als Aberglauben zu
verteufeln. Dann könnte sich die bald zweitausendjährige Erkenntnis des

Paulus endlich durchsetzen: «Ich bin dessen gewiss, dass weder Tod noch
Leben, weder Engel noch Gewalten, weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges

noch Kräfte, weder Hohes noch Tiefes noch irgend ein anderes

Geschöpf uns zu scheiden vermag von der Liebe Gottes, die in Christus

Jesus ist, unserem Herrn» (Römerbrief 8,38 f.).

Unsere Leser schreiben
Zum Leserbrief von Heidi Keller im letzten Jahrgang, Seite 89

Wenn in einer Zeitschrift vom Niveau der «Schweizer Volkskunde» Leserbriefe

erscheinen, darf man erwarten, mitgeteilten Sachverhalten sei eine

entsprechend ernsthafte Recherche vorangegangen.
Gerade dies ist wohl bei der Einsendung von Heidi Keller nicht der Fall

gewesen. Oder täusche ich mich, wenn ich meine, es hätte den Eindruck
erweckt werden sollen, die SBB und vor allem die Weisstanner vermarkteten

selbst religiöse Bräuche?
Die gründliche Nachfrage an Ort ergab ein anderes Bild: Die an der
Veranstaltung mitwirkenden Talbewohner sind durch die Kontakte mit den

Ausflüglern zur Ansicht gelangt, die Möglichkeit zu einem Einblick in die

Alpkäserei werde von vielen, denen eine derartige Gelegenheit sonst mangelt,

ausserordentlich dankbar, ja begeistert genutzt.
Es ist durchaus Ernsthaftigkeit dabei, wenn zum Abschied fur die Beteiligten

der Alpsegen erklingt - wenn auch zeitlich etwas vorgezogen, aber
eben nicht wie angedeutet «zwischen Diaschau und Gerstensuppe»,
sondern zur Ahrundung des Eindrucks vom Leben im entlegenen Alptal.
Unnötig zu sagen, dass der Sänger seine «Arbeit» unentgeltlich verrichtet,
ja dass es im Tal als eine Ehre gilt, den geschätzten Brauch zu pflegen und
allenfalls auch fremden Interessierten als wertvollen Besitz dieser Gegend
und als Glaubenszeugnis vorzuzeigen resp. vorzusingen.
Möge der durch besagten Leserbrief entstandene Eindruck durch diese

Mitteilung korrigiert werden. Dr. Otmar Willi, Zürich

29


	Die Bedeutung der Volkskunde für die Theologie

