Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde
Band: 74 (1984)

Artikel: Die Bedeutung der Volkskunde fir die Theologie
Autor: Tanner-Herter, Ursi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004143

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ursi Tanner-Herter

Die Bedeutung der Volkskunde fiir die Theologie

Der nachstehende Aufsatz ist die gekiirzte Fassung eines Vortrages vor der
Fachgruppe «Religiose Volkskunde» der SGV am 27. Januar 1984 in Olten.
Der Vortrag hat damals eine lebhafte Diskussion ausgelost. Da wir das
Thema fiir wichtig halten, drucken wir ihn hier ab und freuen uns auf Stel-
lungnahmen aus dem Leserkreis. Red.

L Volksglaube und christliche Theologie
oder: ein kletner Spaziergang durch den Wald religidser Vorstellungen

1. Das 6. und 7. Buch Mose

Es erstaunt mich immer wieder, wie ausgerechnet glaubige Christen vor
dem 6. und 7. Mosebuch Angst haben. Ein Laienprediger berichtete ein-
mal, wie er von einem durch dieses Buch Besessenen ein solches zur Ver-
nichtung empfangen habe. Es hitten sich ihm - schon bevor er recht
gewusst, worum es sich handle - alle Haare gestrdubt, und es sei ihm recht
unheimlich zumute gewesen. Das Buch strahle eben eine Macht aus.
Soweit sein Bericht. Doch was sind das 6. und 7. Mosebuch eigentlich? Der
Inhalt variiert von Ausgabe zu Ausgabe. Was immer dazuzugehoren
scheint, ist eine mehr oder weniger harmlose Rezeptsammlung von Haus-
mittelchen aller Art, welche zu einem grossen Teil auf magischen Grund-
voraussetzungen beruhen. Vieles davon wird heute von der Naturheil-
kunde erneut propagiert. Die wenigsten Zeitgenossen, welche mit Zwie-
belwickeln ithrem Halsweh beizukommen suchen, ahnen, dass sie damit
ein Rezept aus dem 6. Mosebuch anwenden. Wer einem Kind, das sich
irgendwo wehgetan hat, das Liedchen singt:

«Heile, heile, sage,

Drei Tag Rdge,

Drer Tag Schnee.

Tuet em Schatzeli niimme weh!h

denkt kaum daran, dass er damit einen Zauberspruch (Zaubersegen) aus
dem 7. Buch Mose anwendet. Dort lautet das Spriichlein:

«Heil, heil, o Segen,
Steben Tage Regen,

Steben Tage Schnee,
Tut’s dem N.N. nicht mehr wehl»

17



Anstelle der in 7. Mose empfohlenen drei Kreuze wird oft Speichel
beniitzt, um die Wunde zu behandeln. - Daneben finden sich im 6. und 7.
Mosebuch Amulette gegen allerlei Gefahren, oft auch Anweisungen, wie
mit dem Teufel ein Pakt zu schliessen sei, damit er einem {iberall zu Dien-
sten stehen muss. Das Ganze geschieht im Namen Gottes. Fasten, Beten,
ja sogar Opfer gehoren zur Vorbereitung. Nur mit Gottes Beistand kann
der Teufel schliesslich bezwungen werden. Im Gegensatz zur Behauptung
vieler Frommer, welche in diesen Biichern eitel Teufelswerk sehen, geht es
also gerade nicht darum, dass man dem Teufel seine Seele verkauft, um
dadurch in den Genuss irgendwelcher materieller oder sonstiger Vorteile
zu gelangen. Der Teufel wird vielmehr im Namen Gottes besiegt. Einzige
«Fussangel» in dem Vertrage mit dem Teufel ist die Verpflichtung, «mildtd-
tig und barmherzig gegen die Armen» zu sein, sonst «bist du mein auf
ewig»; so hilt es das 6. Mosebuch im Vertrag mit dem Teufel fest.

Im Priittigau soll es noch immer Leute geben, die fest davon tiberzeugt
sind, dass der Besitzer eines 6. bzw. 7. Mosebuches nicht sterben kann,
solange er dieses nicht weitergegeben hat. Der auserwiihlte Empfinger
miisse dieses «Geschenk» annehmen, sonst habe er zeitlebens Ungliick.
Doch das Gliick scheint ihm und seinen Nachkommen auch dann nicht
sicher zu sein, wenn er das Buch besitzt. Vor etwa zwei Jahren erzihlte
jemand von einem Besessenen, dessen Krankheit dadurch verursacht sei,
dass sein Grossvater (oder war’s der Urgrossvater?) das 7. Buch Mose
besessen und damit Zauberei getrieben habe. Aus diesem Grunde kénnten
Arzte und Medizin hier gar nichts ausrichten. Seine Krankheit sei die
Strafe, wie das ja in den zehn Geboten angedroht sei (2. Mose 20,5 und 7).
Wie Arnold Biichli 1934 in Furna vernommen hat, glaubte man damals,
die grosse Kugel auf dem Saaser Kirchturm enthalte das 6. und 7. Mose-
buch, damit es nicht unter die Leute komme, denn das wiire gar nicht gut.
- Uber die Folgen blosser Lektiire derartiger Biicher weiss manche Sage zu
erzihlen: Um den dadurch entstandenen Schaden wieder gut zu machen,
ist es erforderlich, den gelesenen Abschnitt riickwiirts zu lesen, ihn also
gleichsam ungelesen zu machen.

In der wissenschaftlichen Theologie ist derlei kaum ein Thema. Es scheint
unter der Wiirde eines wissenschaftlichen Theologen, sich mit Magie und
Zauberei auseinanderzusetzen. Da liegt wohl auch der tiefere Grund dafiir,
dass in der Religionswissenschaft immer wieder versucht wird, Religion
und Magie fein siduberlich zu trennen. Fiir grosse Teile des kirchlichen
Fussvolkes sind jedoch Fragen zu und Angste vor solchen Biichern - vor
Dimonen, Zauberei und Teufel - ein viel bewegenderes Thema als etwa
die Rechtfertigung des Siinders oder das Reich Gottes. So nehmen sich
denn vor allem evangelikale und fundamentalistische Kreise des Themas
an. Die Angelegenheit ist fiir sie bald geregelt: Es handelt sich dabei von A
bis Z um Teufelswerk, von dem ein Christ Geist und Hinde lassen soll.
Einem, der sich doch darauf einlisst, wird so recht die Holle heiss
gemacht. So schrieb mir ein Biindner Kollege diesbeziiglich: «Vergessen
wir nicht, dass die Bibel die Magie unter die Siinden einreiht, die ewige

18



Verdammnis tiber den Menschen bringen (Offenbarung 21,8)», und: «Da
geht man zu einem solchen Wunderheiler oder Fernheiler und wird von
einer Krankheit geheilt. Aber die meisten Leute gehen dann immer wieder
mit neuen Krankheiten zu demselben Mann oder derselben Frau. Eine
Krankheit wird geheilt, daflir kommen andere. Auch Depressionen,
Angstzustinde, sexuelle Entgleisungen, Ehebruch, Trunksucht sind oft die
Folge, wenn man die scheinbare Hilfe solcher Leute in Anspruch nimmt,
die mehr konnen als gewohnliche Sterbliche. Zudem verliert man den fro-
hen Zugang zum Gebet, zur Bibel und zum Glauben.»

Ich gebe gern zu, dass man sich aufs Neue Testament berufen und sagen
kann, ein Christ brauche keine Zauberbiicher (Apostelsgeschichte 19).
Bereits 5. Mose 18,10 hiilt fest: «<Es soll in deiner Mitte kein Zauber sein»,
und die iltere Gesetzessammlung von 2. Mose 22,18 legt fest: «<Eine Zau-
berin sollst du nicht leben lassen». Auf Grund dieser Stellen die Frage der
Zauberei als eindeutig entschieden zu betrachten, geht trotzdem nicht an.
Es sollte derlei zwar theoretisch nicht geben - das zeigen die zitierten Stel-
len —, doch praktisch gab und gibt es sie.

Hier ist ein Wort zur Begriffserklirung am Platz: «Zauberer» ist eine auf
Magie beruhende Technik. «Magie» ihrerseits macht sich das dynami-
stische Weltverstindnis zunutze, welches davon ausgeht, dass der Mensch
iberall Kriiften ausgesetzt ist, die sich positiv oder negativ auf thn auswir-
ken kénnen. Mit Hilfe der Magie versucht der Mensch, sich diese Kriifte
dienstbar zu machen. Der Religionswissenschafter unterscheidet zwischen
weisser und schwarzer Magie. «Schwarze Magie» legt es darauf an, andern
Schaden zuzuftigen (in 2. Mose 22,18 und 5. Mose 18,10: Zauberer); sie ist
schidliche Magie. «/#eisse Magre» hingegen steht im Dienste des Staatswe-
sens oder einer Gemeinschaft, sie ist hilfreich und niitzlich.

Selbst wenn die oben angefiihrten Bibelstellen den Eindruck erwecken,
das, was die Religionswissenschaft als «<Magie» bezeichnet, werde von der
Bibel in all seinen Erscheinungsformen grundsitzlich abgelehnt, so begeg-
net man doch bei aufmerksamer Lektiire dieses Buches mancherlei magi-
schen Praktiken:

a) Der Segen als wirkungsmichtiges Wort

1. Mose 27 erzihlt, wie Jakob seinen blinden Vater Isaak hintergeht, um
dessen Segen zu erhalten. Eigentlich hitte der Segen seinem Bruder Esau
gehort. Dass Jakob daran so viel liegt, dass er auch vor einem Betrug nicht
zuriickschreckt, macht deutlich, dass es sich bei diesem Segen um sehr viel
mehr als um gute Worte und Wiinsche des Vaters fiir seinen Sohn handelt.
Nach archaischer Vorstellung ist der Segen ein Wort, das wirkt; einmal
ausgesprochen, muss es sich zwangsldufig erfiillen. Darum ist der Vater
auch nach der Entdeckung des Betruges nicht imstande, seinen Segen
zuriickzunehmen und ihn Esau zu geben.

b) Genauso der Fluch
Auch er tut nach biblischer Auffassung seine Wirkung. Kein geringerer als

19



der Apostel Paulus schreibt: «Wer den Herrn nicht liebt, sei verflucht!»
(1. Korintherbrief 16,22).

¢) Ubertragung von Entsprechendem (Analogiemagie)

Der oben erwihnte Jakob wusste sich vorhandene Kriifte zunutze zu
machen: Nachdem er wegen der Erschwindelung des viterlichen Segens
vor seines Bruders Zorn hatte flichen miissen und bei Laban seine beiden
Frauen abverdient hatte, kam er mit diesem {iberein, dass er als Lohn fiir
seine Arbeit alle gescheckten Tiere aus L.abans Herde erhalten sollte. Um
dem Zufall etwas unter die Arme zu greifen, nahm er Ruten und schilte
diesen teilweise die Rinde ab. So glich ihre Farbe derjenigen der erwiinsch-
ten Jungtiere. Nun stellte er diese Stibe in die Trinkrinnen, wohin die
Tiere zum Trinken kamen und wo sie sich begatteten. Das Resultat dieser
Manipulation waren - man lese und staune - iiberdurchschnittlich viele
gescheckte Jungtiere (1. Mose 30,37-39).

d) Ubertragung von schidlichen und hilfreichen Kriften

Nicht nur bei kleinen Alltagsproblemen der Israeliten half man sich gele-
gentlich mit Magie, sogar der Kult weist ein sehr magisches Ritual auf:
3. Mose 16 iiberliefert das Ritual mit dem «Siindenbock»: Dadurch, dass
Aaron am Versohnungstag seine Hinde auf den Kopf des Bockes stiitzt
und dabei die Verschuldung des Volkes ausspricht, iibertrigt er diese vom
Volk auf den Bock, der dann so beladen in die Wiiste hinaus gejagt wird,
wihrend das Volk wieder neu beginnen kann.

Durch Beriihrung lassen sich natiirlich genau so gut positive Krifte tiber-
tragen: 1. Kénige 13,31 wiinscht sich ein Prophet: «Wenn ich gestorben
bin, begrabt mich in dem Grabe, in dem der Gottesmann begraben ist, und
legt mich neben seine Gebeine, damit meine Gebeine mit den seinen
erhalten bleiben.» Ebenso weiss 2. Konige 13,21 von wundertitigen Pro-
phetengebeinen: Ein Toter wird zufillig ins Grab des Propheten Elisa
geworfen. Durch die Beriihrung mit dessen Gebeinen steht der Tote
augenblicklich lebendig auf.

Der Glaube an die Wirksamkeit der Handauflegung ist in der Bibel mehr-
fach bezeugt. Jesus hat auf diese Weise Kranke gesund gemacht (Markus
5,23; 6,5; 7,23, vgl. Apostelgeschichte 5,12; 6,6) Auch zur Verleihung des
Geistes geniigt die Auflegung der Hand (Apostelgeschichte 8,18, vgl. 2.
Timotheusbrief 1,6).

Auch von Heilungen durch einfache Beriihrung wird erzihlt (Markus
7,27.30; 8,22; Lukas 6,19; Apostelgeschichte 5,12, vgl. Markus 10,13).

e) Ubertragung von Lebenskraft durch den Speichel

Mit Speichel kann man nicht nur zum Kindervers «Heile, heile Sige...»
heilsam wirken, auch von Jesus wird berichtet, dass er auf diese Weise
einen Taubstummen (Markus 7.33) und zwei Blinde (Markus 8,23; Johan-
nes 9,6) geheilt habe.

20



f) Heilkriftiger Schatten

Die Apostelgeschichte erzihlt, dass man zur Zeit der ersten Christen,
wenn Petrus durch die Strassen ging, Kranke auf Betten hinaustrug, damit
sein Schatten auf sie falle und sie dadurch gesund wiirden (Apostelge-

schichte 5,15).

Diese Beispiele mogen geniigen, um zu zeigen, dass sich der biblische
Mensch im Alltag immer wieder mit allerlei magischen Praktiken geholfen
hat. Die Bibel steht also der Magie nicht grundsitzlich ablehnend gegen-
iber. Gegen Alltagsmagie hat sie nichts einzuwenden, sowenig der christ-
liche Glaube einem heutigen Menschen untersagt, auf seinem Haus einen
Blitzableiter zu montieren, ein Fahrzeug zu benutzen, zu telefonieren usw.
Was abgelehnt wird, ist die schwarze Magie, mit welcher andern Men-
schen Schaden zugefligt wird. Selbst der weissen Magie werden in der
Bibel Grenzen gesetzt; 2. Mose 20,7 legt diese fest: «<Du erhebst den
Namen Jawihs, deines Gottes, nicht zur Zauberei, denn Jahwi lisst den
nicht ungestraft, der mit seinem Namen Zauberei treibt.» — Die Logik,
welche der Zauberei mit Gottes Name zugrunde liegt, ist folgende: Der
Name - wie seinerseits auch das Bild, vgl. 2. Mose 20,5 — gehért so sehr zu
seinem Triger, dass er an dessen Wesen teil hat. Durch die Kenntnis des
Namens kann einer mit und im Namen jenes andern wirken (zaubern). -
Im Namen Jesu wird solches Wirken erstaunlicherweise geduldet. (Mar-
kus 9,38 f): Ein Fremder treibt im Namen Jesu Didmonen aus, doch die
Jiinger méchten, dass thm Jesus dies verbiete. Jesus hilt ihnen entgegen:
«Wer nicht gegen uns ist, ist flir uns.» Das Gebet im Namen Jesu (Johannes
14,13 f) wird oft magisch verstanden. Fiir manchen Frommen geniigt es,
dem Gebet die Floskel anzuhingen: «ich bitte dich in Jesu Namen», und
schon meint er, Gott habe gar keine andere Wahl mehr, als das Gebet auch
zu erfullen.

Der Versuch, Krifte sinn- und heilvoll zu kanalisieren, sich irgendwie
dienstbar zu machen - sei das nun mit Magie oder mit Hilfe ihrer moder-
neren Schwester, der Technik —, ist ein allgemein menschliches Anliegen.
Magie spielt in allen Religionen eine gewisse Rolle. Im Falle des Alten
Testaments fillt auf, wie gering der Spielraum ist, der ihr gelassen wird.
Wiihrend bei Israels Nachbarn die Magie im offiziellen Kult einen beherr-
schenden Platz einnahm, ist fiir Israel das Siindenbockritual diesbeziiglich
eher die Ausnahme. Davon, dass man Gott mit Magie zu irgend etwas
zwingen konnte, ist keine Rede. Fiir unbedeutende Alltagsproblemchen ist
sie gut genug, doch im grossen ist damit gar nichts auszurichten. Als Mit-
tel, um mit kleineren Dingen zurechtzukommen, lisst sie die Bibel auch
gelten. Auch bei Jesus stand sie nie im Vordergrund. Er hat jedoch Ele-
mente dieses «Volksglaubens» geteilt oder doch zumindest aufgenommen.
Die blutfliissige Frau, welche heimlich die Quaste seines Gewandes
beriihrte, damit etwas von seiner gottlichen Kraft auf sie tiberging und
dadurch ihre Krankheit besiegt werde, hat er nicht etwa gescholten und zu
ihr gesagt: «Was treibst du da fiir abergldubisches Zeug! Das ist ja finsterste

21



Magie...»; seine Worte waren vielmehr: «Meine Tochter, dein Glaube hat
dich gerettet. Geh hin in Frieden und sei von deiner Qual gesund» (Mar-
kus 5,34).

2. Festbrauche im Jahreslauf

Es ist mehr als merkwiirdig, dass die christlichen Feste ein doppeltes
Gesicht haben: Einerseits nehmen sie Bezug auf Ereignisse im Leben und
Wirken Jesu, anderseits enthalten sie Elemente, die sich aus rein christli-
cher Quelle nicht herleiten lassen. Einige Beispiele mégen das illustrieren:

a) Advents- und Weihnachtszeit

Biblische Anhaltspunkte dafiir, dass Jesus am 25. Dezember geboren ist,
lassen sich nicht entdecken. Hingegen ist bekannt, dass bei den Rémern,
Griechen, Aegyptern und Syrern dieser Tag als Geburtstag des Sonnen-
gottes galt. Auch der persische Gott Mithras soll am 25. Dezember gebo-
ren sein. Vor dem 4. Jahrhundert war Christi Geburt mit dem Tag seiner
Taufe, dem 6.]Januar, verbunden. Wenn schliesslich auf den 25. Dezember
gewechselt wurde, dann wohl um den rémischen so/ invictus (unbesiegte
Sonne) und dessen Geburtstag auf diese Weise in Vergessenheit geraten zu
lassen. Das konnte auch die Rolle der Lichter in dieser Zeit erkliren: Es
handelte sich um Analogiemagie, indem mit den kleinen Lichtlein dem
grossen Licht der Sonne wieder Kraft zugefiihrt werden soll, damit die
Tage wieder linger werden. Dem Volksglauben gilt die Zeit von Novem-
ber bis Ende Februar als Spukzeit. Vielleicht hatten die Lichter auch ein-
mal die Funktion, allerlei Spuk der Verstorbenen zu vertreiben. Es ist
immerhin auftillig, wie sich die Lichterfeste um Weihnachten herum hiu-
fen. Auch der cusch da nadal diirfte einmal mehr gewesen sein als nur jener
Holzklotz, den man an Weihnachten in den Ofen warf, damit dieser auch
nach der Riickkehr aus dem Gottesdienst noch warm war. Christianus
Caminada hat gezeigt, dass es sich um das Relikt eines Fruchtbarkeits- und
Feuerkultes handelt.

Dann ist da noch das Element der Geschenke: Thre eine Wurzel ist der
romische Brauch, zum Jahresanfang als gutes Vorzeichen Geschenke zu
geben. Sie hiessen s#renae und leben in den franzdésischen ézrennes weiter.
(Zum Jahresanfang ist der 25. Dezember durch die Kélner Synode im Jahre
1310 geworden.) Eine weitere Wurzel fiir den Brauch des Schenkens mag
in der geheimnisvollen Beschenkung durch héhere Michte, der Geister
und Toten, zu suchen sein, welche besonders um die Mittwinterzeit umge-
hen. Dem Samichilaus diirften von da manche Ziige zugewachsen sein, die
iiber den Bischof Nikolaus hinausgehen.

Der Weihnachtsbaum ist erstmals im 17.Jahrhundert belegt. Richard
Weiss meint, der cusch da nadal (Biche de Noél/Julklotz), der vom euro-
pédischen Norden bis nach Griechenland verbreitet ist, sei ihm vorher im
Wege gestanden.

22



b) Altjahrabend/Neujahr

Obschon der Beginn des Kirchenjahres auf dem 1. Advent liegt, gilt auch
der biirgerliche Jahresanfang als ein kirchliches Fest. (1691 hat Innozenz
XII. den Jahresanfang auf den 1. Januar gelegt.) Kein noch so hoher kirchli-
cher Feiertag wird, wie der Jahreswechsel, mit so langem Glockenlduten
bedacht. Die Vermutung dringt sich auf, dass das lange Liuten den Sinn
hat(te), schidliche Michte zu vertreiben oder noch besser, solche gar
nicht erst aufkommen zu lassen. Die apotropéische (Unheil abwehrende)
Wirkung von Kirchenglocken wird auch durch manche Sage bezeugt. Die
Zeit um den Jahreswechsel herum gilt bei vielen Vélkern als eine Zeit, da
das Chaos sehr leicht hereinbrechen konnte, darum gilt es, sich vorzuse-
hen.

Keine Zeit im Jahr ist bei uns so beliebt fiir das Fassen guter Vorsitze und
fir den Austausch guter Wiinsche. Man glaubt sich in die Zeit zuriickver-
setzt, «da das Wiinschen noch etwas half> - womit wir wieder beim magi-
schen Wort angelangt sind.

c¢) Karfreitag/Ostern

Das Osterdatum richtet sich nach dem jiidischen Passahfest und dieses
wiederum nach dem Mond. (Die Juden haben ein Mondjahr; ihr Schalt-
jahr wiederholt jeweils einen ganzen Monat, weshalb in jiidischen Schalt-
jahren Ostern und Passah einen Monat auseinanderliegen.) Wenn man
bedenkt, dass fiir die Christen mit ihrem Sonnenjahr Ostern immer noch
nach dem Mond festgelegt wird, obwohl es um ein Ereignis aus Jesu Leben
geht, ist das reichlich merkwiirdig. Ebenfalls merkwiirdig — und kaum
blossem Zufall zuzuschreiben - ist die Tatsache, dass in der Antike der
24.Mirz als der Todestag des Attis/Adonis begangen wurde.
Karfreitag gilt zwar weitherum als der hochste Feiertag, trotzdem — oder
eben darum - ruht auf mancher an diesem Tag getanen Arbeit ein ganz
besonderer Segen. So liessen es sich die katholischen Ziircheroberlinder
Bauern vor gut 20 Jahren nicht nehmen, an diesem Tag ihre Wiesen zu
giillen. Der Tag strahlt eine ganz besondere Kraft aus. Darum besteht auch
der Glaube, dass man mit einem Karfreitagsei in der Tasche in der Kirche
die Hexen erkennen konne: Sie erscheinen dem Betrachter verkehrt in den
Binken sitzend.

Am Osterfest — der Erinnerung an Jesu Auferstehung — ist bereits der
Name vorchristlich. Er diirfte von einem Friihlingsfest kommen. Auch hier
liegt wieder ein Lichtfest vor, wie Osterfeuer und Briuche des Scheiben-
schlagens (bald nur noch in Untervaz) belegen. Weder Hase noch Eier
wollen so recht zu Christi Auferstehung passen. Obwohl der Osterhase
schriftlich erst im 18. Jahrhundert belegt ist, diirfte es sich bei ihm um ein
ausserchristliches Friihlings- und Fruchtbarkeitssymbol handeln. Die Eier,
die man an Ostern firbte, werden erstmals im 13.]Jahrhundert erwihnt.
Bereits im 9./10. Jahrhundert allerdings fiihrte die katholische Kirche eine
benedictio ovorum (Segnung der Eier) ein, welche beweist, dass Ostereier
schon frither in dieser Zeit eine wichtige Rolle gespielt haben miissen.

23



Durch ihre Segnung wurden sie dem christlichen Glauben eingegliedert
und verloren ihr Eigenleben. Die Kirche legte sogar fest, wann sie geges-
sen werden durften: am Griindonnerstag, am Karfreitag und an Ostern.
Soweit die Beispiele. Die Doppelgesichtigkeit des christlichen Festkalen-
ders ist derjenigén des israelitischen vergleichbar. Jiidische Feste haben
ebenfalls einen heilsgeschichtlichen Hintergrund, enthalten aber daneben
manches Element, das auf ihre Stellung im Jahresablauf hindeutet (Ernte
USW.).

Auffillig ist bei den erwihnten Briuchen und Vorstellungen, die sich mit
Weihnacht, Jahreswechsel oder Ostern verbunden haben, dass sie kaum
mehr als etwas Religiéses empfunden werden. Sie gelten weitherum als
«schone alte Briuche, die man nicht missen moéchte». Im Gegensatz zum
6. und 7. Mosebuch werden sie auch nur ganz selten verteufelt.

3. Sakramente (Taufe und Abendmahl)

a) Taufe

Selbst wenn immer mehr Leute dariiber lachen, ist die Uberzeugung noch
heute anzutreffen, dass man sich mit einem ungetauften Kind unter keinen
Umstidnden unter der Dachtraufe hervorwagen diirfe. Erst wenn es getauft
ist, darf man mit ihm ins Freie. Die Kindertaufe hat die Bedeutung eines
Ubergangsritus (Eintritt in die Gemeinschaft der Lebenden) auf'sich gezo-
gen. Ja, vielleicht hat das Bediirfnis, das Neugeborene mit einem bestimm-
ten Ritual aufzunehmen, zu schiitzen und der Gemeinschaft einzugliedern,
die Kindertaufe weit mehr begiinstigt als alle noch so theologischen Uber-
legungen. Darum wollen selbst jene Eltern, welche ihre Kinder nicht tau-
fen lassen, damit sie in ihrer Entscheidung frei blieben, wenigstens eine
Darbringung haben. Wenn gar nichts stattfindet, fehlt etwas Lebenswich-
tiges.

Ich begegne immer wieder der tiefverwurzelten Auffassung, Taufe sei
Namengebung. Das mag fiir eine Schiffstaufe zutreffen; wer jedoch zur
christlichen Taufe kommt, hat seinen Namen bereits, nicht zuletzt wegen
des Dringens seitens des Zivilstandsamtes. Trotzdem - aus der Luft gegrif-
fen ist diese Meinung keineswegs: In den meisten archaischen Kulturen ist
dieser allererste Ubergangsritus mit einer Namengebung verkniipft. Weil
die Taufe bei uns diesen Platz eingenommen hat, werden an sie solche
Erwartungen gestellt. Name ist fiir das Volksempfinden nicht einfach
Schall und Rauch. Nach altem Glauben bekommt das Kind erst mit dem
Namen eine Seele. In einzelnen Gegenden Graubiindens, des Oberwallis,
des Kantons Tessin, der Genfer Landschaft und des Jura ist es Brauch, dass
die ersten Kinder die Namen der Grosseltern erhalten. Die Vorstellung,
dass der Ahn im Enkel wiederkommt, driickt sich auch im Sprachlichen
aus: enenkel heisst «kleiner Ahn, Grossviterchen» und ist schliesslich zu
«Enkel> geworden.

24



b) Abendmahl

Die zwingli(ani)sche Idee vom Abendmahl als einem Sinnbild, einem Zei-
chen gilt zwar offiziell bei den Reformierten. In der Praxis sieht es aller-
dings oft ein wenig anders aus: Wer gegen einen andern etwas hat oder
weiss, dass jener etwas gegen ihn hat, geht nicht zum Abendmahl. Nihme
er es trotzdem, misste es thm zum Gottesurter/ werden — wie 869 Konig
Lothar IL, der es freventlich genommen und daran gestorben sein soll.
Dahinter steht die in altgermanischen Volksrechten bezeugte Vorstellung
vom geweihten Bissen. Aus dem 1. Korintherbrief 11,29 stammt diese Sicht
jedenfalls nicht, auch wenn jene Stelle gelegentlich dazu herhalten muss,
sie zu untermauern. Dass der Bissen nach reformierter Theologie gar nicht
geweiht ist, stosst auf taube Ohren. Die Transsubstantiationslehre (Lehre
von der Verwandlung des Brotes in den Leib Christi) scheint der magi-
schen Denkweise manches Reformierten weit mehr zu entsprechen als
alle rationale Theologie. Das Abendmahl wirkt. Ein Kollege berichtete
mir von einer jungen Patientin, die vom Arzt aufgegeben worden war. Der
Spitalpfarrer bereitete sie aufs Sterben vor, sie konnte weder Speise noch
Trank aufnehmen. Vom Pfarrer befragt, ob er ihr das Abendmahl geben
diirfe, bejahte sie, «ass und trank, und von Stund an ward es besser mit ihr».
Auf Erkldrungen, warum solches moglich gewesen, mochte ich mich hier
nicht einlassen. Das Beispiel zeigt, dass dem Abendmahl eben doch eini-
ges an Wirkung zugetraut wird.

In der Theologie werden zwar all die magischen Aspekte des Abendmahls
diskret beiseite gelassen, und man klammert sich verzweifelt an Jesu Wort:
«Das tut zu meinem Gedichtnis.» Das kann allerdings nicht dartiber hin-
wegtiuschen, dass die Volksmeinung das Abendmahl viel niher zum
@appaxov adavaoiac (Medizin der Unsterblichkeit) des Ignatiusbriefes an
die Epheser (20,2) riickt (vgl. auch Johannes 6,54) als zu einem Erinne-
rungsmahl.

Bei Taufe und Abendmahl werden die dazugehorigen Volksbriuche und
-vorstellungen mit mindestens ebenso religiosen Geftihlen begangen und
gehegt wie der kirchliche Teil dieser Sakramente.

Damit wollen wir den Spaziergang beenden und zur Frage zuriickkehren,
wie Volkskunde und Theologie zu einander stehen:

II. (Protestantische) Theologie braucht die Volkskunde

Eine vermehrte Beachtung des Volksglaubens konnte flir die Theologie
eine Bereicherung bedeuten. Es sollte ihr nicht in erster Linie um die Rein-
erhaltung der Lehre gehen, sondern um deren Lebensfihigkeit. Reine
Lehre lidsst sich am ehesten mit destilliertem Wasser vergleichen, das so
rein ist, dass es nicht einmal mehr den Durst zu stillen-vermag. Alles
Lebendige muss sich entwickeln und wandeln kénnen, das gilt fiir die
Sprache genauso wie fiir die Religionen. Eine Religion kommt nicht ohne

28



Synkretismus (Vermischung verschiedenartiger Elemente) aus, sonst gibt
es sie bald nur noch im Lehrbuch (Paradebeispiel: Echnatons Monotheis-
mus).

Die katholische Kirche hat m. E. diesbeziiglich der protestantischen eini-
ges voraus. Einige Beispiele mégen zeigen, wie sie mit vor-/ausserchristli-
chem Glaubensgut umgegangen ist:

1. Nossadunna della glisch a Trun

1695 wurde folgendes Lied gedruckt, das noch heute in der 1660 erbauten
Wallfahrtskirche Nossadunna della glisch in Truns gesungen wird (2.
Strophe):

Cau en quei liug fievan fiug An dieser Stiitte wurden Feuer entziindet,
frint schibas ent il tscheiver. da man Scheiben in der Fasnacht warf.

Quei has midau, santificau, Das hast du geiindert, hast den Ort geheiligt,
per nos riugs cau receiver, um hierorts unsere Bitten zu empfangen,
Regina dil Parvis, Konigin des Himmels,

o Maria della glisch. Marii Licht.

Hat sich das Scheibenschlagen andernorts aus dem religiosen Bereich
gelost und ist von einem Feuerkult zu einem Bewegungsspiel geworden, so
ist es hier im Marienkult aufgegangen. Ahnliches ist auch an anderen
Orten geschehen, darum gibt es so viele verschiedene Marien mit ganz
unterschiedlichen Charismata (Ausstrahlungen/Eigenschaften).

2. Benedictio ovorum
Siehe oben bei den Osterbriuchen, Seite 23/24.

3. La Canzun da Sontga Margriata

Seit es das Lied als Opernballett mit Musik von Gion Antoni Derungs und
Chortexten von Gion Deplazes gibt, diirfte sein Inhalt einigermassen
bekannt geworden sein. Es handelt sich kurz gesagt um eine vorchristliche
Fruchtbarkeitsg6ttin, die den Namen Sontga Margriata erhalten hat, um
auch auf christlich-ritischem Boden weiterhin verehrt (oder doch wenig-
stens besungen) werden zu kénnen.

4. Carschenna

Oberhalb Sils im Domleschg auf ca. 1120 Metern Hohe befinden sich pri-
historische Felsenzeichnungen; vor allem kreisf6rmige Locher und kon-
zentrische Kreise, aber auch Kanile sind in den Fels eingegraben. Hinter
dem reichhaltigsten dieser Steine hat sich in einem kleinen Tiimpel Was-
ser gesammelt, und an der Felswand dahinter steht ein holzernes Kreuz
(Herbst 1982; siche Abbildung nebenan). Dass es ausgerechnet hier steht,
diirfte kaum zufillig sein. Es scheint, dass diese einstigen Kultsteine noch
immer als michtig empfunden werden. Um ihre Michtigkeit mit dem
rechten - das heisst christlichen — Vorzeichen zu versehen, ist das Kreuz
hinzugefligt worden. Andernorts wurde es direkt auf die Schalensteine
gesetzt.

26






Dass solche Steine noch immer numinosen (iibernatiirlichen) Charakter
haben, beweist auch der Furner Teufelsstein. Er zeigt die Fussspur einer
Frau und diejenige des Teufels — jedenfalls wenn man ithn mit der nétigen
Phantasie betrachtet. Hier soll der Teufel eine Furnerin geholt haben, die
am Sonntag arbeitete. Arnold Biichli hat dazu erfahren: «Ddar Stern her
dswas Bschundersch in schi, ma soll nid in di Tritta trattn.» Dieses reformierte
Beispiel zeigt, dass die heidnische Vergangenheit keineswegs bewiltigt
und abgetan ist. Was geblieben ist, ist die Angst vor solchen ehemals heili-
gen Steinen. Dies bezeugt auch das Erlebnis eines friitheren Fideriser Pfar-
rers, der mit einem Knaben in die Heuberge hinauf stieg und dort einen
Schalenstein bewunderte. Zum «Schpiisla» (Picknicken) wollte er sich
ganz selbstverstindlich auf diesen Opferstein setzten, doch der Knabe war
nicht zu bewegen, dasselbe zu tun. Der Vorgiinger dieses Pfarrers hatte in
seinem Pfarrhausgarten solche Steine gesammelt; von dem Zeitpunkt an
war er im Dorf nicht mehr akzeptiert.

5. Der katholische Priester wird durch die Weihe zum Exorzisten,

besitzt also die Fihigkeit, Dimonen auszutreiben. Von da her ist seine
Rolle bestimmt, die er in mancher ritischen Volkssage spielt. Besonders
die Kapuziner scheinen selbst in reformierten Gebieten oft bemiiht wor-
den zu sein, um gegen Verhexung zu helfen. Man traute ihnen ebenfalls zu,
einen Dieb zwingen zu konnen, Gestohlenes zuriickzubringen. In Mastrils
soll sich ein Kapuziner als Geisterbanner betitigt haben. In Davos wusste
einer Rat (Gegenzauber) gegen die Verhexung des Viehs. Nur in seltenen
Fillen traut die Sage auch dem reformierten Pfarrer zu, dass er es mit Gei-
stern aufnehmen konnte, so etwa dem alten Pfarrer Brassel von Arosa oder
einem Tschliner Pfarrer, der mit Hexen fertig geworden sein soll. Manche
Sage weiss auch davon zu berichten, dass Priester die Sterbestunden ihrer
Gemeindemitglieder vorausahnten.

Ich bin nicht sicher, ob Prikognition und aussersinnliche Wahrnehmun-
gen bei Protestanten tatsdchlich seltener sind als bei Katholiken. Wenn es
trotzdem diesen Anschein hat, dann liegt das wohl zu einem guten Teil
daran, dass bei uns Protestanten derlei sehr schnell in die Rubrik Aberglau-
ben und Teufelszeug eingereiht wird, so dass Menschen mit solchen
Fihigkeiten dariiber lieber schweigen.

Hier zeigt sich ein Punkt, in welchem die angetdnte Bereicherung der
Theologie durch die Volkskunde stattfinden konnte: Die Volkskunde kann
die Theologie auf die Bereiche menschlicher (religiéser) Erfahrungen auf-
merksam machen, die aus einer allzu rationalen Theologie immer wieder
ausgeklammert werden.

Eine Volkskirche, die ihr Volk ernst nimmmt, hiitte allen Grund, auch den
Volksglauben ernst zu nehmen, anstatt ihn vorschnell und unbesehen als
Aberglauben zu disqualifizieren; gerade wenn sie die Bibel ernst nimmt, in
der - wie oben gezeigt worden ist - sehr viele Dinge, die heute mancher

28



Fromme zum Aberglauben rechnet, noch ganz selbstverstindlich zur
Wirklichkeit gehort haben, ja sogar von Jesus praktiziert wurden.
Volkskunde und Bibel kénnen die Theologie nur immer wieder ermun-
tern, dem Volksglauben gegeniiber toleranter zu sein. Das bedeutet kei-
neswegs, dass alles unbesehen in die Theologie aufzunehmen wiire, was in
einem 6. oder 7. Mosebuch steht. Das wire genauso verkehrt wie das
andere Extrem: den gesamten Volksglauben als vom Teufel stammend zu
verurteilen. Es stdnde jedoch einer Theologie nicht schlecht an, die oft
jahrhundertealte Angst, mit welcher viele Menschen Elementen des
Volksglaubens gegeniibertreten, endlich abzubauen. Das wire entschie-
den christlicher als immer noch allen Volksglauben als Aberglauben zu
verteufeln. Dann konnte sich die bald zweitausendjidhrige Erkenntnis des
Paulus endlich durchsetzen: «Ich bin dessen gewiss, dass weder Tod noch
Leben, weder Engel noch Gewalten, weder Gegenwiirtiges noch Zukiinf-
tiges noch Krifte, weder Hohes noch Tiefes noch irgend ein anderes
Geschopf uns zu scheiden vermag von der Liebe Gottes, die in Christus
Jesus ist, unserem Herrn» (Romerbrief 8,38 f).

Unsere Leser schreiben

Zum Leserbriet von Heidi Keller im letzten Jahrgang, Seite 89

Wenn in einer Zeitschrift vom Niveau der «Schweizer Volkskunde» Leser-
briefe erscheinen, darf man erwarten, mitgeteilten Sachverhalten sei eine
entsprechend ernsthafte Recherche vorangegangen.

Gerade dies ist wohl bei der Einsendung von Heidi Keller nicht der Fall
gewesen. Oder tdusche ich mich, wenn ich meine, es hitte den Eindruck
erweckt werden sollen, die SBB und vor allem die Weisstanner vermarkte-
ten selbst religiose Briuche?

Die griindliche Nachfrage an Ort ergab ein anderes Bild: Die an der Ver-
anstaltung mitwirkenden Talbewohner sind durch die Kontakte mit den
Ausfliiglern zur Ansicht gelangt, die Moglichkeit zu einem Einblick in die
Alpkiserei werde von vielen, denen eine derartige Gelegenheit sonst man-
gelt, ausserordentlich dankbar, ja begeistert genutzt.

Es ist durchaus Ernsthaftigkeit dabei, wenn zum Abschied fiir die Beteilig-
ten der Alpsegen erklingt — wenn auch zeitlich etwas vorgezogen, aber
eben nicht wie angedeutet «zwischen Diaschau und Gerstensuppe», son-
dern zur Abrundung des Eindrucks vom Leben im entlegenen Alptal.
Unnétig zu sagen, dass der Singer seine «Arbeit» unentgeltlich verrichtet,
ja dass es im Tal als eine Ehre gilt, den geschiétzten Brauch zu pflegen und
allenfalls auch fremden Interessierten als wertvollen Besitz dieser Gegend
und als Glaubenszeugnis vorzuzeigen resp. vorzusingen.

Moge der durch besagten Leserbrief entstandene Eindruck durch diese
Mitteilung korrigiert werden. Dr. Otmar Willi, Ziirich

29



	Die Bedeutung der Volkskunde für die Theologie

