
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 73 (1983)

Artikel: Kontaktebenen zwischen Brauch und Sport, dargestellt am
Nikolausbrauch der Innerschweiz

Autor: Röllin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004164

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Werner Röllin

Kontaktebenen zwischen Brauch und Sport,
dargestellt am Nikolausbrauch der Innerschweiz1

Brauch und Sport als Subsysteme einer gesellschaftlichen Ganzheit, als

Freizeitbeschäftigung und Ausgleichsreaktion auf die moderne

Vermassung und Verstädterung, zeigen viele gleiche oder ähnliche Phänomene

in Struktur, Funktion und Bedeutung. Nach Carl Diem (Weltgeschichte

des Sports und der Leibeserziehung, Stuttgart i960) wurzeln
beide in mythologisierten Ursprungsdeutungen, was bezüglich Herkunft
Raum für freizügigste Interpretationen und Spekulationen bietet. Brauch
und Sport werden auch heute oft rasch auf Religiös-Kultisches und Magisches,

auf Fruchtbarkeitsbezeugung, Vegetationszauber, Dämonenvertreibung

oder im Sinne Karl Meulis (Der griechische Agon, Köln 1968)
auf Totenkulte zurückgeführt und somit dem «uralten» Herkunftsbereich

zugeordnet. Mit der Drei-Nagel-Theorie - ein Beleg aus der Antike,
einer aus dem Mittelalter und einer aus der Neuzeit - entsteht so problemlos

oft eine Jahrtausende währende Kontinuität, an deren Ausgangspunkt

der Mythos, die rational nicht beweisbare Ursprungslegende steht,
die zur ehrfürchtigen Hinnahme der Besonderheit des Ereignisses
verpflichtet, weil der Mythos idealisiert und ästhetisiert und das «Mysterium»
enthüllt (Mircea Eliade, Das Heilige und das Profane, Hamburg 1957).
Die heutige Re-Mythisierungstendenz bei Herkunftsdeutungen in Brauch
und Sport greift vielfach ohne Schwierigkeit auf die alten Ägypter,
Griechen, Römer, Kelten und Germanen zurück, ohne zu beachten, dass

formale Ähnlichkeit (Analogie) noch keine funktionale Identität beweist.
Hierzu bedürfte man einer lückenlosen Kette der Beweisführung in
Chronologie und Funktion.
Brauch und Sport unterliegen im Laufe der Zeit dem Kulturwandel und
den Modeströmungen. Beide Systeme üben soziale Kontrolle aus, beide
sind Objektivierungen des Verhaltenscodes sozialer Gruppen, gebunden
an soziale Zeit und sozialen Raum. Im Sinne des Rechtssoziologen
Theodor Geiger (1947) liefern beide Subsysteme Regeln, Prinzipien und
Mechanismen mit wichtigen Steuerungsfunktionen für die soziale

Lebenspraxis, als kulturelle Normierungssysteme zweckmäßige Gebarensmodelle

für das richtige Verhalten in einem spezifischen Milieu. Brauch
und Sport haben seit dem 19. Jahrhundert kulturhistorisch das gleiche
Schicksal zu teilen: Das Eingebundenwerden in feste Regeln durch
obrigkeitliche Eingriffe (Gebote und Verbote) seitens staatlicher oder

1 Referat, gehalten am internationalen und interdisziplinären Kongreß «Sport und
Kultur» vom 18.-20. Mai 1983 in Bern; vgl. den Berichtim letzten Heft dieser
Zeitschrift (61).

65



zivilrechtlich organisierter Institutionen. In beiden Bereichen wird das

Bestreben manifest, Rücksichts-, Hemmungs-, Maßlosigkeit und
Unerzogenheit durch Reglementierungen einzuschränken. Diese zweckrationalen

Regelungen sind heute weder religiös noch kultisch orientiert, sie

sind weder wertneutral noch zweckfrei. Sie erfüllen vielmehr wichtige
Funktionen in der individuellen und kollektiven Erziehung (Sozialisation).

Im Rollenspiel werden normierte soziale Rollen und gemeinschafts-
bezogenes Handeln eingeübt, weshalb viele Bräuche und Sportarten stark
ritualisiert und zeremonialisiert sind. Was der Schweizer Volkskundler
Richard Weiß vom Brauch sagte, trifft auch auf den Sport zu: Beide sind
eine Art Geheimcode, Verständigungs- und Erkennungsmittel, die jeder
eingeweihte Akteur erlernen und anwenden muß. Charakteristisch dabei
ist die Allgemeinverständlichkeit der angewandten Masstäbe und Mittel
für Akteure (Brauchträger/Sportler) und passive Zuschauer.
Als Freizeiterfüllung und Zeitvertreib liefern Brauch und Sport dem

Individuum Angebote für Fintfaltung und Selbstbestätigung, für
spielerisches Leistungsstreben und Selbststeigerung, für Bewegung und
Entwicklung der innovatorischen Kräfte. Dies führt zu immer neuen Bräuchen

und Sportarten. Geht man etymologisch vom mittellateinischen
«disportare» aus, bedeutet das Wort Sport «sich zerstreuen, vergnügen,
Spaß, Zerstreuung, körperliche Erholung». Im kollektiven Rahmen

vollzogen, befriedigen Brauch und Sport viele Aufgaben des sozialen
Ausgleichs. Sie tragen bei zur demokratischen Öffnung und Pluralisierung
der Gesellschaft, zur Kommunikation zwischen den verschiedenen
Sozialschichten und Altersstufen, Berufsbranchen und Interessengruppierungen.

Sie stärken das menschliche Gesellungsbedürfnis und Streben nach

Gruppenerlebnis, fördern das Gruppenbewußtsein und die Integrationswirkung,

bilden und binden Gemeinschaften. In vereinsmäßigen,
regelgebundenen Organisationsformen vollzogen, beanspruchen Brauch und
Sport oft eine Sonderstellung in der Gesellschaft, nicht zuletzt auch des

Sozialprestiges wegen. Einzelne Brauchformen und Sportarten erfreuen
sich eines hohen Prestigewertes im Dorfgeschehen und im sozialen

Machtgefüge.
Besondere Identifikationsangebote finden statt, wenn brauchtümliches
Tun oder sportliches Geschehen im Rahmen von Fest und Feier dargeboten

werden. Brauch- und Sportfeste werden dann zum Ausdruck einer

spezifischen Form aktiver menschlicher Verhaltensweisen, die als Gegenpol

zum Werktag/Arbeitsalltag verstanden werden, von dem sie sich als

das ganz Andersartige abheben, herausgehoben aus dem bloß
Zweckrationalen und Gewöhnlichen. Diesen festlichen Anlässen ist ein spezifischer

Öflentlichkeitscharakter eigen, eine gemeinsame festliche und feierliche

Bewegtheit und seelische Aufgeschlossenheit der Beteiligten, eine

Beschwingtheit und Spontaneität, Ausgelassenheit und Unberechenbarkeit,

die zu Verzauberung, Entrückung (Ekstase), ja zu Exzessen führen
kann. Im Umfeld einer solch festlichen Atmosphäre werden bei Akteuren
wie Zuschauern oft wichtige soziale Indikatoren faßbar, die das gesell-

66



schaftliche Zusammenleben mitbestimmen: gruppenspezifische Rollenspiele

und Wir-Bewußtsein, aber auch der Anspruch auf Selbstdarstellung
und Manifestation lokaler Identität mittels Profilierung und Abgrenzung.
Die Triebkraft der Darstellung lokaler oder gruppenspezifischer Identitäten

- die Übereinstimmung des Individuums mit sich selbst und seiner

Umgebung - ist oft verknüpft mit einem beengenden Gruppen- oder

Heimatbegriff, der sich nur allzu leicht, trotz Anspruch auf Internationa-
lität, ethnozentristisch am Kirchturmhorizont orientiert,sei es an einem
Trachtenfest oder beim Heimspiel des Fußballclubs. Solch übersteigerte
Identitäsgefühle führen bisweilen nur allzu rasch zur eigenen, idealisierenden

Wertüberschätzung (Autostereotypen) und zur Beschimpfung
des Fremdartigen (Heterostereotypen) mittels Ortsneckereien,
geschützt durch die Gruppenanonymität. Mit dem Stempel der Überfluß-/
Konsumgesellschaft versehen, verlangen derartige Veranstaltungen
Spektakel und eine mächtige Zuschauerkulisse. Rummel und Taumel
werden zum Stimmungsbarometer, das Festgelingen wird durch die
Zuschauerzahl bestimmt. Schlechter Besuch kann die Festfreude
vergällen, weil das Benefice geschmälert wird. Die Festteilnehmer teilen sich

immer mehr in Organisatoren/Initiatoren/Macher und ins passive
Zuschauerpublikum/Statisten/Konsumenten. Im Zeitalter des geschäfts-
und klamaukorientieren, folklorisierten Brauchtums und Sports verbreiten

die elektronischen Massenmedien die von ihnen aufgebauten
SuperIdentitäten (z.B. Basler Fasnacht, Olympische Spiele) via Hörfunk oder
Mattscheibe (Telekratie), wodurch jedermann am Geschehen teilnehmen
kann, auch wenn er davon physisch getrennt ist und nur mehr psychisch
daran partizipiert. Solcherart wird Brauch- und Sportgeschehen zur
reinen medienwirksamen Konsumware, zum verfügbarenVerbrauchsgut,
das man als Schau-Dienstleistung überall präsentieren und touristisch und
wirtschaftlich auswerten kann. Reisen im In- und Ausland bieten den

Brauch- und Sport-Akteuren und deren Fans Kontrasterlebnisse zum
Alltag, sie unterwerfen die Aktiven aber zusehends einem durch die
Konsumenten fixierten Rollenerwartungszwang. Kurse für das «richtige»
Verhalten, z.B. beim Geißelklepfen, sind die Folgen dieser Entwicklung.
Kontaktebenen zwischen Brauch und Sport zeigen sich auch in der
sozialen Schichtung, im sozialen Herkunftsmilieu ihrer Träger. Großenteils

entstammen sie der oberen Unterschicht oder der unteren
Mittelschicht, sie bilden Gruppen, aber keine homogenen Ganzheiten. Bisweilen

werden Sportorganisationen zu Exklusivträgern von Brauchtum, z. B.
der ETV Einsiedeln beim Brotausteilet am Fasnachtsdienstag oder der
Turnverein Ottenbach beim Spräggelen-Brauch. Austauschbar zwischen
Brauch und Sport ist auch der Professionalisierungsprozeß: Es gibt in
beiden Teilbereichen Amateure und Profis, sogenannte Profifolkloristen
und Profisportler.
Wie im Sport werden auch im Brauchleben bestimmte Grundformen,
Elemente, wirksam, z.B. Laufen, Springen, Rennen, Jagen, Heben,
Tragen, Umreiten, Umfahren, Umschreiten, Durchschreiten, Berühren,

67



tänzerische Bewegungskünste, Artistik, Maskierung, Heischen, Essen

und Trinken, Wettritt, Wettlauf, Ring- und Laufspiele, agonale Formen,
Mimik und Gebärde, Feuer, Lärm, Farben, Signale und Symbole usw.
Kontaktebenen lassen sich auch anhand der Gestaltungsprinzipien
aufzeigen, die wie Modi (Aussageweisen in der Sprachgrammatik) die Strukturen

beider soziokultureller Gefüge prägen. Gemeint ist:

a) das archaische Prinzip (Tradition), das vom Profanen abhebt;
b) das stilisierende Prinzip, die Formgebung bestimmend, also die strenge

Gesetzmäßigkeit des Handelns, die Gebundenheit der Form, das

Zeremonielle und Ästhetische betreffend;
c) das auflockernde (parodistische) Prinzip, die spielhafte Ausweitung

des stilisierenden Prinzips, oft verbunden mit Karnevalisierung oder

Folklorisierung, die zum «Echten, Heilen und Schönen» hintendiert
(Folklorismus) ;

d) das kompetitive Prinzip mit seinem Wettbewerbscharakter und Drang
nach Agonalem. Es ist ein immanentes Moment des Agon, daß er
immer wieder das Gruppenbewußtsein zu aktualisieren vermag, auch

wenn es sich in Brauch und Sport nur um Scheinkämpfe handelt;
e) das technische Prinzip als naive Freude am Technischen, an techni¬

schen Requisiten;
f) das kommerzielle Prinzip, getragen vom Nahrungsmittelgewerbe, von

der Souvenirindustrie und Touristik. Bei Brauch und Sport ist heute
eine zunehmende Kommerzialisierung feststellbar.

Brauch und Sport müssen heute gewisse Minimalbedingungen erfüllen:

1. sie müssen publikumswirksam sein, vorab ästhetisch, nicht dem
Zeitgeschmack zuwiderlaufen, dem Lokalstolz förderlich, ebenso der

Repräsentation, was das staatliche und private Mäzenatentum fördert;
2. sie müssen dem Ansprach auf bürgerliche Seriosität gerecht werden,

schicklich sein, und dies auch in Witz und Karikatur (wenn z.B. Politiker

oder Sportler als Samichläuse oder Osterhasen dargestellt
werden);

3. beide sozialen Subsysteme müssen sich den üblichen Begleiterscheinungen

unterziehen: festlichem Grün, Musik, Böllerschüssen usw.,
aber auch den ubiquitär gebrauchten Requisiten wie Fahnen, Hörnern,
Kuhglocken, Lärminstrumenten usw.

Wie nun ist ein Brauch wie das Küßnachter Klausjagen vom 5. Dezember2
nach diesen theoretischen Überlegungen zu analysieren? Auch dieser

winterliche Nachtlärmbrauch unterlag schon im 19. Jahrhundert dem

Mythologisierungsprozeß. 1862 gab ihm der Sagen- und Brauchsammler
Alois Lütolf die mythische Funktionszuteilung: «daß Samichlaus theil-

2 Für die Beschreibung des Brauches sei verwiesen auf den Aufsatz des Verfassers im
Sammelwerk «Das Jahr der Schweiz in Fest und Brauch», Zürich 1981, 12-14.

68



weise für ein älteres Götterwesen eingeschoben ward». Noch vor dem

i. Weltkrieg umschritten die Brauchträger die Kirschbäume im Glauben,
mit dem rituellen Tun die Fruchtbarkeit zu fördern. Mit I 7erboten und

Strafen versuchte die Obrigkeit, dem Nachtlärmbrauch Einhalt zu gebieten.

In Uri wurde 1781 mit einem Sittenmandat das Herumtragen des

St. Nikolaus, das «schießen, tricheln, rollen, schallen, klimpern» verboten,

1787/8 «Rumor oder Unfugen» mit «jolen, schallen, tricheln,
schießen und herumpoltern ein gar abscheuliches Gelärm und
Gerassel». Küßnachts Behörden bestraften 1732 Jugendliche wegen
Hornblasen und Treicheln in der Chlausenzeit, 1761 wegen ungebührlichem
Klauslaufen und Verspottung des Ammanns. Für 1837 und 1853/54 sind
weitere Verbote gegen die Brauchentartung bekannt. Trotzdem wurde
1867 der «Klausabend» in Küßnacht mit dem «gewöhnlichen Skandal

begangen», mit Schießerei und Beschädigungen. 1914 verlangte der
Ortspfarrer von der Kanzel herab ein behördliches Verbot des Klausjagens.
In den 1920er Jahren empfand die Küßnachter Öffentlichkeit den Brauch
zunehmend als Unfug, als sinnlose Lärmerei und Bettlerei der Jugend
(Heischen). Dies führte 1928/29 zur Gründung der St. Nikolausengeseilschaft,

die sich 1933 eigene Statuten gab. Dem historischen Material und
aktuellen teilnehmenden Beobachtungen sind die folgenden konstitutiven

Brauchelemente zu entnehmen: Durchschreiten des Raumes, Umzug mit
Feuerschein und Lärm, Hüpfen und Jagen, Heischen, Essen und Trinken.

Die Maskerade im Nikolausbrauchtum wurde in Uri schon 1788

verboten : «Mummerey des Umbieitens old Umtragens eines sogenannten
St. Niklausen» am 5. Dezember. Das Jagen des Samichlaus ist in
Küßnacht für das Jahr 1837 erstmals sicher nachzuweisen. Das Heischen von
Geldspenden vor 1928 galt der Mittelbeschaffung für eine gemeinsame
Mahlzeit der Brauchträger. Nach Alois Lütolf gehörten um i860 «Geis-
selknall, Schellengetön, Schießen und unter anderm Lärmen» zum
tonlichen Repertoire dieser wilden Jagd. Eine Lokalzeitung nennt 1867

«Schellengeläute und Hörnerschall», dazu Pistolen und Blechgeklirr als

Lärmrequisiten. Vor 1928 wurden auch Glasröhren gebraucht. Eine Foto
von 1908 zeigt Schellen, Treicheln, Raffel und Blechkanister als

Lärminstrumente, dazu erstmals sechs Infuln (Bischofs-Lichthüte), die als

transparente Meisterwerke von Karton-Filigranarbeiten erst kurz vor
1900 im Küßnachter Klausjagen integriert wurden. Strukturell sind im
Küßnachter Klausenbrauch folgende Gestaltungsprinzipien zu fassen:

a) das archaische Prinzip in Form bewußter Traditionspflege;
b) das stilisierende Prinzip als Produkt des Domestizierungsprozesses

nach 1928/29 via Konstituierung der Nikolausengesellschaft mit
Reglementierung des «richtigen» Verhaltens. Die Versittlichung der
Ventilsitte führte zur Ästhetisierung und Formalisierung des Brauches,

die Ritualisierung und Zeremonialisierung zum fest fixierten
Ablaufschema mit der Gleichmäßigkeit des Hüpfens. Die
Brauchstilisierung und die karitative Tätigkeit der Nikolausengesellschaft

69



brachten sozialen Prestigegewinn und Legitimation für die Brauchübung;

c) das parodistische Prinzip mit der Verulkung des Bezirksammanns
Kiemenz Ulrich, der 1920 und 1924 vergeblich gegen die Entartung
des Brauches einschritt, dafür aber einen spöttischen Refrain einhandelte,

der bis heute im öffentlichen Bewußtsein der Küßnachter haften
geblieben ist. Dieses Prinzip ist schon 1761 aktenkundlich faßbar;

d) das kompetitive Prinzip als Wettbewerb unter den Iffele-Gestaltern
ohne Prämierung und Preisgelder.

Nicht wirksam wird das kommerzielle Prinzip: Es gibt weder Abzeichenverkauf

noch Autoparkgebühr. Die heutigen Brauchträger repräsentieren
alle sozialen Schichten des Dorfes und treten als Treichler, Hornbläser,
Blasmusikanten oder Geisselchlepfer auf. Der sonore Lärm, der nach dem
Böllerschuß als Startzeichen zu hören ist, erinnert stark an das Motorengeheul

beim Motocroß. Als Motivationen geben die Küßnachter Brauchträger

folgende Begründungen an: Pflege und Gestaltung eines traditionellen

Brauches, künstlerisches Schaffen in Kursen für Iffele-Herstellung,
Förderung des dörflichen Gemeinschaftssinnes und Kontaktpflege zu den

Heimweh-Küßnachtern, Gegenwelt zum Arbeitsalltag, Geselligkeit und
Festlichkeit, einmal im Jahr Überwindung der sozialen, altersmäßigen,
konfessionellen und parteipolitischen Schranken, Rollenspiele, sportliche
Bewegung und Darstellung der örtlichen Identität vor einer mächtigen
Zuschauerkulisse als Teil des Küßnachter Kulturlebens, ohne ethnozen-
tristische Komponente und ohne Folklorisierung.
Ähnliches ließe sich auch vom Chlausenbrauch «Geiggel» im nidwald-
nischen Stans (5. Dezember) sagen. Spezifikum ist dort vorab die Karne-
valisierung der «Geiggel»-Kostümierung, seit 1943 verbunden mit einem
Wettbewerb samt Prämierung für kostümierte Kinder3.

3 Vgl. dazu Monika F. Egli, Die «Geiggcl» von Stans. Ein fasnächtliches Element
im Nikolaus-Brauchtum, in: Schweizer Volkskunde 71 (1981), 6-12.

7°


	Kontaktebenen zwischen Brauch und Sport, dargestellt am Nikolausbrauch der Innerschweiz

