Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde

Band: 73 (1983)

Artikel: Kontaktebenen zwischen Brauch und Sport, dargestellt am
Nikolausbrauch der Innerschweiz

Autor: Rollin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004164

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Werner Rollin

Kontaktebenen zwischen Brauch und Sport,
dargestellt am Nikolausbrauch der Innerschweiz'

Brauch und Sport als Subsysteme einer gesellschaftlichen Ganzheit, als
Freizeitbeschiftigung und Ausgleichsreaktion auf die moderne Ver-
massung und Verstidterung, zeigen viele gleiche oder dhnliche Phino-
mene in Struktur, Funktion und Bedeutung. Nach Carl Diem (Weltge-
schichte des Sports und der Leibeserziehung, Stuttgart 1960) wurzeln
beide in mythologisierten Ursprungsdeutungen, was beziiglich Herkunft
Raum fiir freizligigste Interpretationen und Spekulationen bietet. Brauch
und Sport werden auch heute oft rasch auf Religios-Kultisches und Magi-
sches, auf Fruchtbarkeitsbezeugung, Vegetationszauber, Dimonenver-
treibung oder im Sinne Karl Meulis (Der griechische Agon, Koln 1968)
auf Totenkulte zuriickgefithrt und somit dem «uralten» Herkunftsbe-
reich zugeordnet. Mit der Drei-Nagel-Theorie — ein Beleg aus der Antike,
einer aus dem Mittelalter und einer aus der Neuzeit — entsteht so problem-
los oft eine Jahrtausende wihrende Kontinuitit, an deren Ausgangs-
punkt der Mythos, die rational nicht beweisbare Ursprungslegende steht,
die zur ehrfiirchtigen Hinnahme der Besonderheit des Ereignisses ver-
pflichtet, weil der Mythos idealisiert und dsthetisiert und das « Mysterium»
enthillt (Mircea Eliade, Das Heilige und das Profane, Hamburg 1957).
Die heutige Re-Mythisierungstendenz bei Herkunftsdeutungen in Brauch
und Sport greift vielfach ohne Schwierigkeit auf die alten Agypter,
Griechen, Romer, Kelten und Germanen zuriick, ohne zu beachten, dass
formale Ahnlichkeit (Analogie) noch keine funktionale Identitit beweist.
Hierzu bedurfte man einer lickenlosen Kette der Beweisfithrung in
Chronologie und Funktion.

Brauch und Sport unterliegen im Laufe der Zeit dem Kulturwandel und
den Modestrémungen. Beide Systeme tiben soziale Kontrolle aus, beide
sind Objektivierungen des Verhaltenscodes sozialer Gruppen, gebunden
an soziale Zeit und sozialen Raum. Im Sinne des Rechtssoziologen
Theodor Geiger (1947) liefern beide Subsysteme Regeln, Prinzipien und
Mechanismen mit wichtigen Steuerungsfunktionen fur die soziale Le-
benspraxis, als kulturelle Normierungssysteme zweckmifBige Gebarens-
modelle fiir das richtige Verhalten in einem spezifischen Milieu. Brauch
und Sport haben seit dem 19. Jahrhundert kulturhistorisch das gleiche
Schicksal zu teilen: Das Eingebundenwerden in feste Regeln durch
obrigkeitliche Eingriffe (Gebote und Verbote) seitens staatlicher oder

U Referat, gehalten am internationalen und interdiszipliniren Kongre3 «Sport und
Kultur» vom 18.-20. Mai 1983 in Bern; vgl. den Berichtim letzten Heft dieser Zeit-
schrift (61).

65



zivilrechtlich organisierter Institutionen. In beiden Bereichen wird das
Bestreben manifest, Riicksichts-, Hemmungs-, MalBlosigkeit und Uner-
zogenheit durch Reglementierungen einzuschrinken. Diese zweckratio-
nalen Regelungen sind heute weder religios noch kultisch orientiert, sie
sind weder wertneutral noch zweckfrei. Sie erfillen vielmehr wichtige
Funktionen in der individuellen und kollektiven Erziehung (Sozialisa-
tion). Im Rollenspiel werden normierte soziale Rollen und gemeinschafts-
bezogenes Handeln eingeiibt, weshalb viele Briuche und Sportarten stark
ritualisiert und zeremonialisiert sind. Was der Schweizer Volkskundler
Richard Weill vom Brauch sagte, trifft auch auf den Sport zu: Beide sind
eine Art Geheimcode, Verstindigungs- und Erkennungsmittel, die jeder
eingeweihte Akteur erlernen und anwenden muf3. Charakteristisch dabei
ist die Allgemeinverstindlichkeit der angewandten Masstibe und Mittel
fiir Akteure (Brauchtriger/Sportler) und passive Zuschauer.

Als Freizeiterfillung und Zeitvertreib liefern Brauch und Sport dem
Individuum Angebote fiur Entfaltung und Selbstbestitigung, fir spiele-
risches Leistungsstreben und Selbststeigerung, tiir Bewegung und Ent-
wicklung der innovatorischen Krifte. Dies fihrt zu immer neuen Briu-
chen und Sportarten. Geht man etymologisch vom mittellateinischen
«disportare» aus, bedeutet das Wort Sport «sich zerstreuen, vergniigen,
Spal}, Zerstreuung, korperliche Erholung». Im kollektiven Rahmen voll-
zogen, befriedigen Brauch und Sport viele Aufgaben des sozialen Aus-
gleichs. Sie tragen bei zur demokratischen Offnung und Pluralisierung
der Gesellschaft, zur Kommunikation zwischen den verschiedenen Sozial-
schichten und Altersstufen, Berufsbranchen und Interessengruppierun-
gen. Sie stirken das menschliche Gesellungsbediirfnis und Streben nach
Gruppenerlebnis, térdern das Gruppenbewulitsein und die Integrations-
wirkung, bilden und binden Gemeinschaften. In vereinsmilligen, regel-
gebundenen Organisationsformen vollzogen, beanspruchen Brauch und
Sport oft eine Sonderstellung in der Gesellschaft, nicht zuletzt auch des
Sozialprestiges wegen. Einzelne Brauchformen und Sportarten erfreuen
sich eines hohen Prestigewertes im Dorfgeschehen und im sozialen
Machtgefiige.

Besondere Identifikationsangebote finden statt, wenn brauchtiimliches
Tun oder sportliches Geschehen im Rahmen von Fest und Feier darge-
boten werden. Brauch- und Sportfeste werden dann zum Ausdruck einer
spezifischen Form aktiver menschlicher Verhaltensweisen, die als Gegen-
pol zum Werktag/Arbeitsalltag verstanden werden, von dem sie sich als
das ganz Andersartige abheben, herausgehoben aus dem blol3 Zweck-
rationalen und Gewdhnlichen. Diesen festlichen Anlissen ist ein spezifi-
scher Offentlichkeitscharakter eigen, eine gemeinsame festliche und feier-
liche Bewegtheit und seelische Aufgeschlossenheit der Beteiligten, eine
Beschwingtheit und Spontaneitit, Ausgelassenheit und Unberechenbar-
keit, die zu Verzauberung, Entriickung (Ekstase), ja zu Exzessen fiithren
kann. Im Umfeld einer solch festlichen Atmosphire werden bei Akteuren
wie Zuschauern oft wichtige soziale Indikatoren faibar, die das gesell-

66



schaftliche Zusammenleben mitbestimmen: gruppenspezifische Rollen-
spiele und Wir-Bewul3tsein, aber auch der Anspruch auf Selbstdarstellung
und Manifestation lokaler Identitit mittels Profilierung und Abgrenzung.
Die Triebkraft der Darstellung lokaler oder gruppenspezifischer Identi-
titen — die Ubereinstimmung des Individuums mit sich selbst und seiner
Umgebung — ist oft verkniipft mit einem beengenden Gruppen- oder
Heimatbegriff, der sich nur allzu leicht, trotz Anspruch auf Internationa-
litat, ethnozentristisch am Kirchturmhorizont orientiert,sei es an einem
Trachtenfest oder beim Heimspiel des Ful3ballclubs. Solch iibersteigerte
Identitdsgefiihle fithren bisweilen nur allzu rasch zur eigenen, idealisie-
renden Wertiiberschitzung (Autostereotypen) und zur Beschimpfung
des Fremdartigen (Heterostereotypen) mittels Ortsneckereien, ge-
schiitzt durch die Gruppenanonymitit. Mit dem Stempel der UberfluB3-/
Konsumgesellschaft versehen, verlangen derartige Veranstaltungen
Spektakel und eine michtige Zuschauerkulisse. Rummel und Taumel
werden zum Stimmungsbarometer, das Festgelingen wird durch die
Zuschauerzahl bestimmt. Schlechter Besuch kann die Festfreude ver-
gillen, weil das Benefice geschmiilert wird. Die Festteilnehmer teilen sich
immer mehr in Organisatoren/Initiatoren/Macher und ins passive Zu-
schauerpublikum/Statisten/Konsumenten. Im Zeitalter des geschifts-
und klamaukorientieren, folklorisierten Brauchtums und Sports verbrei-
ten die elektronischen Massenmedien die von ihnen aufgebauten Super-
Identititen (z.B. Basler Fasnacht, Olympische Spiele) via Horfunk oder
Mattscheibe (Telekratie), wodurch jedermann am Geschehen teilnehmen
kann, auch wenn er davon physisch getrennt ist und nur mehr psychisch
daran partizipiert. Solcherart wird Brauch- und Sportgeschehen zur
reinen medienwirksamen Konsumware, zum verfiigbaren Verbrauchsgut,
das man als Schau-Dienstleistung tiberall prisentieren und touristisch und
wirtschaftlich auswerten kann. Reisen im In- und Ausland bieten den
Brauch- und Sport-Akteuren und deren Fans Kontrasterlebnisse zum
Alltag, sie unterwerfen die Aktiven aber zusehends einem durch die Kon-
sumenten fixierten Rollenerwartungszwang. Kurse fur das «richtige»
Verhalten, z.B. beim Geillelklepfen, sind die Folgen dieser Entwicklung.
Kontaktebenen zwischen Brauch und Sport zeigen sich auch in der so-
zialen Schichtung, im sozialen Herkunftsmilieu ihrer Triger. Grolen-
teils entstammen sie der oberen Unterschicht oder der unteren Mittel-
schicht, sie bilden Gruppen, aber keine homogenen Ganzheiten. Biswei-
len werden Sportorganisationen zu Exklusivtrigern von Brauchtum, z. B.
der ETV Einsiedeln beim Brotausteilet am Fasnachtsdienstag oder der
Turnverein Ottenbach beim Spriggelen-Brauch. Austauschbar zwischen
Brauch und Sport ist auch der Professionalisierungsproze3: Es gibt in
beiden Teilbereichen Amateure und Profis, sogenannte Profifolkloristen
und Profisportler.

Wie im Sport werden auch im Brauchleben bestimmte Grundformen,
Elemente, wirksam, z.B. Laufen, Springen, Rennen, Jagen, Heben,
Tragen, Umreiten, Umfahren, Umschreiten, Durchschreiten, Bertihren,

67



tinzerische Bewegungskiinste, Artistik, Maskierung, Heischen, Essen
und Trinken, Wettritt, Wettlauf, Ring- und Laufspiele, agonale Formen,
Mimik und Gebirde, Feuer, Lirm, Farben, Signale und Symbole usw.
Kontaktebenen lassen sich auch anhand der Gestaltungsprinzipien auf-
zeigen, die wie Modi (Aussageweisen in der Sprachgrammatik) die Struk-
turen beider soziokultureller Geftige prigen. Gemeint ist:

a) das archaische Prinzip (Tradition), das vom Profanen abhebt;

b) das stilisierende Prinzip, die Formgebung bestimmend, also die strenge
GesetzmiBigkeit des Handelns, die Gebundenheit der Form, das Zere-
monielle und Asthetische betreffend ;

c) das auflockernde (parodistische) Prinzip, die spielhafte Ausweitung
des stilisierenden Prinzips, oft verbunden mit Karnevalisierung oder
Folklorisierung, die zum «Fchten, Heilen und Schénen» hintendiert
(Folklorismus);

d) das kompetitive Prinzip mit seinem Wettbewerbscharakter und Drang
nach Agonalem. Es ist ein immanentes Moment des Agon, dal} er
immer wieder das Gruppenbewultsein zu aktualisieren vermag, auch
wenn es sich in Brauch und Sport nur um Scheinkdmpfe handelt;

e) das technische Prinzip als naive Freude am Technischen, an techni-
schen Requisiten;

f) das kommerzielle Prinzip, getragen vom Nahrungsmittelgewerbe, von
der Souvenirindustrie und Touristik. Bei Brauch und Sport ist heute
eine zunehmende Kommerzialisierung feststellbar.

Brauch und Sport miissen heute gewisse Minimalbedingungen erfiillen:

1. sie mussen publikumswirksam sein, vorab dsthetisch, nicht dem Zeit-
geschmack zuwiderlaufen, dem Lokalstolz forderlich, ebenso der Re-
prisentation, was das staatliche und private Mizenatentum fordert;

2. sie mussen dem Ansprach auf biirgerliche Seriositit gerecht werden,
schicklich sein, und dies auch in Witz und Karikatur (wenn z.B. Poli-
tiker oder Sportler als Samichliuse oder Osterhasen dargestellt wer-
den);

3. beide sozialen Subsysteme miissen sich den tblichen Begleiterschei-
nungen unterziehen: festlichem Griin, Musik, Béllerschiissen usw.,
aber auch den ubiquitir gebrauchten Requisiten wie Fahnen, Hornern,
Kuhglocken, Lirminstrumenten usw.

Wie nun ist ein Brauch wie das Kiilnachter Klausjagen vom 5. Dezember?
nach diesen theoretischen Uberlegungen zu analysieren? Auch dieser
winterliche Nachtlirmbrauch unterlag schon im 19. Jahrhundert dem
Mythologisierungsproze3. 1862 gab ihm der Sagen- und Brauchsammler
Alois Liitolf die mythische Funktionszuteilung: «dal3 Samichlaus theil-

2 Fiir die Beschreibung des Brauches sci verwiesen auf den Aufsatz des Verfassers im
Sammelwerk « Das Jahr der Schweiz in Fest und Brauch», Ziirich 1981, 12—14.

68



weise fir ein dlteres Gotterwesen eingeschoben ward». Noch vor dem
1. Weltkrieg umschritten die Brauchtriger die Kirschbiume im Glauben,
mit dem rituellen Tun die Fruchtbarkeit zu fordern. Mit Verboten und
Strafen versuchte die Obrigkeit, dem Nachtlirmbrauch Einhalt zu gebie-
ten. In Uri wurde 1781 mit einem Sittenmandat das Herumtragen des
St. Nikolaus, das «schiel3en, tricheln, rollen, schillen, klimpern» verbo-
ten, 1787/8 «Rumor oder Unfugen» mit «jolen, schillen, tricheln,
schieBen und herumpoltern ... ein gar abscheuliches Gelirm und Ge-
rassel». KiBnachts Behtrden bestraften 1732 Jugendliche wegen Horn-
blasen und Treicheln in der Chlausenzeit, 1761 wegen ungebiihrlichem
Klauslaufen und Verspottung des Ammanns. Fir 1837 und 1853 /54 sind
weitere Verbote gegen die Brauchentartung bekannt. Trotzdem wurde
1867 der «Klausabend» in KiiBnacht mit dem «gewdohnlichen Skandal
begangen», mit Schielerei und Beschidigungen. 1914 verlangte der Orts-
pfarrer von der Kanzel herab ein behordliches Verbot des Klausjagens.
In den 1920er Jahren empfand die Kiinachter Offentlichkeit den Brauch
zunehmend als Unfug, als sinnlose Lirmerei und Bettlerei der Jugend
(Heischen). Dies fithrte 1928 /29 zur Griindung der St. Nikolausengesell-
schaft, die sich 1933 cigene Statuten gab. Dem historischen Material und
aktuellen teilnehmenden Beobachtungen sind die folgenden &onstitutiven
Brauchelemente zu entnehmen: Durchschreiten des Raumes, Umzug mit
Feuerschein und Lirm, Hiipfen und Jagen, Heischen, Essen und Trin-
ken. Die Maskerade im Nikolausbrauchtum wurde in Uri schon 1788
verboten: « Mummerey des Umbleitens old Umtragens eines sogenannten
St. Niklausen» am 5. Dezember. Das Jagen des Samichlaus ist in Kul3-
nacht fiir das Jahr 1837 erstmals sicher nachzuweisen. Das Heischen von
Geldspenden vor 1928 galt der Mittelbeschaffung fiir eine gemeinsame
Mahlzeit der Brauchtriger. Nach Alois Liitolf gehtrten um 1860 «Geis-
selknall, Schellengeton, SchieBen und unter anderm Lirmen» zum ton-
lichen Repertoire dieser wilden Jagd. Eine Lokalzeitung nennt 1867
«Schellengeliute und Hornerschall», dazu Pistolen und Blechgeklirr als
Larmrequisiten. Vor 1928 wurden auch Glasréhren gebraucht. Eine Foto
von 1908 zeigt Schellen, Treicheln, Raffel und Blechkanister als Lirm-
instrumente, dazu erstmals sechs Infuln (Bischofs-Lichthiite), die als
transparente Meisterwerke von Karton-Filigranarbeiten erst kurz vor
1900 im KiiBnachter Klausjagen integriert wurden. Strukturell sind im
Kiilnachter Klausenbrauch folgende Gestaltungsprinzipien zu fassen:

a) das archaische Prinzip in Form bewulter Traditionsptlege;

b) das stilisierende Prinzip als Produkt des Domestizierungsprozesses
nach 1928/29 via Konstituierung der Nikolausengesellschaft mit
Reglementierung des «richtigen» Verhaltens. Die Versittlichung der
Ventilsitte fiihrte zur Asthetisierung und Formalisierung des Brau-
ches, die Ritualisierung und Zeremonialisierung zum fest fixierten
Ablaufschema mit der GleichmiBigkeit des Hupfens. Die Brauch-
stilisierung und die karitative Titigkeit der Nikolausengesellschaft



brachten sozialen Prestigegewinn und Legitimation fir die Brauch-
tibung;

c) das parodistische Prinzip mit der Verulkung des Bezirksammanns
Klemenz Ulrich, der 1920 und 1924 vergeblich gegen die Entartung
des Brauches einschritt, dafiir aber einen spottischen Refrain einhan-
delte, der bis heute im 6ffentlichen BewulBtsein der KiiBnachter haften
geblieben ist. Dieses Prinzip ist schon 1761 aktenkundlich fallbar;

d) das kompetitive Prinzip als Wettbewerb unter den Iffele-Gestaltern
ohne Primierung und Preisgelder.

Nicht wirksam wird das kommerzielle Prinzip: Es gibt weder Abzeichen-
verkauf noch Autoparkgebiihr. Die heutigen Brauchtriger reprisentieren
alle sozialen Schichten des Dorfes und treten als Treichler, Hornbliser,
Blasmusikanten oder Geisselchlepfer auf. Der sonore Lirm, der nach dem
Bollerschul3 als Startzeichen zu horen ist, erinnert stark an das Motoren-
geheul beim Motocrol3. Als Motivationen geben die Kiifinachter Brauch-
triger folgende Begriindungen an: Pflege und Gestaltung eines traditio-
nellen Brauches, kiinstlerisches Schaffen in Kursen fur Iffele-Herstellung,
Forderung des dorflichen Gemeinschaftssinnes und Kontaktpflege zu den
Heimweh-Kiilnachtern, Gegenwelt zum Arbeitsalltag, Geselligkeit und
Festlichkeit, einmal im Jahr Uberwindung der sozialen, altersmiBigen,
konfessionellen und parteipolitischen Schranken, Rollenspiele, sportliche
Bewegung und Darstellung der 6rtlichen Identitit vor einer michtigen
Zuschauerkulisse als Teil des Kiillnachter Kulturlebens, ohne ethnozen-
tristische Komponente und ohne Folklorisierung.

Ahnliches lieBe sich auch vom Chlausenbrauch «Geiggel» im nidwald-
nischen Stans (5. Dezember) sagen. Spezifikum ist dort vorab die Karne-
valisierung der « Geiggel»-Kostiimierung, seit 1943 verbunden mit einem
Wettbewerb samt Primierung fiir kostiimierte Kinders.

3 Vel. dazu Monika F. Ecri, Die «Geiggel» von Stans. Ein fasnichtliches Element
im Nikolaus-Brauchtum, in: Schweizer Volkskunde 71 (1981), 6-12.

70



	Kontaktebenen zwischen Brauch und Sport, dargestellt am Nikolausbrauch der Innerschweiz

