Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde

Band: 71 (1981)

Artikel: Der Betruf des Sarganserlandes : Aspekte mundlicher Tradierung
Autor: Winkler, Justin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004180

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Justin Winkler

Der Betruf des Sarganserlandes

Aspekte miindlicher Tradierung

Afe Maria (3 x)
Bhiidts Gott tiser lidb heilig her Jesus Krischt (3 x)/Lidb hab ud guit
und alles was hidr umin isch
Bhiits Gott un dr lidb heilig sange Jiiri (3 x )/Dér wol Gfwachi und hoiiri
Bhiidts Gott un dr lidb heilig sange Matti (3 x )/Dir wol Gfwachiund warti
Bhiidts Gott un dr lidb heilig sang Gall (3 x)/Mit synd gottsheiligin all
Bhiidts Gott un dr lidb heilig Sang Beiter (3 x)/Saneg Beiter nimm
den Schliissel wol in dyni richti Hand/Und bschliis wol Gf dem bér

syn gang
Dem wolf den zan/Dem raben den schnabel/Dem luggs den kchrotel/
. Dem schtein den schprung
Bhiidts Gott vor solch boser schtund
DaB solchi didrli miiged wider chrezi no bysi/Grad sowénig dall
did faltschid mintschin iisrd 1idba hirgott bschysi
Bhiits Gott alhiir in tisrem Ring/Di lidb muiter Gottes mit irem chind
Bhiiits Gott alhidr in dsrem dal/Alhidr und tiberal
Bhiiits Gott/As walti Gott/As tiid dr lidb Gott
Afe Maria (3 x)

Sarganserlinder Betruf in der Fassung von Hans Wachter (¥*1944)
23. Juli 1978, 22.30 Uhrt, auf Valtusch (Weilitannen)

Die in den volkskundlichen Disziplinen gebriduchliche Bezeichnung Bet
ruf und der Populirterminus Alpsegen abstrahieren von einer Vielfalt
der von den Trigern dieses Brauches verwendeten Namen: die katho-
lischen Alpler der Sarganserlinder Alpen nennen ihn Alpsigi (Alpségi),
Alpspruch, Afemaria (Ave Maria) oder Bitiriiefd. Sie verstehen darunter
ein nach Beendigung des Arbeitstages laut iiber die Alp gerufenes Abend-
gebet. Anders als die Alpeinsegnung, die Sache eines Klerikers ist und im
ganzen alpinen Raum Verbreitung gefunden hat, beschrinkt sich das
Vorkommen des Betrufs auf katholische Regionen des zentralen deutsch-
sprachigen Alpenraums vom Wallis iiber die Innerschweiz zum Voratl-
berg; verschiedene Walserkolonien diirfen vermutlich auch dazugezihlt
werden. Vielleicht wird diese begrenzte riumliche Verbreitung aber
durch die aktuelle Quellenlage lediglich vorgetiuscht. Bevor bessere
Kenntnisse von Quellen zu den regionalen Betruftraditionen bestehen
(die vielleicht auch die heute spekulativ entworfenen historischen Hintet-
griinde etwas zu erhellen erlaubten), muf3 diese begrenzte riumliche Ver-
breitung unerklirt bleiben.

Die Gestalt des Betrufs variiert regiona/ und personal. Neben Gemeinsam-
keiten der Funktion und einzelner formelhafter Textbestandteile zeigt
die textliche und «musikalische» Austiihrung der Betrufe regzona/ mat-

88



kante Unterschiede?; sie reicht vom Singen in einer diatonischen Skala
und mit Reminiszenzen des Gregorianischen Chorals biszu verschiedenen
Arten des einfachen lauten Rufens. Unterschiedlich ist das «Sanctorale»
ausgestattet, das eine ganz verschiedene Zahl zu erwihnender Heiliger
aufweisen kann. Der Sarganserlinder Betruf als die Gstlichste bekannte
«autochthone» regionale Betruftradition? zeichnet sich im Vergleich mit
andern durch eine gewisse Einfachheit aus: er wird in einem gehobenen
Sprechton gerufen und enthilt die Anrufung von nur vier Heiligen. Per-
sonale Unterschiede, wie ich sie im Rahmen von Feldatbeiten am Sargan-
serlinder Betruf beobachten konnte und die ich hier vorstellen méchte,
sind bisher noch kaum bekannt geworden. Neben personalen Varianten
beschreibe ich weiter unten eine im weitesten Sinne /okale, talschaftsgebun-
dene Variante. Mit dem mir verfiigbaren Text- und Aufnahmematerial
kann ich keinen Anspruch erheben, den Sarganserlinder Betruf regional
abzugrenzen oder talschaftsgebundene, relativ «stabile» Varianten von
personalen, breiter «streuenden» Varianten zuverldssig zu scheiden.
Beziiglich dieser Varianten mull immerhin in Betracht gezogen werden,
daB die Massenmedien lokale und personale Ruftraditionen auf schwer
verfolgbaren Wegen beeinflussen konnen.

In 29 mir bekannten Publikationen3 finden sich vollstindige wortliche
Wiedergaben des Sarganserlinder Betrufs. Nur elf davon kénnen aber als
mogliche Aufzeichnungen eines gehorten Betrufs gelten; bei den iibrigen
handelt es sich um sichere oder wahrscheinliche, mehr oder weniger
getreue Abschriften. Weitaus am meisten aufgegriffen wurden die Auf-
zeichnungen von SZADROWSKY (1864) und von SENN (1867)4. SzADROW-
sKY ist der einzige, der auch eine Melodie zu notieren versucht hat.
Nimmt man diese Melodieaufzeichnung nicht «wortlich» beziiglich der
Intervalle, so kann man sich die Ausfithrung dieses Betrufs unschwer in
der halb rufenden, halb singenden Weise det heute zu hérenden Betrufe
vorstellen. Die meisten Aufzeichnungen geben den Betruf in Dialekt und
Eigenart des Mittleren Bezirks (Seeztal von Weilitannen bis Walensee)
wieder, die sich von der Taminataler Rufweise in einem Vers charakte-
ristisch unterscheidet (siehe Aufstellung unten S. 92/93).

I A. Wirz (Der Betruf in den Schweizer Alpen, Diss. phil. Fribourg 19471, maschinen-
geschrieben), unterscheidet nach inhaltlichen und formalen Kriterien zwei Typen
von Betrufen, die sich ungefihr auf die Urschweiz und deren «Peripherie», vom
Wallis iiber Graubiinden zur Ostschweiz, verteilen.

2 Neben diesem Betruf, der autochthon, d.h. anscheinend noch in der «Ursprungs-
region» gepflegt wird, gibt es in der Ostschweiz auch Betrufe, die in neuerer Zeit
nach dem Modell der Sargansetlinder und Innerschweizer Betrufe gebildet und ein-
gefiihrt wurden, besonders im Toggenburg und Alpstein.

3 Siche Materialien zur schriftlichen Uberlieferung des Sarganserlinder Betrufs,
Musikwiss. Institut der Universitit Basel 1980, Einzelexemplar.

4+ HeINrRICH Szaprowsky, Die Musik und die tonerzeugenden Instrumente der
Alpenbewohner. Eine kulturhistorische Skizze, in: Jahrbuch SAC (Bern), 4, 1867-
1868, 311-351 (bes. 315-317).

WALTER SENN, Der Alpsegen, in: Charakterbilder schweizerischen Landes, Lebens
und Strebens I, Glarus 1870, Sp. 278—282,

89



Vergleicht man die schriftlichen mit den zur Verfiigung stehenden 15
miindlichen Fassungens, so stellt man eine gewisse Ubereinstimmung in
der Grofiform und eine gleichzeitige Uneinheitlichkeit in Einzelheiten
fest. Angesichts der Verbreitung des Betrufs durch den Kunstdruck von
19609, der in vielen Alphiitten an der Wand hidngend anzutreffen ist, oder
eines dlteren Alplergebetsbiichleins? kénnte man annehmen, der Sargan-
serlinder Betruf miisse eine gewisse Vereinheitlichung erfahren haben.
Die vielen personalen Varianten, die im gegenwirtig gerufenen Betruf
anzutreffen sind, machen aber deutlich, daf3 es dez Betruf eigentlich nicht
gibt. Fiir die meisten Alpler, denen ich begegnet bin, sind die schriftlichen
Fassungen bedeutungslos, da sie den Betruf im Grundschulalter durch
hiufiges Horen gelernt haben: «Vom Ghore vo altd Sennd, oder? — [wo]
mi so as Buibi gka het, do het mé dinn ggiidbt dr Tag, bis meni uuswen-
dig het chonni, wenn sy dinn séged, chnn mi itz dmoul gty (Vom Ho-
ren von alten Sennen, nicht wahr ? — man wurde damals als Hirtenbuben
auf der Alp beschiftigt, da hat man geiibt den Tag iiber, damit man ihn
auswendig kann, wenn sie dann sagen, man koénne ihn einmal rufen
gehen.) Nach Aussagen von Rufenden wird die einmal gelernte Rufweise
nicht mehr verlernt — es sei denn, duBere Einfliisse erwirken eine Ande-

rung.

Das Geschehen um einen Betruf auBlerhalb des Sarganserlandes zeigt, welche Dyna-
mik aus dem Gegensatz zwischen Variantenbildung im Bereich miindlicher Praxis
und schriftorientierter Korrektur entstehen kann. 1948 wurde im Alpstein ein schrift-
lich konzipierter und festgelegter Betruf cingefithrt, der gut Full gefalit haben
soll®. Wie zu erfahren war, haben sich die Rufenden im Laufe der folgenden dreilig
Jahre «auseinandergesungen», so dall im Frithjahr 1979 mit ihnen einige Ubungs-
stunden veranstaltet wurden, die ihre Abweichungen von dem schriftlich Vorgege-
benen ausmerzen sollten.

Uber Wandlungen des Texts im Laufe der Zeit bei einem einzelnen Alpler im Sar-
ganserland bin ich nicht unterrichtet, da keine entsprechenden, zeitlich weit genug
auseinandetliegenden Aufnahmen eines einzelnen Rufenden vorliegen. Vergleiche
der Ausfithrung eines einzelnen Rufenden an zwei aufeinanderfolgenden Abenden
zeigen vollige Ubereinstimmung beziiglich des gerufenen Textes und Tonfalls, was
aber die Moglichkeit ciner langzeitlichen Verdnderung nicht ausschlielst.

AuBerst selten bekommt ein Alpler zur Alpzeit den Betruf in der Rufweise
eines anderen zu Gehor, und auch wenn einige im Winter in der selben
Ortschaft wohnen, wird kaum die Gelegenheit gesucht, die eigene Ruf-
weise mit jener der anderen zu vergleichen: in der alpleeren Zeit wird
der Betruf weder gerufen noch ist er, da als Gebet verstanden, Gegen-
stand irgendwelcher Diskussionen.

Auf der Grundlage der umrissenen miindlichen Tradierung koénnen die
meisten Textvarianten erklirt werden. Viele kleine Unterschiede finden
sich in formelhaft verwendeten Attributen der Heiligennamen:

5 Im Rahmen der Arbeitsgemeinschaft Betruf am Musikwissenschaftlichen Institut
der Universitit Basel und vom Verfasser gesammelte Tonaufnahmen.

6 P, Premin Wirrr (Hrsg.), Betruftafel, Mels 1960.

7 AvucustIN Fark, Lehren und Gebete fiir Sennen und Hirten, (*1897) 1923, 56f.
8 Siehe SieGFrRIED EGGiManNN et alii, Notizen zum neuen Alpstein-Betruf, in:
Schweizer Volkskunde 68 (1978), 41—44.

90



1 x der lieb
2% der lieb
9 X unser lieb
2 x unser lieb heilig

1 X der lieb heilig Sankt Jesus Christ

Herr Jesus Christ

4 X der heilig
9 X der lieb heilig » Sankt Jori
2 X unser lieb heilig

In den beiden Beispiclen sind die dialektalen Unterschiede durch Angleichung an das
Schriftdeutsche ausgeschaltet: es zeigt sich, wie variabel diese « Namensformeln»
sind, erweist sich aber statistisch, daf} es offenbar bevorzugte Formulierungen gibt.
Dal solche Formeln eher nach einem Versatzstiick-Prinzip als nach Regeln grammati-
kalischer Okonomie gestaltet sind, deutet die Verkettung «heilig — Sankt» an, die
fiir den Rufenden keinen Pleonasmus darstellen kann, da «Sankt» fiir ihn Bestand-
teil des nachfolgenden Heiligennamens ist. Darauf, dafl die rhythmische und laut-
liche Gestaltung einer solchen Formel mnemotechnisch von Bedeutung ist, weist der
Einzelfall des Rufenden hin, der die Formel der Heiligennamen mechanisch auch
tir die Anrufung von Christus («Sankt» anstatt «Herr») verwendet: nachdem er
lange den Betruf nicht meht gerufen hatte, war er hier unsicher.

Ich mochte die Betrachtung einzelner Formen noch durch jene eines
Verses erginzen: die synoptische Darstellung eines Doppelverses (S.
92/93) soll als Beispiel fiir die Variationsbreite auf dieser Ebene geniigen.
Es handelt sich um den Ubergangsvers von der Heiligenanrufung zur
Tieraufzihlung (sieche Transkription), der die charakteristischen Varian-
ten des ganzen Betrufs aufweist: «alld wildd didri» (allen wilden Tieren)
der zweiten Vershilfte — nur im Taminatal gerufen — stellt eindeutig eine
talschaftsgebundene Rufweise dar.

Ein Alpler (15.), der eine familidre Ruftradition weiterfiihrt, sich aber nicht scheut,
den Text modernen Anspriichen anzupassen, aktualisiert die im Betruf angesprochene
Bedrohung durch die ausgestorbenen «wilden Tiere», indem er sie durch «wilt»
(Welt) ersetzt: «Ha no gfundid — das niitzt jo niit, ndmis idzriiefd, wo iiberhaupt nit
éksischtidrt.» (Ich fand, es niitzt doch nichts, etwas [in die Alp] hineinzurufen, was
es gar nicht gibt).

Daf die im Mittleren Bezirk vorherrschende Variante «dem bét sy gang» auch im
Taminatal gehort werden kann (r0.), hat héchstwahrscheinlich mit der gedruckten
Vorlage zu tun, auf die der betreffende 1gjihrige Vittner Hirt sich stiitzte. Der Rufende
der iltesten Aufnahme (71.) versucht, beide Rufweisen unter einen Hut zu bringen:
«alld wilda didrd [ wol anch [ dem béreny. Vielleicht sind die nicht bekannten und kaum
rekonstruierbaren Aufnahmeumstinde fiir dieses Kumulieren verantwortlich ?

Es fillt auf, wie verschieden das «bschliis wol uf/zu» ausgefithrt wird. Hier wie in
anderen Versen werden unklare Textstellen besonders uneinheitlich gerufen, weil
jeder Rufende eine eigene Losung sucht, die in Festhalten am Unverstandenen und
Unverstindlichen, Angleichen und Umdeuten, Ersetzen oder einfach Weglassen be-
stehen kann. Der vorliegende Vers zeigt zudem stellvertretend fiir andere Verse
das Schwanken zwischen mundartlichem und dem Schriftdeutschen angeglichenem
Rufen.

Ich habe den Eindruck gewonnen, dal den Betruf «rufen» heillt, ihn
«bearbeiten». Jeder Rufende versucht, den Text in ein seinem Tempera-
ment entsprechendes Gleichgewicht zwischen Hergebrachtem und
Aktualitit zu bringen. Sehr deutlich wird dies gerade in den Versen, die

9I



bW N e

O O N o U

99

1978 W San Pheter nimm den schliissel wol in deine
1977 W Sanggt Belter nimm den schlissel wol in deine
1978 W Sanggt Beiter nimm dy schliissel wol in dy
1978 W san®? Beiter nimm den schliissel wol in dyni
1978 W) san?? Beiter nimm 'n schlissel in dy
1961 s? Sam' Beiter nimm den schliissel wol in dyni
1956 S? Sanggt Beter nimm dy schliissel wol in dyni
1977 s san? Pheiter nimm den schlissel in deine
1979 T san99 Bheter nimm deine schlissel in deine
1979 T Sanggt Phéter nimm den schliissel wol in deine
1938, T? Heiliger san? Pheter nimm den schlissel wol in deine
1857 “T Dr heilig sam' Belter nimm® den schlissel uf mit seiner
1979 T Heiliger sam' Phéter nimm wol den schlilissel in deine
1979 T Heiliger san' Pheter nimm den schlissel in deine
1979 T Heiliger sam' Beter nimm dr schlissel in dy

Synoptische Darstellung eines Ausschnitts aus dem Sargansetlinder Betruf in der
Ausfithrung von 15 Rufenden nach Aufnahmen der Jahre 1938 bis 1979 aus dem
Raum des Seeztals (), des Weiltannentals (IF) und des Taminatals (7).

Die beiden Pfeile bezeichnen eine gesicherte miindliche Tradierung 2.—3.: von einem

dem oben ausschnittweise besprochenen folgen: inder Aufzihlung der zu
bannenden gefdhrlichen Tiere und Elemente und im bekannt-umstrit-
tenen «Judenvers».

Im «Tiervers» herrscht unter den Rufenden eine auBlerordentliche Un-
einheitlichkeit beziiglich Reihenfolge und Zahl der aufzuzdhlenden Tiere.
Bir, Wolf, Luchs, Rapp, Wurm und Stein stellen, iiblicherweise in dieser
Reihenfolge, das Tierrepertoire der meisten Rufenden dar. In den schrift-
lichen Aufzeichnungen besonders des letzten Jahrhunderts befinden sie
sich in Gesellschaft von Fux, Geiet, Greif, Drachen, Krote und Fels, die
zum Teil auf MiB3verstindnisse oder auf die Phantasie der Aufzeichnenden
zuriickgehen dirften.

«D’r Flug d’m Greif» erscheint erstmals 1909 in einer Aufzeichnung?, die zwat weit-
gehend mit jener von SENN 1867 iibereinstimmt, deren vereinzelte orthographische
Besonderheiten aber durchaus auf einen gehorten Betruf zuriickweisen kénnen. An
dieser Erwihnung des Greifen fillt auf, dafl die Reihenfolge von Tiername und
Attribut verkehtt ist: in Entsprechung zu den {ibrigen miilte es « dem Greif det
(den) Flug» lauten. Nur in zwei der 15 aktucllen gerufenen Fassungen ist der Greif
enthalten und lautet eigenartigerweise «dem pflug den griif». Der Vorginger und
«Lehtrer» des einen dieser beiden Rufenden (s. Aufstellung 2.-3.) nennt den Greif
in seinem Betruf aber nicht, so dal3 ich annehmen muf3, der junge Senn habe eine
schriftliche Vorlage konsultiert — der Kunstdruck von 1960 enthilt tatsichlich «der
Flug dem Greif» — oder sei unter irgendwelchen Umstinden mit der Ruftradition
des andern in Kontakt gekommen. Letzteres wiirde die Ubereinstimmung in der Ver-
idnderung von «det Flug» in «dem Pflug» erkliren.

Die vom Vers «Bhiiets Gott dal3 solchi didrli moged wider chretzd no
bysi, grad so wenig as di faltschi judi tsrd lizba Hirrgott bschysi» aus-

9 Unter det gewoOhnlichen Bezeichnung «Maiensisser Alpsegen» abgedruckt bei
Or1o StoLL, Zur Kenntnis des Zauberglaubens, der Volksmagie und Volksmedizin
in der Schweiz, in: Jahresbericht der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft
Zirich 1908-1909, 119f.

g2

réchte
réchte
rachti
rachti
rdchte
rachti
rachti
rechte
rechte
rechte
rechte
réchte
rechte
rechte

r&chte

han



Und
Und

bschliis dem béren seinen gang
schlis dem bEren seinen gang
gschliis wol im bdrd synéd gang
bschlils wol uf dem bdr syn gang
bschliis dem bdr syn gang
bschliis wol uf dem bird syna gang
Bschliis wol uf dem béren seinen gang
schlys wol zu dem béren seinen gang
Bschliis wol uf dem ber sy gang
bschliés alld wildd didréd wol auch dem béren seinen gang
Bschlis alld wildd didrd ird b&iisd gang
Bschliés alld wildd didr&d ird bosd gang
schlias alld wildd didra da bosa gang
schlids allera wdlt yrd Dboisd gangg

alten Alpler zu seinem jungen (*1956) Nachfolger, s—5.: vom Vater (*1944) zu
seinem Sohn (*1968). Nicht aufgefiihrt ist ein Versprecher, der dem etwas ungeiibten
Alpler 9 unterlaufen ist: er begann mit «Bhiidt».

geloste Unruhe zeigt, wie auch Gruppen vollig au3erhalb der den Brauch
tragenden Bevolkerung Einfluf auf den Betruf auszutiben versuchten.
Schon Szaprowsky mull 1896 dieser Vers gestort haben, da er ihn durch

engen Schriftsatz zuriicktreten zu lassen versuchte. Bis in die jlingste

Zeit gaben aber die meisten schriftlichen Aufzeichnungen (auch die von
Klerikern verfal3ten) diesen Vers vollstindig wieder — gelegentlich mit
einem entschuldigenden Hinweis auf die Ursachen des Judenhasses im
Mittelalter.

In einem im August 1965 im Volksrecht erschienenen und im Landboten zustimmend
kommentierten Artikel wurde dieses Verses wegen der Satganserlinder Betruf (und
wer damit?) der Pflege einer antisemitischen Haltung bezichtigt und die Gefahr eines
Abgleitens dieses Brauchs in « Gottesldsterungen» ausgemalt. Im Nebelspalter wurde
diese Diskussion unter Verweis auf volkstiimliche antijiidische Redensarten weiter-
gefiihrt, wihrend bereits der Rabbiner der israclitischen Gemeinde St.Gallen das
Thema im Zsraelitischen Wochenblatt aufgegriffen und sich mit dem Bischof der Di6-
zese St. Gallen in Verbindung gesetzt hatte, um durch bischofliches Eingreifen
Abhilfe schaffen zu lassen.

In der bischoflichen Kanzlei schien man diesen Passus des Betrufs nicht gekannt zu
haben und bemiihte sich zur Genugtuung der Betroffenen, fiit den Brauch gerade-
zustehen und EinfluBnahme zu vetsuchen: «Der Herr Dekan versichert, dal} er fir
die Ausmerzung des beanstandeten Textes im Alpsegen besorgt sein werde. Wir gehen
mit Thnen einig, dall wir alles vermeiden sollen, was andere beleidigen kénnte.
Der Text diirfte aus ferner Vergangenheit stammen. Dabei wird oft manches ge-
dankenlos mitgenommen, mit dem man heute geistig nicht mehr mitgeht, Wir be-
dauern die beanstandete Formulierung.»1©

Im Taminatal lassen alle Rufenden, die ich angetroffen habe, diesen Vers
heute aus, was auf die bischofliche Ermahnung zuriickgehen mag.

10 H, R. Hirty, Alpsegen ohne Heiligenschein, in: Volksrecht 68 (148), 1965; Anon.,
Antisemitismus im Alpsegen, in: Der Landbote 12. August 1965; Anon., Nur Ge-
dankerlosigkeit?, in Nebelspalter 29.September 1965, 21; LoTrHAR ROTHSCHILD,
Zur Korrektur eines Alpsegens, in: Istaelitisches Wochenblatt 56 (41), 1965, 27.

93



Die Alpler selbst wissen oft nicht genau, seit wann und warum sie diesen
ihnen durchaus bekannten Vers weglassen: «Das riidft mi scho lang
nimm, das hinds difach usiglut. I wiis nit, isch do glaubi emol oppis
gsii, as das niimmi hind welld driiha...» (Das ruft man schon lange nicht
mehr, das haben sie einfach ausgelassen. Ich weil3 nicht, ich glaube, da war
einmal etwas, dal} sie das nicht mehr drinhaben wollten...) Zwar scheint
noch eine Auffassung vom «richtigen», vollstindigen Betruf zu beste-
hen — «déi wo alls machdd wids mudlt sy» (die, welche alles machen
[rufen] wie es ein miilite) —, die aber offenbar den Willen zur Verinderung
nicht aufwiegen kann. Im Weilitannental ist die Tradition zédher, oder die
Alpler lassen sich von der Kirche nichts vorschreiben, denn der inkrimi-
nierte Vers ist dort allenthalben zu héren; allerdings ersetzen einige

Rufende die «faltschi judi» heute spontan durch «faltschd mintschi»
(falsche Menschen).

Der «Judenvers» schlieBt und verstdarkt die apotropiische Aufzihlung der Tiere,
welche die zur Nachtzeit der Alp drohenden Gefahren bildhaft darstellen. Eine mog-
liche Interpretation wire: so wie die Juden in der Heilsgeschichte vergeblich den
« Herrgott» zu hintergehen und zu beseitigen versucht hitten, genan so soll das «Krat-
zen und BeiBlen» dieser Tiere der Alp keinen Schaden zufiigen kdonnen. Diese Art,
einen Wunsch nach Verhiitung einer unmittelbaren Gefahrensituation mit einer
biblisch-legendiren Gegebenheit (z.B. einer heilsgeschichtlichen Gefahrensituation)
in Analogie zu setzen, um ihm damit cine besondere Wirksamkeit zu sichern, ist in
dhnlicher Weise auch in anderen Segens- oder Beschworungsspriichen anzutreffen.
«So wenig as» verbindet Jetztzeit und Heilszeit und zeugt von einet Art von Wunsch-
verstirkungs-Denken.

Wie weit liber diesen Aspekt hinaus ein historischer antijiidischer Affckt die — mit
«bschysd» zugegebenermallen deftige — Formulierung dieses Vetses zustandekom-
men lieB, kann ich angesichts des Dunkels um die Geschichte des Betrufs und wegen
ungeniigender Kenntnisse der historischen Stellung der Juden in der Ostschweiz
nicht beurteilen.

Bis hierher habe ich den Sarganserlinder Betruf vor allem in seiner text-
lichen Gestaltung beschrieben, da sich im Text das einer miindlichen
Tradierung Eigene am klarsten fassen liB3t. Bedeutend schwieriger ist
eine Darstellung desselben anhand der sehr freien Rufmelodik — wenn
auch der Terminus « Melodik» bereits mehr erwarten 1i3t, als man datf.
(Da ich iiber diese nicht die wiinschbare Ubetsicht besitze, kann ich hier
nicht weiter darauf eingehen.) Die Freiheit in der Art und Weise des Ru-
fens erstreckt sich auch auf die Umstinde des Rufens: kaum eine dullere
Form und materielle Ausriistung belasten heute die Ausfihrung dieses
Betrufs. Ort und Richtung des Rufens werden vom einzelnen Alpler
bestimmt: {blicherweise stellt er sich zum Alpkreuz und ruft in die ihm
akustisch am interessantesten erscheinende Richtung, die auch bergwirts
sein kann. Einige pflegen stets Hut und Stock bei sich zu haben, ohne
darin eine besondere Bedeutung sehen zu kénnen, wenn sie sagen, «y
niimmen aa, das wird eibig 4sou gsy sy», «ds muess dn ageborni Sach
sy» oder «damit y nit grad 4so bléd dostoo». (Ich nehme an, das war
schon immer so. Das mul} angeboren sein. Damit ich nicht so blod [ver-
legen] dastehe.) Altere Alpler machen wihrend des Rufens Kreuzzeichen
in die Luft oder schlieBen dem Rufen ein stilles Gebet an, dem spiter in

A



der Hitte noch ein gemeinsames Gebet folgen kann — meist Vaterunser,
«Gegriisidischt» (Ave Maria) und Glaubensbekenntnis.

Die Autoren, die in den letzten hundert Jahren den Sarganser Betruf er-
wihnen, idealisieren ihn oder sagen sein baldiges Aussterben voraus.
Beides trifft die Tatsachen nicht. Die Schlichtheit der dulleren Formen
des Rufens und die Tatsache, dafl viele Rufende den Betruf als ihre per-
sonliche Angelegenheit betrachten, in der sie sich selber Publikum genug
sind, lassen eine patriotische Idealisierung sehr verfehlt erscheinen. So-
lange es Alpler gibt, die eine solche persdnliche Beziehung zum Betruf
haben, wird er nicht aussterben. Finzelne sind zwar skeptisch, was die
Zukunft des Betrufs betrifft: «Das riiefa goot ganz uus, langsam. Séb
chas villicht solang dii itschd sin heibd.» (Das Rufen stirbt langsam aus.
Es kann sich vielleicht noch halten, solange die jetzigen [Alpler] titig
sind.) Es gibt aber junge Sennen und Hirten — darunter solche, die nicht
aus dem Sarganserland selbst stammen —, welche den Betruf als «etwas,
was einfach zur Alp gehort», weiterpflegen.

Wenn mir einer sagte, er rufe den Betruf allerdings nicht «aus Uberzeugung», so
wollte er damit vermutlich sicher gehen, dafl ich ihn nicht fur «streng gldubig»
urd am Ende unkritisch halte. Da3 bei den meisten ein unmittelbarer subjektiver
Gewinn vor allfilliger Konfessionstreue!! fiir den Fortbestand des Betrufs ausschlag-
gebend ist, zeigt die Aussage eines Alplers, der mir in keiner Weise orthodox erschien:
«Bisch idifach silber irgendwie befridiget wennd bidttet hésch. Du wiisch ja nit
wii wyt asses niitzt, aber bisch difach befridiget...» (Man ist einfach selbst irgend-
wie befriedigt, wenn man gebetet [gerufen] hat, auch wenn man nicht weifl}, wie weit
es niitzt.) In den Sagen des Sarganserlandes!? erscheint der Betruf oft mit Eigenschaf-
ten eines angstlosenden «spukverscheuchenden» Rufens oder Schreiens, dessen Wirk-
samkeit aber iiber den Augenblick hinaus auf die ganze nichtliche Tageshilfte aus-
gedehnt gedacht witd. (Das Eintteten von vélliger Stille wird ausdriicklich als
gefihrlich bezeichnet.) Vielleicht ist es ein solcher elementarer Aspekt des Rufens,
den auch die Alpler von heute noch als eine Besonderheit des Betrufs erfahren.

Aus dem Schrifttum erhilt man oft den Eindruck, der Sarganserldnder
Betruf sei bekannt und sozusagen 6ffentliches Gut; in der «Praxis» aber
erscheint er als ein Brauch, der eher im Verborgenen gepflegt wird. Seine
in der miindlichen Tradierung begriindeten Besonderheiten miissen dem
heutigen, mit den MaBstiben der Schriftlichkeit messenden Menschen
oft unverstindlich sein. Die Alpler, die ihn rufen, sind vom Denken in
Kategorien der Schriftlichkeit nicht unberiihrt, gerade wenn sie von dem
Betruf sprechen; im Ausiiben sind sie aber ganz einer miindlichen Tradi-
tion verpflichtet, in der Lernen und Erleben zusammenfallen und aus
der sie zhren persinlichen Betruf haben.

1t Dal, wie J.J. ScuiessEr (Eine Sectionsfahrt auf den Piz Sol, in: Jahrbuch des
SAC 24, 1888-1889, 48) berichtet, im Calfeisental auch ein protestantischer Alpler
den Betruf gerufen habe, hat vielleicht eine dhnliche Begriindung. Aus andern Regio-
nen ist bekannt, dal} zu viel — gut gemeinter — klerikaler Eifer und Getriebe um einen
Betruf bei den Alplern unwillige Reaktionen ausgel&st hat.

12 Vgl. dazu die vorbildliche Ausgabe von Alois Senti, Sagen aus dem Sarganserland.
Basel 1974 (Schriften der SGV, Band 56).

95



	Der Betruf des Sarganserlandes : Aspekte mündlicher Tradierung

