
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 71 (1981)

Artikel: Der Betruf des Sarganserlandes : Aspekte mündlicher Tradierung

Autor: Winkler, Justin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Justin Winkler

Der Betruf des Sarganserlandes

Aspekte mündlicher Tradierung

Afe Maria (3 x)
Bhüäts Gott üser liäb heilig her Jesus Krischt (3 x)/Liäb hab ud guät

und alles was hiär umän isch
Bhüäts Gott un dr liäb heilig sanse Jöüri (3 x /Dar wol üfwachi und höüri
Bhüäts Gott un dr liäb heilig sanss Marti (3 x)/Där wol üfwachi und warti
Bhüäts Gott un dr liäb heilig sans Gall (3 x)/Mit synä gottsheiligän all
Bhüäts Gott un dr liäb heilig San® Better (3 x)/San8S Beïter nimm

den Schlüssel wol in dyni rächti Hand/Und bschlüs wol üf dem bër
syn gang

Dem wolf den zan/Dem raben den schnabel/Dem luggs den kchröüel/
Dem schtein den schprung

Bhüäts Gott vor solch böser schtund
Daß solchi diärli müged wäder chrezä no bysä/Grad sowenig daß

diä faltschä mintschän üsrä liäbä härgott bschvsä
Bhüäts Gott alhiär in üsrem Ring/Di liäb muäter Gottes mit irem chind
Bhüäts Gott alhiär in üsrem dal/Alhiär und iiberal
Bhüäts Gott/Äs walti Gott/Äs tüä dr liäb Gott
Afe Maria (3 x)
Sarganserländer Betruf in der Fassung von Hans Wächter (*1944)
23. Juli 1978, 22.30 Uhr, auf Valtüsch (Weißtannen)

Die in den volkskundlichen Disziplinen gebräuchliche Bezeichnung Bet
ruf und der Populärterminus Alpsegen abstrahieren von einer Vielfalt
der von den Trägern dieses Brauches verwendeten Namen: die
katholischen Älpler der Sarganserländer Alpen nennen ihn Alpsägä (Alpsegä),
Alpspruch, Afemaria (Ave Maria) oder Bätärüefä. Sie verstehen darunter
ein nach Beendigung des Arbeitstages laut über die Alp gerufenes Abendgebet.

Anders als die Alpeinsegnung, die Sache eines Klerikers ist und im

ganzen alpinen Raum Verbreitung gefunden hat, beschränkt sich das

Vorkommen des Betrufs auf katholische Regionen des zentralen
deutschsprachigen Alpenraums vom Wallis über die Innerschweiz zum Vorarlberg;

verschiedene Walserkolonien dürfen vermutlich auch dazugezählt
werden. Vielleicht wird diese begrenzte räumliche Verbreitung aber
durch die aktuelle Quellenlage lediglich vorgetäuscht. Bevor bessere

Kenntnisse von Quellen zu den regionalen Betruftraditionen bestehen

(die vielleicht auch die heute spekulativ entworfenen historischen Hintergründe

etwas zu erhellen erlaubten), muß diese begrenzte räumliche
Verbreitung unerklärt bleiben.
Die Gestalt des Betrufs variiert regional und personal. Neben Gemeinsamkeiten

der Funktion und einzelner formelhafter Textbestandteile zeigt
die textliche und «musikalische» Ausführung der Betrufe regional mar-

88



kante Unterschiede1; sie reicht vom Singen in einer diatonischen Skala

und mit Reminiszenzen des Gregorianischen Chorals bis zu verschiedenen
Arten des einfachen lauten Rufens. Unterschiedlich ist das «Sanctorale»

ausgestattet, das eine ganz verschiedene Zahl zu erwähnender Heiliger
aufweisen kann. Der Sarganserländer Betruf als die östlichste bekannte
«autochthone» regionale Betruftradition2 zeichnet sich im Vergleich mit
andern durch eine gewisse Einfachheit aus : er wird in einem gehobenen
Sprechton gerufen und enthält die Anrufung von nur vier Heiligen.
Personale Unterschiede, wie ich sie im Rahmen von Feldarbeiten am
Sarganserländer Betruf beobachten konnte und die ich hier vorstellen möchte,
sind bisher noch kaum bekannt geworden. Neben personalen Varianten
beschreibe ich weiter unten eine im weitesten Sinne lokale, talschaftsgebun-
dene Variante. Mit dem mir verfügbaren Text- und Aufnahmematerial
kann ich keinen Anspruch erheben, den Sarganserländer Betruf regional
abzugrenzen oder talschaftsgebundene, relativ «stabile» Varianten von
personalen, breiter «streuenden» Varianten zuverlässig zu scheiden.

Bezüglich dieser Varianten muß immerhin in Betracht gezogen werden,
daß die Massenmedien lokale und personale Ruftraditionen auf schwer

verfolgbaren Wegen beeinflussen können.
In 29 mir bekannten Publikationen3 finden sich vollständige wörtliche
Wiedergaben des Sarganserländer Betrufs. Nur elf davon können aber als

mögliche Aufzeichnungen eines gehörten Betrufs gelten; bei den übrigen
handelt es sich um sichere oder wahrscheinliche, mehr oder weniger
getreue Abschriften. Weitaus am meisten aufgegriffen wurden die

Aufzeichnungen von Szadrowsky (1864) und von Senn (1867)4. Szadrow-
Sky ist der einzige, der auch eine Melodie zu notieren versucht hat.
Nimmt man diese Melodieaufzeichnung nicht «wörtlich» bezüglich der

Intervalle, so kann man sich die Ausführung dieses Betrufs unschwer in
der halb rufenden, halb singenden Weise der heute zu hörenden Betrufe
vorstellen. Die meisten Aufzeichnungen geben den Betruf in Dialekt und
Eigenart des Mittleren Bezirks (Seeztal von Weißtannen bis Walensee)
wieder, die sich von der Taminataler Rufweise in einem Vers charakteristisch

unterscheidet (siehe Aufstellung unten S. 92/93).

1 A. Wirz (Der Betruf in den Schweizer Alpen, Diss. phil. Fribourg 1941,
maschinengeschrieben), unterscheidet nach inhaltlichen und formalen Kriterien zwei Typen
von Betrufen, die sich ungefähr auf die Urschweiz und deren «Peripherie», vom
Wallis über Graubünden zur Ostschweiz, verteilen.
2 Neben diesem Betruf, der autochthon, d.h. anscheinend noch in der «Ursprungsregion»

gepflegt wird, gibt es in der Ostschweiz auch Betrufe, die in neuerer Zeit
nach dem Modell der Sarganserländer und Innerschweizer Betrufe gebildet und
eingeführt wurden, besonders im Toggenburg und Alpstein.
3 Siehe Materialien zur schriftlichen Uberlieferung des Sarganserländer Betrufs,
Musikwiss. Institut der Universität Basel 1980, Fänzelexemplar.
4 Heinrich Szadrowsky, Die Musik und die tonerzeugenden Instrumente der
Alpenbewohner. Eine kulturhistorische Skizze, in: Jahrbuch SAC (Bern), 4, 1867-
1868, 311—351 (bes. 315-317).
Walter Senn, Der Alpsegen, in: Charakterbilder schweizerischen Landes, Lebens
und Strebens I, Glarus 1870, Sp. 278-282.

89



Vergleicht man die schriftlichen mit den zur Verfügung stehenden 15

mündlichen Fassungen5, so stellt man eine gewisse Übereinstimmung in
der Großform und eine gleichzeitige Uneinheitlichkeit in Einzelheiten
fest. Angesichts der Verbreitung des Betrufs durch den Kunstdruck von
i9606, der in vielen Alphütten an der Wand hängend anzutreffen ist, oder
eines älteren Älplergebetsbüchleins7 könnte man annehmen, der
Sarganserländer Betruf müsse eine gewisse Vereinheitlichung erfahren haben.

Die vielen personalen Varianten, die im gegenwärtig gerufenen Betruf
anzutreffen sind, machen aber deutlich, daß es den Betruf eigentlich nicht
gibt. Für die meisten Älpler, denen ich begegnet bin, sind die schriftlichen
Fassungen bedeutungslos, da sie den Betruf im Grundschulalter durch
häufiges Hören gelernt haben: «Vom Ghöre vo altä Sennä, oder? - [wo]
mä so as Buäbä gka het, do h et mä dinn ggüäbt dr Tag, bis menä uuswendig

het chönnä, wenn sy dinn sëged, chönn mä itz ämoul güü.» (Vom Hören

von alten Sennen, nicht wahr - man wurde damals als Hirtenbuben
auf der Alp beschäftigt, da hat man geübt den Tag über, damit man ihn
auswendig kann, wenn sie dann sagen, man könne ihn einmal rufen
gehen.) Nach Aussagen von Rufenden wird die einmal gelernte Rufweise
nicht mehr verlernt - es sei denn, äußere Einflüsse erwirken eine Änderung.

Das Geschehen um einen Betruf außerhalb des Sarganscrlandes zeigt, welche Dynamik

aus dem Gegensatz zwischen Variantenbildung im Bereich mündlicher Praxis
und schriftorientierter Korrektur entstehen kann. 1948 wurde im Alpstein ein schriftlich

konzipierter und festgelegter Betruf eingeführt, der gut Fuß gefaßt haben
soll8. Wie zu erfahren war, haben sich die Rufenden im Laufe der folgenden dreißig
Jahre «auseinandergesungen», so daß im Frühjahr 1979 mit ihnen einige Übungsstunden

veranstaltet wurden, die ihre Abweichungen von dem schriftlich Vorgegebenen

ausmerzen sollten.
Über Wandlungen des Texts im Laufe der Zeit bei einem einzelnen Alpler im
Sarganserland bin ich nicht unterrichtet, da keine entsprechenden, zeitlich weit genug
auseinanderliegenden Aufnahmen eines einzelnen Rufenden vorliegen. Vergleiche
der Ausführung eines einzelnen Rufenden an zwei aufeinanderfolgenden Abenden
zeigen völlige Übereinstimmung bezüglich des gerufenen Textes und Tonfalls, was
aber die Möglichkeit einer langzeitlichen Veränderung nicht ausschließt.

Äußerst selten bekommt ein Älpler zur Alpzeit den Betruf in der Rufweise
eines anderen zu Gehör, und auch wenn einige im Winter in der selben

Ortschaft wohnen, wird kaum die Gelegenheit gesucht, die eigene
Rufweise mit jener der anderen zu vergleichen: in der alpleeren Zeit wird
der Betruf weder gerufen noch ist er, da als Gebet verstanden, Gegenstand

irgendwelcher Diskussionen.
Auf der Grundlage der umrissenen mündlichen Tradierung können die
meisten Textvarianten erklärt werden. Viele kleine Unterschiede finden
sich in formelhaft verwendeten Attributen der Heiligennamen :

5 Im Rahmen der Arbeitsgemeinschaft Betruf am Musikwissenschaftlichen Institut
der Universität Basel und vom Verfasser gesammelte Tonaufnahmen.
6 P. Pirmin Willi (Flrsg.), Betruftafel, Mels i960.
7 Augustin Falk, Lehren und Gebete für Sennen und Hirten, ('1897) 1923, 56L
8 Siehe Siegfried Eggimann et alii, Notizen zum neuen Alpstein-Betruf, in:
Schweizer Volkskunde 68 (1978), 41-44.

90



1 x der lieb
2 x der lieb

9 x unser lieb
2 x unser lieb heilig
1 x der lieb heilig

4 x der heilig
9 x der heb heilig
2 x unser lieb heilig
In den beiden Beispielen sind die dialektalen Unterschiede durch Angleichung an das
Schriftdeutsche ausgeschaltet: es zeigt sich, wie variabel diese «Namensformeln»
sind, erweist sich aber statistisch, daß es offenbar bevorzugte Formulierungen gibt.
Daß solche Formeln eher nach einem Versatzstück-Prinzip als nach Regeln grammatikalischer

Ökonomie gestaltet sind, deutet die Verkettung «heilig - Sankt» an, die
für den Rufenden keinen Pleonasmus darstellen kann, da «Sankt» für ihn Bestandteil

des nachfolgenden Heiligennamens ist. Darauf, daß die rhythmische und
lautliche Gestaltung einer solchen Formel mnemotechnisch von Bedeutung ist, weist der
Einzelfall des Rufenden hin, der die Formel der Heiligennamen mechanisch auch
für die Anrufung von Christus («Sankt» anstatt «Herr») verwendet: nachdem er
lange den Betruf nicht mehr gerufen hatte, war er hier unsicher.

Ich möchte die Betrachtung einzelner Formen noch durch jene eines

Verses ergänzen: die synoptische Darstellung eines Doppelverses (S.

92/93) soll als Beispiel für die Variationsbreite auf dieser Ebene genügen.
Es handelt sich um den Übergangsvers von der Heiligenanrufung zur
Tieraufzählung (siehe Transkription), der die charakteristischen Varianten

des ganzen Betrufs aufweist: «allä wildä diärä» (allen wilden Tieren)
der zweiten Vershälfte - nur im Taminatal gerufen - stellt eindeutig eine

talschaftsgebundene Rufweise dar.

Ein Älpler (15.), der eine familiäre Ruftradition weiterführt, sich aber nicht scheut,
den Text modernen Ansprüchen anzupassen, aktualisiert die im Betruf angesprochene
Bedrohung durch die ausgestorbenen «wilden Tiere», indem er sie durch «wält»
(Welt) ersetzt: «Ha no gfundä - das nützt jo nüt, nämis iäzrüefä, wo überhaupt nit
eksischtiärt. » (Ich fand, es nützt doch nichts, etwas [in die Alp] hineinzurufen, was
es gar nicht gibt).
Daß die im Mittleren Bezirk vorherrschende Variante «dem bër sy gang» auch im
Taminatal gehört werden kann (to.), hat höchstwahrscheinlich mit der gedruckten
Vorlage zu tun, auf die der betreffende 19jährige Vättner Hirt sich stützte. Der Rufende
der ältesten Aufnahme (11.) versucht, beide Rufweisen unter einen Hut zu bringen:
«allä wildä diärä / wolauch / dem bëren». Vielleicht sind die nicht bekannten und kaum
rekonstruierbaren Aufnahmeumstände für dieses Kumulieren verantwortlich

Es fällt auf, wie verschieden das «bschlüs wol uf/zu» ausgeführt wird. Hier wie in
anderen Versen werden unklare Textstellen besonders uneinheitlich gerufen, weil
jeder Rufende eine eigene Lösung sucht, die in Festhalten am Unverstandenen und
Unverständlichen, Angleichen und Umdeuten, Ersetzen oder einfach Weglassen
bestehen kann. Der vorliegende Vers zeigt zudem stellvertretend für andere Verse
das Schwanken zwischen mundartlichem und dem Schriftdeutschen angeglichenem
Rufen.

Ich habe den Eindruck gewonnen, daß den Betruf «rufen» heißt, ihn
«bearbeiten». Jeder Rufende versucht, den Text in ein seinem Temperament

entsprechendes Gleichgewicht zwischen Hergebrachtem und
Aktualität zu bringen. Sehr deutlich wird dies gerade in den Versen, die

Herr Jesus Christ

Sankt Jesus Christ

Sankt Jöri

91



1. 1978 w San99 Pheter nimm den Schlüsse 1 wol in de ine rechte hant

2 1977 WN Sanggt Be ïter nimm den Schlüssel wol in de ine rechte h an

3 1978 w« Sanggt Be Iter nimm dy Schlüsse1 wol in dy rachti hant

4 1978 Wn San99 Be i ter nimm den schlüssel wol in dyni rachti
i

han

5 1978 w4/ San" Belter n imm ' n Schlüssel in dy rächte
i

han

6. 1961 s? Sam' Be'iter n i mm den Schlüsse1 wol in dyni rächti hant

7 1956 s? Sanggt Beter nimm dy schlüssel wol in dyni rächti hant

8. 1977 s San9 Pheïter nimm den Schlüsse1 in de ine rechte hant

9. 1979 T San99 Bheter n imm deine Schlüsse1 in de ine rechte han

10. 1979 T Sanggt Pheter n imm den Schlüsse1 wol in de ine rechte hant

11. 1938. T? Heiliger gsan3 Pheter nimm den schlüssel wol in de ine rechte han

12. 1957 T Dr heilig sam' Belter nimm*" den Schlüsse1 uf mit jseiner rechte han

13. 1979 T Heiliger sam' Pheter nimm wol den Schlüsse 1 in de ine rechte han

14. 1979 T Heiliger san1 Pheter nimm den Schlüsse 1 in de ine rechte han

15. 1979 T Heiliger sam' Beter nimm dr schlüssel in dy rächte hani

Synoptische Darstellung eines Ausschnitts aus dem Sarganserländer Betruf in der
Ausführung von 15 Rufenden nach Aufnahmen der Jahre 1938 bis 1979 aus dem
Raum des Seeztals (T), des Weißtannentals (W) und des Taminatals (T).
Die beiden Pfeile bezeichnen eine gesicherte mündliche Tradierung 2.-). : von einem

dem oben ausschnittweise besprochenen folgen : in der Aufzählung der zu
bannenden gefährlichen Tiere und Elemente und im bekannt-umstrittenen

«Judenvers».
Im «Tiervers» herrscht unter den Rufenden eine außerordentliche Un-
einheitlichkeit bezüglich Reihenfolge und Zahl der aufzuzählenden Tiere.
Bär, Wolf, Luchs, Rapp, Wurm und Stein stellen, üblicherweise in dieser

Reihenfolge, das Tierrepertoire der meisten Rufenden dar. In den schriftlichen

Aufzeichnungen besonders des letzten Jahrhunderts befinden sie

sich in Gesellschaft von Fux, Geier, Greif, Drachen, Kröte und Fels, die

zum Teil auf Mißverständnisse oder auf die Phantasie der Aufzeichnenden
zurückgehen dürften.

«D'r Flug d'm Greif» erscheint erstmals 1909 in einer Aufzeichnung9, die zwar
weitgehend mit jener von Senn 1867 übereinstimmt, deren vereinzelte orthographische
Besonderheiten aber durchaus auf einen gehörten Betruf zurückweisen können. An
dieser Erwähnung des Greifen fällt auf, daß die Reihenfolge von Tiername und
Attribut verkehrt ist : in Entsprechung zu den übrigen müßte es « dem Greif der
(den) Flug» lauten. Nur in zwei der 15 aktuellen gerufenen Fassungen ist der Greif
enthalten und lautet eigenartigerweise «dem pflüg den gräif». Der Vorgänger und
«Lehrer» des einen dieser beiden Rufenden (s. Aufstellung 2.-}.) nennt den Greif
in seinem Betruf aber nicht, so daß ich annehmen muß, der junge Senn habe eine
schriftliche Vorlage konsultiert - der Kunstdruck von i960 enthält tatsächlich «der
Flug dem Greif» - oder sei unter irgendwelchen Umständen mit der Ruftradition
des andern in Kontakt gekommen. Letzteres würde die Übereinstimmung in der
Veränderung von «der Flug» in «dem Pflug» erklären.

Die vom Vers «Bhüets Gott daß solchi diärli möged wäder chretzä no
bysä, grad so wenig as di faltschä judä üsrä liäbä Härrgott bschysä» aus-

9 Unter der gewöhnlichen Bezeichnung «Maiensässer Alpsegen» abgedruckt bei
Otto Stoll, Zur Kenntnis des Zauberglaubens, der Volksmagie und Volksmedizin
in der Schweiz, in: Jahresbericht der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft
Zürich 1908-1909, 119 f.

92



Um' bschlüs dem bëren seinen gang
Und schlüs dem bëren seinen gang
Ung gschlüs wol im bärä synä gang
Und bschlüs wol üf dem bär syn gang
Um* bschlüs dem bär syn gang
Um' bschlüs wol üf dem bärä synä gang

Bschlüs wol üf dem bëren seinen gang
Und schlys wol zu dem bëren seinen gang

Bschlüs •wol üf dem bër sy gang
Und bschliäs a 1 lä wildä diär ä wol auch dem beren seinen gang

Bschlüs a llä w ildä diär ä ir ä böüs ä gang

Bschliäs a llä wildä diär ä ir ä bös ä gang
Und schliäs a llä wildä diär ä dä bösä gang
Und schliäs allerä wält yrä böüsä gangg

alten Älpler zu seinem jungen (*1956) Nachfolger, 4-f.: vom Vater (*1944) zu
seinem Sohn (*1968). Nicht aufgeführt ist ein Versprecher, der dem etwas ungeübten
Älpler 9 unterlaufen ist: er begann mit «Bhüät».

gelöste Unruhe zeigt, wie auch Gruppen völlig außerhalb der den Brauch

tragenden Bevölkerung Einfluß auf den Betruf auszuüben versuchten.
Schon Szadrowsky muß 1896 dieser Vers gestört haben, da er ihn durch

engen Schriftsatz zurücktreten zu lassen versuchte. Bis in die jüngste
Zeit gaben aber die meisten schriftlichen Aufzeichnungen (auch die von
Klerikern verfaßten) diesen Vers vollständig wieder - gelegentlich mit
einem entschuldigenden Hinweis auf die Ursachen des Judenhasses im
Mittelalter.

In einem im August 1965 im Volksrecht erschienenen und im Landboten zustimmend
kommentierten Artikel wurde dieses Verses wegen der Sarganserländer Betruf (und
wer damit der Pflege einer antisemitischen Haltung bezichtigt und die Gefahr eines

Abgleitens dieses Brauchs in «Gotteslästerungen» ausgemalt. Im Nebelspalter wurde
diese Diskussion unter Verweis auf volkstümliche antijüdische Redensarten
weitergeführt, während bereits der Rabbiner der israelitischen Gemeinde St. Gallen das

Thema im Israelitischen Wochenblatt aufgegriffen und sich mit dem Bischof der Diözese

St. Gallen in Verbindung gesetzt hatte, um durch bischöfliches Eingreifen
Abhilfe schaffen zu lassen.

In der bischöflichen Kanzlei schien man diesen Passus des Betrufs nicht gekannt zu
haben und bemühte sich zur Genugtuung der Betroffenen, für den Brauch
geradezustehen und Einflußnahme zu versuchen: «Der Herr Dekan versichert, daß er für
die Ausmerzung des beanstandeten Textes im Alpsegen besorgt sein werde. Wir gehen
mit Ihnen einig, daß wir alles vermeiden sollen, was andere beleidigen könnte.
Der Text dürfte aus ferner Vergangenheit stammen. Dabei wird oft manches
gedankenlos mitgenommen, mit dem man heute geistig nicht mehr mitgeht. Wir
bedauern die beanstandete Formulierung.»10

Im Taminatal lassen alle Rufenden, die ich angetroffen habe, diesen Vers
heute aus, was auf die bischöfliche Ermahnung zurückgehen mag.

10 H. R. Hilty, Alpsegen ohne Heiligenschein, in: Volksrecht 68 (148), 1965 ; Anon.,
Antisemitismus im Alpsegen, in: Der Landbote 12. August 1965; Anon., Nur
Gedankenlosigkeit?, in Nebelspalter 29. September 1965, 21; Lothar Rothschild,
Zur Korrektur eines Alpsegens, in: Israelitisches Wochenblatt 56 (41), 1965, 27.

93



Die Älpler selbst wissen oft nicht genau, seit wann und warum sie diesen

ihnen durchaus bekannten Vers weglassen: «Das rüäft mä scho lang
nümm, das hinds äifach usiglùù. I wäis nit, isch do glaubi emol öppis
gsii, as das nümmä hind wellä driiha...» (Das ruft man schon lange nicht
mehr, das haben sie einfach ausgelassen. Ich weiß nicht, ich glaube, da war
einmal etwas, daß sie das nicht mehr drinhaben wollten...) Zwar scheint
noch eine Auffassung vom «richtigen», vollständigen Betruf zu bestehen

- «dëi wo alls machäd wiäs müäßt sy» (die, welche alles machen

[rufen] wie es ein müßte) -, die aber offenbar den Willen zur Veränderung
nicht aufwiegen kann. Im Weißtannental ist die Tradition zäher, oder die

Älpler lassen sich von der Kirche nichts vorschreiben, denn der inkriminierte

Vers ist dort allenthalben zu hören; allerdings ersetzen einige
Rufende die «faltschä judä» heute spontan durch «faltschä mintschä»
(falsche Menschen).

Der «Judenvers» schließt und verstärkt die apotropäische Aufzählung der Tiere,
welche die zur Nachtzeit der Alp drohenden Gefahren bildhaft darstellen. Eine mögliche

Interpretation wäre: so wie die Juden in der Heilsgeschichte vergeblich den
« Herrgott» zu hintergehen und zu beseitigen versucht hätten,genau so soll das «Kratzen

und Beißen» dieser Tiere der Alp keinen Schaden zufügen können. Diese Art,
einen Wunsch nach Verhütung einer unmittelbaren Gefahrensituation mit einer
biblisch-legendären Gegebenheit (z.B. einer heilsgeschichtlichen Gefahrensituation)
in Analogie zu setzen, um ihm damit eine besondere Wirksamkeit zu sichern, ist in
ähnlicher Weise auch in anderen Segens- oder Beschwörungssprüchen anzutreffen.
« So wenig as » verbindet Jetztzeit und Heilszeit und zeugt von einer Art von Wunsch-
verstärkungs-Denken.
Wie weit über diesen Aspekt hinaus ein historischer antijüdischer Affekt die - mit
«bschysä» zugegebenermaßen deftige - Formulierung dieses Verses Zustandekommen

ließ, kann ich angesichts des Dunkels um die Geschichte des Betrufs und wegen
ungenügender Kenntnisse der historischen Stellung der Juden in der Ostschweiz
nicht beurteilen.

Bis hierher habe ich den Sarganserländer Betruf vor allem in seiner
textlichen Gestaltung beschrieben, da sich im Text das einer mündlichen
Tradierung Eigene am klarsten fassen läßt. Bedeutend schwieriger ist
eine Darstellung desselben anhand der sehr freien Rufmelodik - wenn
auch der Terminus «Melodik» bereits mehr erwarten läßt, als man darf.

(Da ich über diese nicht die wünschbare Übersicht besitze, kann ich hier
nicht weiter darauf eingehen.) Die Freiheit in der Art und Weise des

Rufens erstreckt sich auch auf die Umstände des Rufens : kaum eine äußere

Form und materielle Ausrüstung belasten heute die Ausführung dieses

Betrufs. Ort und Richtung des Rufens werden vom einzelnen Älpler
bestimmt: üblicherweise stellt er sich zum Alpkreuz und ruft in die ihm
akustisch am interessantesten erscheinende Richtung, die auch bergwärts
sein kann. Einige pflegen stets Hut und Stock bei sich zu haben, ohne
darin eine besondere Bedeutung sehen zu können, wenn sie sagen, «y
nümmen aa, das wird eïbig äsou gsy sy», «äs muess än ageborni Sach

sy» oder «damit y nit grad äso blöd dostoo». (Ich nehme an, das war
schon immer so. Das muß angeboren sein. Damit ich nicht so blöd
[verlegen] dastehe.) Ältere Älpler machen während des Rufens Kreüzzeichen
in die Luft oder schließen dem Rufen ein stilles Gebet an, dem später in

94



der Hütte noch ein gemeinsames Gebet folgen kann - meist Vaterunser,
«Gegrüsäischt» (Ave Maria) und Glaubensbekenntnis.
Die Autoren, die in den letzten hundert Jahren den Sarganser Betruf
erwähnen, idealisieren ihn oder sagen sein baldiges Aussterben voraus.
Beides trifft die Tatsachen nicht. Die Schlichtheit der äußeren Formen
des Rufens und die Tatsache, daß viele Rufende den Betruf als ihre
persönliche Angelegenheit betrachten, in der sie sich selber Publikum genug
sind, lassen eine patriotische Idealisierung sehr verfehlt erscheinen.

Solange es Älpler gibt, die eine solche persönliche Beziehung zum Betruf
haben, wird er nicht aussterben. Einzelne sind zwar skeptisch, was die

Zukunft des Betrufs betrifft: «Das rüefa gööt ganz uus, langsam. Sëb

chas villicht solang diä itschä sin heibä.» (Das Rufen stirbt langsam aus.
Es kann sich vielleicht noch halten, solange die jetzigen [Älpler] tätig
sind.) Es gibt aber junge Sennen und Hirten - darunter solche, die nicht
aus dem Sarganserland selbst stammen -, welche den Betruf als «etwas,
was einfach zur Alp gehört», weiterpflegen.

Wenn mir einer sagte, er rufe den Betruf allerdings nicht «aus Überzeugung», so
wollte er damit vermutlich sicher gehen, daß ich ihn nicht für «streng gläubig»
und am Ende unkritisch halte. Daß bei den meisten ein unmittelbarer subjektiver
Gewinn vor allfälliger Konfessionstreue11 für den Fortbestand des Betrufs ausschlaggebend

ist, zeigt die Aussage eines Älplers, der mir in keiner Weise orthodox erschien :

«Bisch äifach sälber irgendwie befridiget wennd hättet hësch. Du wäisch ja nit
wiä wyt asses nützt, aber bisch äifach befridiget...» (Man ist einfach selbst irgendwie

befriedigt, wenn man gebetet [gerufen] hat, auch wenn man nicht weiß, wie weit
es nützt.) In den Sagen des Sarganserlandes12 erscheint der Betruf oft mit Eigenschaften

eines angstlösenden «spukverscheuchenden» Rufens oder Schreiens, dessen
Wirksamkeit aber über den Augenblick hinaus auf die ganze nächtliche Tageshälfte
ausgedehnt gedacht wird. (Das Eintreten von völliger Stille wird ausdrücklich als

gefährlich bezeichnet.) Vielleicht ist es ein solcher elementarer Aspekt des Rufens,
den auch die Älpler von heute noch als eine Besonderheit des Betrufs erfahren.

Aus dem Schrifttum erhält man oft den Eindruck, der Sarganserländer
Betruf sei bekannt und sozusagen öffentliches Gut; in der «Praxis» aber
erscheint er als ein Brauch, der eher im Verborgenen gepflegt wird. Seine

in der mündlichen Tradierung begründeten Besonderheiten müssen dem

heutigen, mit den Maßstäben der Schriftlichkeit messenden Menschen
oft unverständlich sein. Die Älpler, die ihn rufen, sind vom Denken in
Kategorien der Schriftlichkeit nicht unberührt, gerade wenn sie von dem

Betruf sprechen; im Ausüben sind sie aber ganz einer mündlichen Tradition

verpflichtet, in der Lernen und Erleben zusammenfallen und aus

der sie ihren persönlichen Betruf haben.

11 Daß, wie J.J. Sciiiesser (Eine Sectionsfahrt auf den Piz Sol, in: Jahrbuch des
SAC 24, 1888-1889, 48) berichtet, im Calfeisental auch ein protestantischer Älpler
den Betruf gerufen habe, hat vielleicht eine ähnliche Begründung. Aus andern Regionen

ist bekannt, daß zu viel - gut gemeinter - klerikaler Eifer und Getriebe um einen
Betruf bei den Älplern unwillige Reaktionen ausgelöst hat.
12 Vgl. dazu die vorbildliche Ausgabe von Alois Senti, Sagen aus dem Sarganscrland.
Basel 1974 (Schriften der SGV, Band 56).

95


	Der Betruf des Sarganserlandes : Aspekte mündlicher Tradierung

