
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 71 (1981)

Artikel: Fasnächtliches Brauchtum im Zugerland

Autor: Röllin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Werner Röllin

Fasnächtliches Brauchtum im Zugerland

Am Fasnachtsmontag treiben in der Stadt Zug bekannte Narrengestalten
Mummenschanz: «Greth Schell» und ihre Begleiter, die sechs «Löli».
Die Herkunft dieser Plätzlinarren wurzelt in einem vitalen Fasnachtsleben
der Vergangenheit. Seit dem 16. Jahrhundert führte der sog. «Große,
Allmächtige und Unüberwindliche Rath von Zug» (1699 «hochweiser
und unüberwindlicher Rath zu Zug») bis zur Französischen Revolution
das fasnächtliche Szepter in der Stadt, und zwar mit von Trommeln
begleitetem Umzug im die Brunnen und Narrentreiben. Das älteste

Mitgliederverzeichnis datiert von 1586, die ersten ausführlichen Satzungen
finden sich im Protokollbuch vom Jahre 1608. Als Schreiber der
aristokratisch orientierten Gesellschaft führte Adam Zumbach im Jahre 1644
den Ursprung des «Großen Rats» anhand der örtlichen Tradition auf den
tumultuarischen Saupannerzug der «Bande vom tollen Leben» von 1477
zurück, zumal sich die Sau-Fahne dieses Zuges in Zuger Besitz befand.
Dieser historisierende Legitimationsversuch ist eine Konjektur, er
verweist aber durchaus auf tatsächliche Heische- und Rügebräuche der Vorzeit.

Im Jahre 1523 erzwangen Zuger Jugendliche bei einem Rügebesuch
vom Frauenkloster Frauenthal den jährlichen Tribut zur Fasnachtszeit.
Bis ins 18. Jahrhundert führte der «Große Rat» am «Schmutzigen
Donnerstag» einen Gottesdienst, ein Festessen, Tanz und Maskenspiele
durch, wobei bis 1775 das «Saupanner» von 1477 in der Öffentlichkeit
mitgetragen wurde1. Struktur und Funktion der Zuger Gesellschaft,
aber auch der historische Untergrund und urbane Hintergrund verraten
starke Gemeinsamkeiten mit ähnlichen jugendlichen Institutionen in
Stans und Rapperswil2. Alle drei Institutionen verloren nach 1798 ihre
gesellschaftliche Sonderstellung, weil sich nach der Französischen
Revolution die politischen und sozioökonomischen Verhältnisse veränderten.

1 Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz 1915, Heft 24, ijiff.;
Eduard Hoffmann-Krayer, Die Fastnachtsgebräuche in der Schweiz, in: Schweizerisches

Archiv für Volkskunde (SAVk) 1 (1897), 47-57, 126-142, 177-194, 257-283
(abgedruckt in: Kleine Schriften zur Volkskunde, Basel 1946, 24-94), besonders
264/65 ; Hans Koch, Der Große, Allmächtige und unüberwindliche Rath von Zug,
in: Zuger Neujahrsblatt 1962, 3-24; Schweizerisches Idiotikon IV, 650 unter Fas-
Nacht; Zuger Volksblatt (ZV), Sonntagsbeilage Nr. 24 vom 25. Februar 1922: Der
«Große Rat» soll bis ins 14. Jahrhundert zurückreichen.
2 C. Helbling, Die Knabenschaften in Rapperswil, in: SAVk 21 (19x7), 121-135,
bes. 123 : «Lobliche Zunft der ehrendten Gesellschaft des unüberwindlichen Gewalts
der Sauwleuthen», 1578 «Rechenbuoch zur Su»; Hans von Matt, Die Frauen im
Unüberwindlichen Großen Rat von Stans, in: SAVk 44 (1947), 1-34; Zuger Kalender
1981, 75f.: «Großmechtige, Hochfürtreffliche, Wollwysen, Unüberwindliche Große
Rath Zu Stans».

54



In Zug existierte damals auch ein Narrengericht, eine parodistische,
fasnächtliche Nachäffung des ordentlichen Gerichtes, wobei ein «urren-
antlitz», eine Maske, als Strafinstrument zur Verspottung eitler, häßlicher
Leute zu Diensten stand3. Von den fasnächtlichen Aktivitäten hat nur
das seit dem 15. Jahrhundert im Freien aufgeführte Theater die
Revolutionswirren vollumfänglich überlebt. Zum Theater zur Fasnachtszeit

gesellte sich in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts wahrscheinlich
unter starkem urbanem Einfluß von Luzern her das Maskenballwesen,
organisiert für vornehme Maskenliebhabergesellschaften. Leute «nicht
unabhängigen Standes» hatten noch 1838 keinen Zutritt4. Für Knechte
und Landarbeiter organisierte man einen «Knechten-Ball», was auf eine

ausgeprägte soziale Schichtung im damaligen Fasnachtsleben hinweist5.
Komödien, Bälle, Tanzbelustigungen und Maskentreiben prägten das

Stadtzuger Fasnachtsbild um die Mitte des letzten Jahrhunderts6. Nur
Maskierte erhielten beim Maskenball Zutritt, die «schönste Maske»
erhielt im Jahre 1857 Fr. 3.-, die «wüsteste» Fr. 2.- als Maskenprämierungssatz7.

Die Organisation lag in den Händen der Maskenliebhabergesellschaften8.

Von den Maskengestalten «Greth Schell» und den «Löli» ist in jener
Zeit in den Zeitungsinseraten noch nichts zu vernehmen, höchstens
«Dominos-Kleider» galten den vornehmen Tanzgesellschaften um 1851
als standeskonform. Noch 1867 waren «gratiöse Chignon und Krinoline
tragende Damen» und Pflughalter beim Fasnachtsumzug der «löblichen
Schreiner-, Drechsler- und älteren Küfer-Zunft» die «charakteristischen

Figuren» des Zuger Fasnachtslebens9. Möglicherweise aber sind hinter
den «bewaffneten Masken», die laut Zeitungsinserat von 1838 bei der
Saaltüre vom Maskenball wegzuweisen waren, bereits die Plätzlinarren
«Greth Schell» und die «Löli» zu erkennen10, zumal diese

Narrengestalten gemäß ihrer erstmaligen Präsentation in Wort und Bild im
«Zuger Kalender» von 1875 mit Attributen zum Dreinschlagen
ausgestattet waren: die «Greth Schell» mit einer Peitsche, die «Löli» mit
Schweinsblasen (« Saublattere»)1

3 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens (HDA) V, 1779 und 1820 (Artikel
«Maske» von Karl Meuli).
4 ZV i6., 19. und 23. März 1864: Theater im Freien vor dem sog. Zollhaus auf dem
Ochsenplatz auf offener Bühne, seit 1782 im Saal der «Metzg» bis 1841, seit 1842 im
neuen Theater. 1808 Gründung einer Theatergesellschaft; Der freie Schweizer 9.
Februar 1838; ZV Sonntagsbeilage Nr. 24 vom 25. Februar 1922.
5 Neue Zuger Zeitung (NZuZ) 22. Februar 1862.
6 NZuZ 4. Februar 1860.
7 Der freie Schweizer 5. Februar 1836 («Gastmähler und Bälle»), 7. Februar 1840,
22. Januar und 12. Februar 1841, 14. Januar und 4. Februar 1842 («ohne Masken»
kein Zutritt); NZuZ 21. Februar 1857.
8 Der freie Schweizer 12. Februar 1836.
9 NZuZ 25. Januar 1851, 23. Februar und 2. März 1867: «Das Komite» des
«humoristischen Fasnachtzuges» unter dem Motto «Der Wechsel der Moden»; Das Wochenblatt

von Uri 22. Februar 1846: Maskenverbot in Zug (vgl. auch: NZuZ 21. November

1846).
10 Der freie Schweizer 9. Februar 1838.
11 Zuger Kalender 1875, mit Abbildung.

55



« Greth Schell » und die «Löli »

Für den Zuger Historiker Paul Anton Wickart, Autor des Beitrages
«Greth Schell, Seniorin der Stadtgemeinde Zug» im «Zuger Kalender»

von 1875, stammte die «Faschingsfigur» aus «alten, uralten Zeiten»,
wobei Name und Narrengestalt bezüglich Herkunft nicht identisch
seien. Nach Aussagen des im Jahre 1875 94jährigen Seniors der Zuger
Bürgerschaft wäre «Greth Schell» als Narrenfigur schon immer da gewesen.

In seiner mythologisierenden Optik - man beachte das Jahr 1875

als Herausgabetermin von Mannhardts «Wald- und Feldkulte» - setzte

Wickart die Namensherkunft von «Greth Schell» in Beziehung zu historisch

nachweisbaren Personen desselben Geschlechtes12, nämlich zu:
a) Jakobea, geboren 1687 als Tochter eines Metzgers Schell, zweimal

verheiratet, des Namens wegen nach Wickart jedoch nicht näher mit
«Greth Schell» in Beziehung zu bringen;

b) Margaritha Schell, einer Lehrerin, die 1717, 1719 (16. September) und

1722 (30. Oktober) wegen Unterrichtung von Knaben in einer
Mädchenklasse ihrer Privatschule den Behörden Anlaß zu Klage und Rüge
gab. Der Ruf der argen Unordnung in ihrer Schule habe sie zur Spottfigur

werden lassen. Als Todesdatum zweier verschiedener Margaritha
Schell im Zuger Todesregister nennt Wickart: den 5. März 1737 ohne

Altersangabe und den 20. September 1740 für eine 68jährige. Nach

Angaben Wickarts hätten die Leute schon im 18. Jahrhundert beim
Erscheinen der zur Narrengestalt gewordenen Spottfigur, die um 1875

bei ihren fasnächtlichen Auftritten von einer lärmenden Kinderschar
begleitet war, ausgerufen : « Siehe, da geht's zu wie in der Schule der
Greth Schell» oder «das ist Greth Schells Schule»13.

Die historisch nachweisbare Margaritha Schell mit Todesdatum 1740, die
wahrscheinlich mit der Lehrerin von 1717-22 identisch ist, lebte im ledigen

Stande. Die seit 1875 gesicherte Narrengestalt «Greth Schell» war
jedoch nach der Volksmeinung verheiratet und hatte als altes, buckeliges
Eheweib ihren nicht gerade trinkfesten Mann, der im Wirtshaus zu viel
Schnaps, Most oder Bier erwischte, zu vorgerückter Stunde auf dem
Rücken nach Hause zu tragen. Diese Volksmeinung gilt in Zug nach wie
vor. Die Diskrepanz im zivilen Status zwischen historischer Person und
Narrendarstellung veranlaßte E. Hoffmann-Krayer, die Zuger Fasnachtsfigur

bezüglich Entstehungszeit vor das beginnende 18. Jahrhundert
einzuordnen14, weil die Frau mit dem Mann im Rückenkorb als Sagenfigur
auch anderwärts vorkomme.

12 Schwyzerischer Geschichtskalender 1934, 33 : 19. Mai 1519 Kaspat Schell in Zug;
Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz 1913, 155: 18. September
1686 Karl Schell von Zug.
13 Zuger Kalender 1875; Hoffmann-Krayer (wie Anm. 1) 191/92: Geburtsdatum
1672; Zuger Kalender 1951, 66-70: eine Greth Schell erhielt zwischen 1727 und 1736
Holz und Kernen vom Zuger Rat, ferner als Stadt-Unikum Geld aus dem Siechenhaus

(Angabe von Hans Koch).
14 Hoffmann-Krayer (wie Anm. 1), 191 je/2; Walter Baumann, Folklore Schweiz,
Zürich 1979, 12/13.

56



Die Narrenfigur der Frau als Zwittergestalt mit einem männlichen und
einem weiblichen Teil ist tatsächlich vielerorts bekannt, z.B. :

1. in Bischofshofen (Österreich), möglicherweise schon aus der Zeit vor
i7ooI,;;

2. in Garmisch (Bayern) als Faschingsfigur: der in einem Korb sitzende
Mann wird von einer alten Hexe getragen16;

3. in Imst (Tirol)17;
4. in Oberdrum bei Oberlienz (Tirol) : als «Mangele» mit acht Personen

Begleitung beim Perchtenlaufen18;
5. im spanischen Baskenland19;
6. in Bolligen (Bern) als Osterumzugs-Figur («Berner Hinkender Bote»

1820 ; Jahrbuch der Schweiz, geschichtsforschenden Gesellschaft XIX,
4°)20;

7. in Meiringen (Bern) beim «Ubersitz» am 30. Dezember21;
8. in Ehingen (BRD) als «Krettaweib»22.
Demnach ist «Greth Schell» als «spezifische Zuger Fasnachtsfigur»
bezüglich Zurückführung auf eine historische Person zu relativieren23.
Vielmehr drängt sich die Vermutung auf, der Name «Schell» sei auf die
Schellen ihres Gerölls zurückzuführen, «Greth» dagegen auf eine in der
Innerschweiz bekannte Sagenfigur. Ansätze dazu bieten die 1862 von
Alois Lütolf zitierten Greth-Sagen aus dem Vierwaldstätterraume :

I. Die Sage von der «Schneidergret» aus Ursern und der «Nidelgret»
aus Andermatt.

II. Die Sage «Die lange Gret» aus dem Luzerner Hinterland. Im Amt
Willisau wurde vor 1862 an den Fasnachtstagen, besonders am
Hirsmontag nach der alten Fasnacht, ein «noch viel längeres Bild» als

ausgestopfte Puppe, die «lange Gret» genannt, von einem vermummten,

langen Burschen herumgetragen und anschließend verbrannt.
«Greatli» als Ruf- und Neckname für Masken kannte man auch im
Vorarlberg24.

15 Federica de Cesco, Schweizer Feste und Bräuche, Bern 1977, 98; dieselbe, Die
hundert schönsten Volksfeste. Viva Europa, Zürich 1980, 16.
16 Günther Kapfi-iammer, Brauchtum in den Alpenländern, München 1977, 65/66.
17 Baumann (wie Anm. 14), 12.
18 Zuger Kalender 1875.
19 Herbert Schwedt, Vortrag «Europäisches Maskenwesen» am 28. April 1979
in Dürrheim (BRD).
20 Hoffmann-Krayer (wie Anm. 1), 192.
21 Baumann (wie Anm. 14), 305 und Abb. 251; De Cesco (wie Anm. 15), 12 und 20;
Hans Mätzener, Trychlen und Ubersitz in Meiringen, in: Das Jahr der Schweiz in
Fest und Brauch, hrsg. von Rolf Thalmann, Zürich 1981, 42/43.
22 Wilhelm Kutter, Schwäbisch-alemannische Fasnacht, Kiinzelsau 1976, 150.
23 Zuger Nachrichten 10. Februar 1894.
24 Zuger Kalender 1951, 66ff.; Hoffmann-Krayer (wie Anm. 1), 189-191;
Schweizerisches Idiotikon II (1885), 824 unter Gret; Alois Lütolf, Sagen, Bräuche und
Legenden aus den fünf Orten Luzern, Uri, Schwyz, Unterwaiden und Zug, Luzern
1862, 199-201, 210, 496; E. Hoffmann-Krayer, Feste und Bräuche des Schweizervolkes,

Neubearbeitung durch Paul Geiger, Zürich 1940, 117; Karl Ilg, Landesund

Volkskunde. Geschichte, Wirtschaft und Kunst Vorarlbergs, Innsbruck 1961,
Bd. 3, 200f.

57



Erste bekannte Abbildung der Greth Schell (Zuger Kalender für das Jahr 1875)

An der im «Zuger Kalender» 1875 erstmals bildlich faßbaren Narrengestalt

sind Oberteil und Kopf der Frau tatsächlich eine Puppe im
Frauenkostüm, während der Oberkörper des Mannes als Narr mit Wams

aus runden Tuchstückchen (Plätzlinarr) dargestellt wird, mit Narren- oder
Schellenkappe samt zwei Hörnern als Kopfbedeckung und einer Peitsche

in der linken Hand. Der ganze männliche Oberteil ruht scheinbar in einem
bodenlosen Trag- oder Rückenkorb. Die Zentralfigur ist nach der 1875

erDarstellung von zwei «Löli» (Narren im Plätzligewand) begleitet, die
eine «Saublatter» in der rechten Hand schwingen. Die Kinder hatten der

Narrengruppierung «Narree» zu rufen25.

In den 1880er Jahren schien die Narrengruppe auf dem Aussterbeetat

zu sein. Da nahm sich ihrer die Schreiner-, Drechsler- und Küferzunft
an, die schon 1867 und 1870 als Organisator von Fasnachtsumzügen
aufgetreten war. Als neuer Brauchträger kaufte die Zunft im Jahre 1887
die noch vorhandenen abgenutzten Kostüme und Kupferblechmasken
auf. Die wegen der winterlichen Kälte als unangenehm empfundenen
Blechmasken wurden im gleichen Jahr durch geschnitzte, bemalte
Holzlarven ersetzt, die Kostümierung im Jahre 1946 erneuert. Seit dem Ende
des 19. Jahrhunderts ist das fasnächtliche Treiben der «Greth Schell»

und ihrer «Löh» ganz in die Fasnachtsaktivität der Zuger Handwerkerzunft

integriert: mit Zünfter-Gedächtnisgottesdienst in der Liebfrauenkapelle

am Güdelmontagmorgen, mit anschließendem «Hauptbot» in der
Zunftstube des Rathauskellers, mit dem «Schriiner-Möhli» im Hotel
«Rößli» zu Mittag und mit der Kinderbescherung nach 15.30 Uhr auf

25 Zuger Kalender 1875; Zuger Kalender 1937, 84!.

58



verschiedenen Plätzen der Altstadt26. Noch zu Ende des vorigen
Jahrhunderts «befreiten» «Greth Schell» und ihr Gefolge um 3 Uhr
nachmittags die Kinder aus der Schule, worauf die Jugend bei heftigem
Geschrei mit gedörrten Birn schnitzen und Nüssen beschenkt wurde, in den

späteren Jahren auch mit Orangen, Feigen, Würstchen usw. Bis 1946
sah die Stadt Zug unter den «Löli» drei besondere Narrengestalten: den
sich grob gebärdenden «Bruun», den «Un-Ehlichen» und den «Zyt-
Löli» mit einem Zifferblatt (2.30 Uhr) auf dem Rücken. Die mit Schweinsblasen

bewaffneten Lölinarren tragen heute Hose, Wams und Hörner-
Narrenkappe, alles bestückt mit ungefähr 1300 farbigen Plätzchen pro
Kostüm, dazu einen Schellengurt. In der Bedeutung von «Dummkopf»
üben sie die Funktion einer Garde und der Herolde von «Greth Schell»

aus. Der ehemalige Wechselruf «Buobe, wend'r Schnitz/Buobe rüefed
Narree» der «Greth Schell» mit der Kinderantwort «jo, jo, Narree» ist
(in neuerer Zeit) dem Kindergeschrei «Greth-Schellebei» gewichen.
Mit der Einweihung eines «Greth Schell »-Brunnens samt Bronzeplastik
am 19. Februar 1977 demonstrierte die Zuger Handwerkerzunft ihre
exklusive BrauchträgerSchaft rund um die als alte Tradition empfundene
Stadtzuger Narrengestalt27.

Fasnacht im Ägerital
Einerseits von der Stadt Zug, andererseits vom benachbarten Land
Schwyz beeinflußt ist seit dem 19. Jahrhundert die Fasnachtslandschaft
des Ägeritales. Während die Gründung einer Theatergesellschaft in
Unterägeri anno 1849 und die Durchführung von zwei Maskenbällen im
gleichen Jahr Urbanen Einfluß verraten, weisen die regionaltypischen
Narrengestalten, die Plätzlinarren und die Tiroler, auf Schwyzer
Nachbarschaft hin, ebenso die im Jahre 1878 erstmals faßbare «Japanesische

Gesellschaft» von Unterägeri, die ein Maskenlager mit Narrenkostümen

und Rollengurten unterhielt. Im Jahre 1878 führte die noble Gesellschaft

der Japanesen einen Umzug durch, 1879 und 1882 Fasnachtsspiele im
Freien. Die Japanesengesellschaft von Unterägeri verschwand nach 1914
und wurde 1920 durch die neugegründete Fasnachtsgesellschaft «Mösler
Kompagnie» ersetzt, deren erste Großaktion im gleichen Jahr ein
Fasnachtsumzug mit Darstellung von Volksbräuchen war. Gezeigt wurden:
St. Nikiaus, Schmutzli, Christkind mit Weihnachtsbaum, Sylvester, Neujahr

und Drei Könige. Zur gleichen Zeit organisierten sich in Neuägeri
die «Litzler», die Spinnereiarbeiter, im «Legorenverein». In Oberägeri,

26 NZuZ 23. Februar 1867 und 23. Februar 1870 (Fasnachtsumzug in lebenden
Bildern unter dem Motto «Kelten»); Zuger Nachrichten, Wochenbeilage Nr. 3 vom
8. Februar 1946; Zuger Kalender 1937, 84F.; Zuger Nachrichten 15. Februar 1980.
27 Zuger Nachrichten 10. Februar 1894, 16. und 18. Februar 1977, 15. Februar 1980;
Zuger Kalender 1937, 84F.; Zuger Nachrichten, Wochenbeilage Nr. 3 vom S.Fe¬
bruar 1946; Schweiz. Idiotikon (wie Anm. 24); Albert Müller, Zuger Bräuche in
der Fastnachtszeit, in: Das Jahr der Schweiz in Fest und Brauch (wie Anm. 21),
109-1 Ii.
59



der Hochburg der «Legoren», soll die «Legoren-Gesellschaft» schon im
Jahre 1835 gegründet worden sein28. «Legoren» hießen im 19.Jahr¬
hundert im Ägerital grundsätzlich alle Maskierten, und zwar mit der

Bedeutung «schalkhafter Narr» mit schellenbesetzer Mütze/Kappe, die

man über die Ohren legte. Vorab verstand man darunter die Plätzlinarren
mit Hose, Wams und Hut, aber auch die Tiroler mit ihren weissen

Strümpfen, schwarzen Hosen, weißen Hemden, Larven und Rollengurten
samt «Buselbesen» (Riedbesen),an dem das «Legorenbrot»(Brotweggen)
zum Verteilen aufgespießt war. Den «Schellenunter» des Kartenspieles
nennt man in Oberägeri noch heute «Schelle Legöri», das Fasnachtskomitee

nennt sich «Legorenrat» mit einem Narrenvater an der Spitze.
Bis zum Zweiten Weltkrieg beteiligten sich die «Legoren» auch am

Sternsingen zwischen Weihnacht und Dreikönigen. Nach Alois Lütolf
traten zu dieser festlichen Zeit schon vor 1862 im Ägerital Sängerknaben
vor den Häusern auf, begleitet von einem Spaßmacher, dem «Legohr»,
der wie ein «Harlequin» gekleidet war und das Recht besaß, den Hausherrn

nachzuspielen und nachzuäffen. Hauptattraktion am «Güdel-
zischtig» ist seit dem 19. Jahrhundert in Oberägeri der nachmittägliche
Narrentanz. Das «Fasnachtsvergraben» am Fasnachtsdienstagabend
wurde schon vor 1897 eingestellt. Die Bedeutungssteigerung von «Le-

gor» zur Imitationsfigur Hans Kuonis von Stockach, des Hofnarren
Herzog Leopolds I., der nach chronikalischen Erwähnungen des 15.
Jahrhunderts den österreichischen Herzog vor der Schlacht am Morgarten
anno 1315 gewarnt habe, ist das Produkt einer semantischen Umdeutung
im 20. Jahrhundert. Zuvor hatte «Legor» im Ägerital ganz einfach
«Fasnachtsnarr mit großen, schellenbehängten Klappohren» bedeutet29.

Das «Krapflime-Singen » in Zug

Das Fasnachtsgeschehen zieht sich auch im katholischen Zug in die
Fastenzeit hinein, z.B. durch das «Chroopfli-meh»/«Chröpfli-meh»-
Brauchtum am Sonntag nach Aschermittwoch, am AItfasnachtsSonntagabend.

Ansatz zur Brauchentstehung waren die vielen schon zitierten
Maskenbälle in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Bürgersöhne der
Stadt Zug führten Bürgertöchter zum Maskenball, wo sie die jungen

28 NZuZ 17. Februar 1849; Zuger Nachrichten, Heimatklänge-Wochenbeilage
Nr. 3 vom 17. Januar 1945; Zuger Volksblatt 8. Februar 1882 (1879 Fasnachtsspiel
in Unterägeri im Freien mit Motto «Obsigugger») und 17. Februar 1882 (Fasnachtsspiel

«Der Weinfälscher» von der «Obsiguggergesellschaft») ; De Ägeritaler Nr. 1

vom 29. November 1978; Robert Wildhaber, Form und Verbreitung der Maske,
in: SVk 50 (i960), 4-6; Hoffmann-Krayer (wie Anm. 1), 67/68; De Cesco 1977
(wie Anm. 15), 102.
29 Zuger Volksblatt 10. Februar 1883 (zahlreiche Masken an der Fasnacht in
Oberägeri); Hoffmann/Geiger (wie Anm. 24), 92 und 118; Hoffmann-Krayer (wie
Anm. 1), 68/69; Enquête. Fragen und Antworten über Fastnacht, in: SVk 24 (1934),
69-76; Schweizerisches Idiotikon I, 415 unter Leg-Or, IV, 659 unter Wih-Nacht
(Legorenlied beim Weihnachts- und Dreikönigssingen); Zuger Kalender 1981, 77;
Baumann (wie Anm. 14), 32; HDA (wie Anm. 3), 1799; Lütolf (wie Anm. 24),
561.

60



Damen freizuhalten hatten, wofür sie als Entgelt am Altfasnachtssonntag
zum Abendessen einzuladen waren : ein Beispiel für funktionierende
Reziprozität. Schon vor dem Jahre 1860 erschienen jeweils in der «Krapflime-
Nacht» Verwandte oder gute Bekannte vor dem Hause der jungen Dame,
mit Barten, Masken, Perücken und Kostümen vermummt, sangen und
musizierten und erhielten dafür als Entgelt Krapfen («Chroopfe»), Wein
und Geld. Die Spende wurde in einem Korb am Seil bei offenem Fenster

heruntergelassen, dafür ein brennendes, gespendetes Lämpchen
hochgezogen und auf dem Fenstergesims aufgestellt, um die Kunde von
einem neuen Liebespärchen zu verbreiten. Nach dem «Zuger Kalender»

von 1896 begann der Spektakel mit Trommeln, Flöten, Klarinetten,
Geigen, Gitarren, Zithern, Maul- und Handorgeln samt Gesang als

«Katzenmusik» nach 21 Uhr, begleitet von neckischen Zurufen an die
Adresse der Anvisierten. Im Jahre 1896 empfand man in Zug den seit
«vielen Mannsgedänken» praktizierten Brauch als «nid gar lobenswärt»,
weil es dabei oft «ruuch» zugegangen sei. Wurden nicht genügend
Krapfen dargeboten, erfolgte der Zuruf «meh Chroopfli», woher der
Brauchname stammt. Nach dem Zweiten Weltkrieg mußte ein
Abkommen geschlossen werden, damit die Brauchakteure nur mehr
bekannte oder befreundete Neuverlobte oder kürzlich vermählte Ehepaare
aufsuchen durften. Hier ist deutlich eine Funktionsänderung faßbar:

Ursprünglich galt der Brauch im 19. Jahrhundert, nur lose bekannten

Maskenball-Pärchen, dem Aufstöbern eines Burschen bei seiner «Jum-
pfere», in unserem Jahrhundert dagegen schon Verlobten oder
Neuvermählten. In den 1960er Jahren war der Brauch vom Verschwinden
bedroht, weshalb er von der Trachtengruppe der Stadt reaktiviert wurde.
Anfangs der 1970er Jahre zeigten sich aus wirtschaftlichen Gründen
immer weniger Paare bereit, die brauchtragenden Gruppen des

Trachtenvereins zu empfangen: 1976 besuchten 16 Gruppen nur mehr 12

Paare, 1978 8 Gruppen deren 15. Heute haben sich die Sängergruppen
und die Brautpaare/Neuvermählten bei der Koordinationsstelle des

Trachtenvereins zu melden. Diese gibt Tips und Ratschläge und nennt
die Zahl der Besuchergruppen. Nach wie vor wTehren sich die Besuchten

gegen zu große Ausgaben. Die Trachtengruppe der Stadt Zug will
indessen die «Wahrung des alten Zuger Brauchtums» organisatorisch
absichern30.

30 Schweizerisches Idiotikon IV, 646 unter Fas-Nacht; Hoffmann-Krayer (wie
Anm. 1), 68/69; Hoffmann/Geiger (wie Anm. 24), 113; Atlas der Schweizerischen
Volkskunde, Kommentar II, 248; Der Zuger Bote 20. Februar 1864 («Krapflime-
Nacht»); Zuger Kalender 1886, 3; 1896, 6; 1937, 55; 1949, 40-42; Luzerner Neueste
Nachrichten, 5.Februar 1980; Müller (wie Anm. 27), no/m.
61


	Fasnächtliches Brauchtum im Zugerland

