
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 66 (1976)

Artikel: Tod und Totenkult in der Walsergemeinde Triesenberg FL

Autor: Bucher, Engelbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004320

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Engelbert Bucher

Tod und Totenkult
in der Walsergemeinde Triesenberg FL

Versehgarnitur im Heimatmuseum Triesenberg Photo: Josef Eberle

Über das Sterben im Triesenberger Walserhaus und das sinnvolle Brauchtum

rings um den Tod wollen wir hier nachsinnen.

i. Ausklang des Lebens

a) Bruder Tod

Wer sich zum Sterben hinlegt, ist ein von Gott Gezeichneter. Der Tod
ist Bote Gottes. Er kommt genau zu der Stunde, die Gottes Vorsehung
ihm aufgetragen hat. Dieser Glaube ist noch stark im Bewußtsein der
Walser am Triesenberg verankert. Christliche Liebe setzt alles daran, dem
daheim Sterbenden die letzte Stunde so gut als möglich zu erleichtern.
Viele sterben jedoch heute in einem Krankenhaus.
«Ist einer von euch krank? Dann rufe er die Priester der Gemeinde zu
sich ...»I Im Chorrock und mit Stola trat der Seelsorger zum Versehgang
an. Zuvor läutete der Mesmer mit einer Glocke, um den Dorfbewohnern
zu künden, daß einer von dieser Welt Abschied nehmen wolle und daß

dieser um das Gebet bitte. Die hl. Kommunion (Wegzehrung) und das hl.
Ol auf der Brust tragend, schreitet der Priester dem Sterbehaus entgegen.

1 Jak.5, 14-15-

50



Voraus begleitet ihn der Mesmer oder ein Ministrant mit brennender
Laterne und einem Glöcklein, das immer dann geläutet wird, wenn jemand
in einem LIaus oder auf der Straße sichtbar wird, der dann niederkniet und
den Segen empfängt.
Während der Seelsorger unterwegs ist, richten Frauenhände daheim
den Versehtisch her: mit Kruzifix, zwei Kerzen, Weihwasser, Watten-
büschelchen und Salz zur Reinigung der Hände. Nahe Verwandte und
Nachbarn werden herbeigerufen. BeiAnkunft des Priesters empfangen ihn

Sterbekreuz im Kerzenrodel im
Heimatmuseum in
Triesenberg

Photo: Josef F.berle

Heimatmuseum Triesenberg
Photo: Josef Eberlc

die Anwesenden, die Frauen mit brennenden Kerzen, an der Schwelle des

Hauses. Der Priester salbt dann den Kranken an den fünf Sinnen: Augen,
Ohren, Nase, Mund, Hände - ganz früher auch an den Füßen.

Auf einem Tisch die brennende Sterbekerze, gibt man dem Sterbenden
den Rosenkranz und das mit dem Sterbe-Ablaß versehene Sterbekreuzlein
in die blande. Priester und Angehörige besprengen ihn mit Weihwasser
und beten über ihn: «Wir empfehlen Dir, o Herr, die Seele deines Dieners

...» Nun mag der Tod seines Amtes walten! So war es früher.
Den letzten öffentlichen Versehgang in Triesenberg habe ich persönlich
im Juni 1942 ausgeführt. Heute geht der Priester ohne jedes äußere
Aufsehen in Schwarz zum Kranken, bringt ihm öfters die hl. Kommunion
und spendet ihm die Krankensalbung nicht mehr nur in unmittelbarer
Todesgefahr als «letzte Ölung»! Und nach dem neuen Ivrankensalbungs-

51



Ordo2, der am 18. Januar 1973 erschien und bei uns seit 1. Januar 1974
rechtsgültig ist, werden nicht mehr alle Sinnesorgane gesalbt, sondern

nur mehr die Stirn und die Hände.
Und da Triesenberg erst Ende 1768 eigene Pfarrei wurde - vorher ein-

gepfarrt in Triesen (südlicher Teil) und Schaan (nördlicher Teil) -, mußten

auch die Versehgänge von dort aus geschehen, später wohl auch

von Masescha aus. Auf jeden Fall bezog der Pfarrer von Triesen für
einen Versehgang am Berg 12 kr. und der Mesmer 8 kr.3

b) Geschlossene Augen

Es ist ein weher Augenblick, einem lieben Familienglied die Augen
zudrücken zu müssen. Altem Gebrauch gemäß beten die Angehörigen -O OOmeistens ist auch der Priester dabei - als Scheidegebet die hl. fünf Wunden,

den Glauben und «Plerr, gib ihm die ewige Ruhe und das ewige
Licht leuchte ihm». Nach dem Verscheiden öffnen die Angehörigen im
Sterbezimmer das Fenster, damit die Seele des Verstorbenen entschwinden

kann. So war es wenigstens früher, üb hier nicht eine Anlehnung
an die Idee vom «Seelenbalken»4 zu finden ist?
Aber ist er wirklich tot - Das war früher gar keine so überflüssige Frage.
Am 15. März 1844 ist im «Liber Mortuorum»5 eine Frau eingetragen,
deren Name wieder gestrichen wurde. Am Rande nebenan steht die

Erklärung dafür: «Wurde für todt gehalten und lebte wieder auf.» Ja noch
am Ende des vergangenen Jahrhunderts (1898) wurde in Triesenberg
behauptet, es sei eine Person beerdigt worden, die nur scheintot gewesen
sei. Als ein Jahr später ihr Grab geöffnet wurde, habe der Kopf nach

unten geschaut
Über Totenschau und Beerdigung wurde von der Regierung 1843 eine

Polizeiverordnung und 1861 eine Regierungsverordnung erlassen. Statt
dieser Bestimmungen wurde 1873 eine neue «Verordnung über die
Todtenbeschau und die Beerdigung der Leichen» verfügt. In § 3 heißt
es: «Ohne die oben erwähnte ärztliche Bestätigung oder die behördliche

Bestattnißbewilligung darf keine Beerdigung vorgenommen werden.»6
Das Einkleiden und Aufbahren des Dahingeschiedenen ist Ehrenamt
der Nachbarn. Stirbt jemand im Krankenhaus, wird ihm nur ein Totenhemd

angezogen. Stirbt aber jemand daheim, wird dem Verstorbenen

2 Schweiz. Kirchenzeitung Nr. 35/1973, S. 525, Nr. 36/1973, S. 544, Nr. 42/1973,
S. 649.
3 Jahrbuch des Historischen Vereins für das Fürstentum Liechtenstein (HJB) 1968,
S. 171.
4 Vgl. Altgcrmanischcr Sterbekult in Walserkolonien Graubündens, im Tessin und
Livigno. Buchdruckerei Davos AG 1975. Hohliechtausgabe Nr. 10, A. L. Schnidrig,
4133 Prattcln BL.
5 Liber Mortuorum (1769-19x5) der Pfarrei Triesenberg.
6 LIJB 1903, S. 12 und LGB1 Nr. 7, 1873; dieses Gesetz wäre einer dringenden
Neufassung bedürftig.

52



ein ganzes Kleid angezogen. Am Brusttuch wurden früher die Knöpfe
abgeschnitten, sehr wahrscheinlich deshalb, weil sie damals Mangelware
waren.
Die angezogene Leiche wurde dann im Bett auf ein Brett gelegt und mit
einem Leintuch abgedeckt. Auf einem Tischchen neben dem Totenbett
brannten geweihte Kerzen oder ein Öllicht, und ein Weihwasserbecken
stand darauf. Das Totenzimmer wurde halbdunkel gemacht. Sterbekreuz
und Rosenkranz blieben bis zum Einsargen in den gefalteten Händen
des Toten.
Ein Dorfschreiner wurde beauftragt, von der Leiche das Maß zu nehmen
und einen Totenbaum, wie die Triesenberger den Sarg nennen,
anzufertigen. Ein Sarglager gab es noch nicht. Als Maß diente dem Schreiner
ein Holderschoß. Am Vorabend der Beerdigung, oft auch erst am
Beerdigungsmorgen, wurde die Leiche vom Schreiner eingesargt. Das
verwendete Holderschoß legte er ebenfalls in den Totenbaum.
Abends versammelten sich die Verwandten und übriges Volk im Trauerhaus,

um dem Verstorbenen das Weihwasser zu spritzen und für seine

Seelenruhe den Psalter bzw. den Seelenrosenkranz zu beten. War im
Trauerhaus zu wenig Platz, so versammelten sich die Leute noch in zwei
bis drei Nachbarstuben. Da dieses Beten nicht mehr sonderlich der
Erbauung diente, wurde in Triesenberg der Seelenrosenkranz anfangs 1952
in die Pfarrkirche verlegt.
Nach dem Psaltergebet blieben aus der Verwandtschaft vier bis fünf
Personen zur Totenwache im Trauerhaus zurück, meistens bis anderntags

ca. 05.00 Uhr. Um Mitternacht machten die Frauen des Hauses der
Wachmannschaft einen Kaffee. Die letzte Nacht übten die Vergräbner7
das Amt der Totenwache aus. Bei allerlei Geschwätz und Trank kam
dann und wann die Pietät etwas zu kurz.
Die Nachricht vom Ableben eines Mitmenschen ist in der ganzen
Gemeinde sehr bald bekannt. Beim Morgengottesdienst wird jeweils der
Sterbefall verkündet: «Es ist aus diesem zeitlichen zum ewigen Leben
abberufen worden N.N.» Dann wird noch die Zeit der Beerdigung und
des Seelenrosenkranzes bekanntgegeben. Anschließend werden für die
Seelenruhe des Heimçeçano-enen drei Vaterunser und eines um eineOO O

glückselige Sterbestunde für das Nächststerbende gebetet.

Ereignet sich der Todesfall während des Tages, dann wird das

Totenzeichen sofort, bei einem Todesfall während der Nacht aber erst nach
dem Gottesdienst geläutet. Bei einem männlichen Sterbefall wird die

Totenglocke dreimal, bei einem weiblichen Todesfall nur zweimal

unterzogen. Als Totenglocke wird die Allerseelenglocke benützt. Aufschrift:
«Herr, gib ihnen die ewige Ruhe und das ewige Licht leuchte ihnen.»

(Ton fis, 860 kg, gegossen am 21. Juli 1939 in der Glockengießerei AG,
Staad SG.)

7 Vergräbner: das sind die Männer, welche die Leiche von daheim, also vom Totenhaus,

zu Grabe tragen und nach der Beerdigung auch zugleich das Grab schließen.
Die Öffnung des Grabes besorgte der Totengräber.

53



Beileidsbezeugungen und eigens gedruckteTodesanzeigen in der heutigen
Form waren früher nicht üblich. Hingegen wurde bei einem Todesfall
freundnachbarlich in Haus und Stall gegenseitig Aushilfe geleistet.
Jeder Todesfall wird vom Pfarrer ins Totenbuch («Liber Mortuorum»)
eingetragen. Das älteste Totenbuch ist vom ersten Pfarrer in Triesenberg,
Stephan Wohlwend, bei Gründung der Pfarrei 1768 angelegt worden.
Erste Eintragung: «Katharina Lampertin, Lavadina, am 3. Januar 1769».
Dieses Totenbuch (Bd. 1) enthält die Matrikeln von 1769 bis und mit

Leichenzug Triesenberg 30. März 1958
Die Leiche wird zu Grabe getragen Photo: Andreas Eberle

1915. Das ganze Buch hat 126 Blätter in Großfolio und ist gut erhalten.
Darin sind ca. 3000 Todesfälle eingetragen. Das Totenbuch Bd. 2 läuft
ab 1916. In ihm sind bis heute 852 Eintragungen verzeichnet.
Die Eintragungen der Todesfälle vor 1769 figurieren in den
Totenbüchern der Pfarreien Triesen und Schaan.

c) Der letzte Gang und das Begräbnis

Die Obrigkeit erließ 1798 eine «für die Menschheit so nothwendige
Verfügung», wonach die Toten erst 48 Stunden nach ihrem Ableben
beerdigt werden durften8.
Eine halbe Stunde vor dem Begräbnis wird mit allen Glocken zum Grab
geläutet. Dem Toten werden Sterbekreuz und Rosenkranz abgenommen.

Das Trauervolk versammelt sich. Dem Verstorbenen wird nochmals

das Weihwasser gespritzt. Dann wird der Sarg aus dem Haus ge-

8 IIJB 1953, Seite 69.

54



tragen, wobei, wie mir ein alter Triesenberger erzählte, früher auf jeder
Türschwelle eine Vaterunser-Rast gehalten wurde.
Jetzt formiert sich der Leichenzug, voran Kreuz und Fahne, dann die

Kranzträger: Bei Frauen sind es Frauen, bei Männern Männer. Unmittelbar

vor dem Sarg wird das Grabkreuz und das Nachtlicht getragen,
und zwar entweder vom Tauf- und Firmpatenkind oder umgekehrt vom
Tauf- und Firmpaten, in Ermangelung derer auch von Nachbarn. Es

folgt der Sarg, der von Nachbarn des Verstorbenen getragen wird:
Verheiratete tragen Verheiratete und Ledige tragen Ledige. Dies gilt als

letzter Ehrendienst einem verstorbenen Nachbarn gegenüber. Nach dem

Sarg folgen die trauernden Angehörigen, dann die Männer und zuletzt
die Frauen.
Bei Feldkreuzen und Bildstöcklein wird ein kurzer Fiait gemacht. Vor
dem Pfarrkirchen-Eingang wird der Sarg abgestellt, dort vom Priester

empfangen und eingesegnet. Hernach wird die Leiche der geweihten
Erde übergeben; der Begräbnisgottesdienst schließt an.
Seit April 1966 wird es in Triesenberg umgekehrt gehandhabt. Nach der

Einsegnung wird die Leiche in die Kirche getragen, dort im Chor
aufgestellt, dann das Requiem gehalten und zuletzt die Beisetzung
vollzogen9.

Früher trugen die Frauen aus der nächsten Verwandtschaft im Leichenzug,

beim Requiem, bei den Gedächtnissen (Siebten, Dreißigsten,
Jahresgedächtnis, Stiftsmessen und an den Sonntagen mit Bestattnisopfer)
brennende gelbe Kerzenrodel. Wegen Beschmutzung der Kirchenstühle wurde
dieser schöne Brauch beim Bezug der neuen Pfarrkirche 1939 endgültig fallen

gelassen. Die Wachsrodel waren ganz dünne Wachskerzen, die kunstvoll

zu einem Bündel aufgewickelt waren. Als Erinnerung ist nur noch
das Brennen von Kerzen im Kirchenchor bei Gedächtnissen geblieben.
Beim Begräbnisgottesdienst und an den folgenden zwei Sonntagen war
jeweils ein Opfergang, wobei genau auf den Verwandtschaftsgrad
geachtet wurde: Ehegatten, Kinder, Paten, Geschwister usw. Auch dieser

Brauch, weil den Gottesdienst störend, ist in den 1930er Jahren fallen
gelassen worden. Das Opfer wird heute in Opferbüchsen eingesammelt.
Interessant ist die Auskündigung von je sechs hl. Messen für jedes
Gedächtnis. Das hat wohl seinen Grund in einer Aufzeichnung von Pfarrer
Johann Nepomuk Wagner, von dem die damalige Knabenschaft von
Triesenberg verlangte, daß «nach Abieiben eines Jünglings bei Bestattnis,
Siebend und Dreyßigsten» sechs hl. Messen zu verkünden und zu halten
seien. «Auf bittliches Ansuchen der sämtlichen Knabenschaft hab ich
dieses zum Gedächtnis in dieses Buch10 eingetragen. Geschrieben am
12. Nov. 1800.» Heute werden diese Messen nicht nur für die Ledigen,
sondern ganz allgemein bei jedem Todesfall ausgekündet und von den

Angehörigen bezahlt.

Q «In Christo», Kirchliches Amtsblatt für die Pfarreien Liechtenstein, Nr. 2, 3.
Dezember 1966.
10 Jahrzeitbuch Triesenberg 1792, Seite 220.

55



Neuestens werden in Triesenberg auch Totenmähler gehalten. Laut einer
alten Polizeiverordnung waren solche verboten: «Um dem vorhandenen
Mißbrauch, bei der Beerdigung, dem siebten, dreißigsten und bei den

Jahrtägen mit großen überflüssig Unkosten - den ganzen Erben nit zue

geringem Nachtheil - Totenmähler und Ladschaften zu halten, zu

begegnen, werden derartige Gelage strengstens bei Strafe von 10 Pfund
Pfenning verboten. Nur den Priestern und Verwandten, welche von
auswärts kommen, darf eine bescheidene Mahlzeit verabreicht oder das

Geld dafür gegeben werden.»11

An die Beerdigung ein Mahl anzuschließen ist sehr alter Brauch, den die
Kirche immer geduldet hat. Gewarnt hat sie bloß vor abergläubischen
Begleiterscheinungen und vor Trinkauswüchsen, wo am Ende die

Stimmung nicht mehr zum Anlaß paßte.

1972 wurde die Taufkapelle - abgeschlossener Raum links vom Kirchenchor

- in eine Totenkapelle umgebaut. Ebenso wurde von der Gemeinde
ein eigener Bestattungsdienst organisiert. Damit vereinfacht sich bei
Todesfällen einiges. Es entfallen : die Aufbahrung daheim - die Totenwache -
das mühselige Tragen von Leichen, da sie jetzt mit dem Leichenauto
schon am Sterbetag in die Totenkapelle überführt werden - die den
Verkehr behindernden Leichenkondukte - das Suchen nach Vergräbnern
usw. Die erste Leiche wurde Ende Dezember 1972 in der neuen
Totenkapelle aufgebahrt.
Es vereinfacht sich manches mit den Neuerungen, aber es erlischt auch
manches vom alten Brauchtum. Es sind nicht nur die Kerzenrodel
erloschen, wir können ruhig sagen, es ist auch eine alte Zeit mit ihrem
Brauchtum immer mehr am Sterben, eine von Brauchtum, Glauben und
Gottvertrauen erfüllte Zeit.
Sogar die Dauer des Leidtragens ist heute im Wandel begriffen. Während
früher bei Eltern zwei Jahre und 6 Wochen - bei Geschwistern ein Jahr
und bei Gotta und Götti ein halbes Jahr Leid getragen wurde, so wird
heute diese Zeit verkürzt: bei Eltern .auf ein Jahr und 6 Wochen - bei
Geschwistern auf ein halbes Jahr - bei Gotta und Götti sogar auf dreißig
Tage. In dieser Zeit enthalten sich die trauernden Angehörigen jeder
Tanz- und Unterhaltungsbelustigung. Die Frauen tragen schwarze
Kleider.
Stirbt ein Kind im Unschuldsalter, so wird es vom Taufpaten unter dem

Arm auf den Kinderfriedhof getragen. Das Kreuz mit weißem Schleier
stiftet die Taufpatin. Totenzeichen wird beim Kind keines gegeben,

hingegen wird einem Kind mit der kleinsten Glocke (Schutzengelglocke)
zum Grab geläutet. Ungetaufte Kinder werden still in das Grab von
verstorbenen Angehörigen gelegt.

11 HJB 1905, Seite 78.

56



Sterbeandenken mit
Haarzopf.

Zur Erinnerung
an unsere geliebte

Tochter u. Schwester
Magdalena Hilbe

* den 13. September 1876

f den 10. Februar 1922
im Heimatmuseum

Triesenberg

Photo: Josef Eberle

Sterbeandenken im
Heimatmuseum in
Triesenberg.
«Zur Erinnerung an
unseren lieben Vater
Josef Hilbe
geboren am 20. Februar
1840
heimgegangen den
14. November 1888 ».

Photo: Josef Eberle



2. Totenkult

Das Band einer Familie zerreißt nicht, auch wenn der Tod ein Glied in
die Ewigkeit verpflanzt hat. Die Liebe überdauert Tod und Grab. Was
sich da sinnfällig als religiöser Ausdruck den Toten gegenüber äußert,
unter dem verstehe ich hier Totenkult.

a) Hier ruht in Gott

Mit Errichtung der Pfarrei wurde südlich der Pfarrkirche auch ein Friedhof

mit Beinhaus angelegt. Auf ausdrücklichen Wunsch wurde darauf amo o
2. Januar 1769 Anna Eberle, geb. Schneiderin, Gattin von Martin Eberle

am Wangerberg, als erste beigesetzt («prima in novo coemeterio ex
ultima sua voluntate condita fuit»)12. Tags zuvor wurde der neue Friedhof,
im Auftrag des Bischofs, von Dekan Nicolaus Peller benediziert. Am
15. Oktober 1769 wurde er dann am Kirchweih- und Glockenweihtag
von Fürstbischof Johann Anton Freiherr von Federspiel feierlich
eingeweiht13.

1871 wurde der Friedhof um die Hälfte erweitert, wobei das Beinhaus
sehr wahrscheinlich abgebrochen wurde. Es ist nie mehr die Rede von
ihm14.

Wie der Friedhof, so ist jedem Walser am Berg auch das Grab ein heiliger
Ort. «Hier ruht in Gott», steht auf dem Grabstein oder Grabkreuz
geschrieben. Einen tieferen Grabestrost gibt es nicht als dieses Ruhen
einer heimgekehrten Seele in Gott. Dann folgen die Namen der Verstorbenen

mit Geburts- und Sterbejahr. Die Grabdenkmäler sind in Stein,
PIolz und Schmiedearbeit ausgeführt. Die Gräber werden beispielhaft
gepflegt, und nach jedem Gottesdienst suchen die Angehörigen ihre Gräber

auf und verweilen dort zu stillem Gebet und Gedenken.

b) Herr, gibt ihnen die ewige Ruhe

Das ganze Kirchenjahr ist durchzogen vom frommen Fürbittgebet für
die Armen Seelen. Um die Seelenruhe der Dahingeschiedenen flehen
besonders kraftvoll die Seelenmesse bei Beerdigung, Siebten, Dreißigsten
und Jahrtag. An den Gedächtnissen betet der Priester auch das «Libéra»
und besucht das Grab. So wird es heute noch gehandhabt.
Auch Stiftjahrzeiten wurden gemacht. Diese riefen die betreffende
Familie noch auf viele Jahre hinaus zum Totengebet auf. Diese Stiftungen
wurden aber damals nicht nur für die Seelenruhe verstorbener Verwandter
gemacht, sondern auch für das zeitliche und ewige Wohl der Nachkommen.

Das ist wohl auch der Grund, warum im Stiftjahrzeitbuch nicht nur
der Stifter und seine Ehefrau angeführt sind, sondern auch ihre Eltern,
Kinder, Geschwister und Großeltern, ja sogar vielfach auch die Geschwi-

12 Totenbuch der Pfarrei Triesen (1741-1818).
13 HJB 1902, Seite 81.
14 Pfarrei und Pfarreileben von Triescnberg (1962), Seite 16.

5«



Sterbeandenken
an die Kinder

Emma, Katharina und
Maria Gaßner,

Sennwies Nr. 13 (1920)
im Heimatmuseum

Triesenberg
Photo: Josef Eberle

Sterbeandenken
für ein Kind im
Heimatmuseum in
Triesenberg.
«Geliebte Eltern!
wehret der Thränen,
Die Ihr an meinem
Grabe weint.
Was hilft Euch Euer
langes Sehnen,
Gott hat es wohl
mit mir gemeint.
O, nehmt doch dieses

Trostwort an,
Was Gott thut,
das ist wohlgethan ».

Photo: Josef Eberle



ster von Vater und Mutter. Man nannte daher solche Stiftungen mit
Recht «Hausjahrzeiten». Das erste Jahrzeitbuch unserer Pfarrei datiert
vom Jahre 1771, weitere von 1792, 1814, 1839 und 1855-1917. Diese
Bücher sind auch für genealogische Forschungen von großer Bedeutung.
Überdies benützten die Pfarrherren sie gern für allerlei Bemerkungen und
eine Pfarrei-Agenda.
Hier gleich so ein Agenda-Beispiel: «Anmerkung, zu Anfang jeden Jahres

werden die Jahrzeiten des wirklichen Richters, Kirchenpflegers und

Gräberbesuch an Allerheiligen 1958 Photo: Andreas Eberle

Säckelmeisters gehalten; dann geht es der Ordnung des Buches nach.
Dieser Gebrauch ist laut älterem Jahrzeitbuch, vom Hochw. Herrn Pfarrer

Joh. Bapt. Schreiber schriftlich vorgemerkt, und wahrscheinlich schon
früher beobachtet worden. Ob der Herr Pfarrer obige 3 Jahrzeiten auf
einen Tag od. in 3malen halten wolle, steht demselben ganz frey.»15
Wurden damals die Meß-Stiftungen ewig gemacht, so sind sie heute auf
25 Jahre befristet.
An Allerheiligen und Allerseelen schenken wir den Verstorbenen (armen
Seelen) in besonderer Weise das Gedenken unserer Dankbarkeit: in Ge-

15 Jahrzeitbuch 1814, Seite 1.

60



bet, Kreuzopfer, Almosen und im Fürbittgebet bei Prozessionen. Darum
sind diese Tage auch beim Volk in hohen Ehren. Die Dankbarkeit und
Verbundenheit den Toten s:eö;enüber zeiçt sich auch im Schmuck dero o o
Gräber.

Nachmittags an Allerheiligen (nach Andacht und Predigt) und morgens
an Allerseelen (nach dem Seelengottesdienst) wandert die fürbittende und
opfernde Kirche mit Kreuz und Fahne und unter dem Geläute aller
Glocken in Prozession über den Friedhof, um für die Seelenruhe der

Glaskasten in einer Stube von Triesenberg (kleines Familienmuseum) mit allerlei
Andenken: mit Kerzenrodel, Versehgarnitur, rcl. Figuren, Sterbe- und .Hochzeits¬
bildern usw. Photo: Josef Ebcrle

61



Heimgegangenen zum Vater des Erbarmens zu beten. Während der
Prozession macht der Priester viermal Halt. Viermal ruft er dabei die Gläubigen

im Namen der Kirche zum Fürbittgebet auf: für die verstorbenen
Priester - für die toten Eltern und Verwandten - für alle auf dem Friedhof
Ruhenden - für alle verstorbenen Christgläubigen.
An beiden Tagen nimmt das ganze Dorf- und Pfarreivolk großen Anteil.
Sogar auswärts wohnende Berger sehen es an diesen Tagen als ihre Pflicht
an, an den Gottesdiensten und Prozessionen teilzunehmen und für das

Seelenheil ihrer Entschlafenen zu beten.
An Allerheiligen ist es üblich, daß der Gräberbesuch nicht nur mit
Fürbitten, sondern auch mit einem Lied des Kirchenchores und einem

Musikvortrag durch die Harmoniemusik verbunden ist.
In jüngerer Zeit ist es sinnvoller Brauch geworden, an den Allerseelentagen

und an Weihnachten Lichter auf die Gräber zu stellen. Dadurch
sollen die lieben Toten noch mehr in die Gemeinschaft der Lebenden

miteinbezogen werden.
Auch die Sterbbildchen, mit Foto, Lebensdaten und Spruch darauf,
haben gar keinen anderen Sinn, als das Andenken an einen Verstorbenen
in lebendiger Erinnerung zu erhalten. Zugleich sollen sie ein beständiger
Anruf an die Lebenden sein, der Verstorbenen im Gebete zu gedenken.
Deshalb finden wir darauf auch oft den Text: «Gedenket meiner im
Gebete!» Sie werden Verwandten, Bekannten und Freunden verteilt oder
mit der Danksagung auch per Post zugesandt. Aufbewahrt wurden sie

im Gebetbuch oder in der Stube im Glaskasten, neustens werden Alben
benützt.
Der Brauch von Sterbbildchen ist in Triesenberg noch jung. In meiner
Sterbbildchen-Sammlung von Triesenberg, die zwischen 500 bis 600

Bildchen umfaßt, stammt das älteste vom Jahre 1903. Dann gibt es

einzelne Bildchen aus den 1910er und 1920er Jahren. Ab 1930 bis heute ist
das Sterbbildchen zur allgemeinen und guten Gewohnheit geworden.

Sterbbilclchen mit Text:
«Gedenket meiner im Gebete»
oder
Text auf der hintern Seite:
«Gedenket im Gebete ...»

62



Bevor es Sterbbildchen gab, hat man, ab und zu, weiblichen Toten
die Haarzöpfe abgeschnitten. Damit verfertigten Klosterfrauen
Totenandenken (Erinnerungstafeln), die in der Stube oder in der Kammer
aufgehängt wurden. Zwei solche Erinnerungstafeln beherbergt unser
Heimatmuseum.
Wird über einen Verstorbenen gesprochen, so wird gleich die Redewendung

beigefügt: «Tröscht Gott schi Seel!» So z.B.: Er war ein guter
Vater, «tröscht Gott schi Seel!»Dann wird das Gespräch weitergeführt.

'Sretarjmft tratet tan.icjratif its |l. Sgirpji.

Während des Dreißigsten und im Allerseelenmonat (November) brennt
daheim in der Stube sehr oft das Öllicht.

y. Bruderschaft unter dem Schutze des hl.Joseph

Diese Bruderschaft ist in der Pfarrkirche zu Triesenberg vom ersten
Pfarrer der Pfarrei, Stephan Wohlwend, am 16. April 1780 errichtet, vom
damaligen Fürstbischof Dionysius gutgeheissen und von Papst Pius VI.
mit vielen Ablässen ausgestattet worden.
Zweck der Bruderschaft ist, durch andächtige Verehrung und
vertrauensvolle Anrufung des hl. Joseph, des Patrons der Sterbenden, sich
eine glückselige Sterbestunde zu erflehen. Pfarrer Stephan Wohlwend
hat sich wohl deshalb für diese Bruderschaft entschieden, weil der hl.

Joseph zugleich auch Patron der Pfarrkirche ist.
Es handelt sich also bei der Josephs-Bruderschaft um eine sogenannte
Guttod-Bruderschaft. Als erste im Mitgliederverzeichnis ist 1780 die

ganze damalige fürstliche Familie eingeschrieben. In der Franzosenzeit

(1799) sind über vierzig Vorarlberger Soldaten - meistens aus Frastanz

Titelblatt von den Satzungen von der
«Bruderschaft unter dem Schutze des hl.
Joseph ».

Wenn ein Mitglied der Bruderschaft
starb, mußte dieses Blatt als Bestätigung
dem Pfarrer abgegeben werden.

63



und Nenzina; - einaetraaen. Die Mitalieder der Bruderschaft rekrutierteno o o o
sich einst von überall her.

Die Bruderschaft hat sich bis heute erhalten, aber die Mitglieder stammen
nur mehr von Triesenberg. Vor allem werden jedes Jahr die
Erstkommunikanten eingeschrieben. Das Titularfest der Bruderschaft wird
jeweils am dritten Sonntag nach Ostern (früher Schutzfest des hl. Joseph)
gefeiert. Am Montag darauf wird der «Brudertag» begangen. An ihm
wurde ein Lobamt für die lebenden und ein Seelenamt für die verstorbenen

Bruderschaftsmitglieder gefeiert. Seit 1973 werden diese Amter in
Konzelebration gefeiert. Zum Brudertag werden auch Priester aus anderen

Pfarreien eingeladen, die nach dem Gottesdienst Gäste im Pfarrhaus
sind. Die Kinder haben seit jeher am Brudertag morgens schulfrei, damit
sie am Gottesdienst teilnehmen können.

4. Aberglaube

Hier die Grenze zwischen Glauben und Aberglauben zu ziehen, ist nicht
immer leicht. Die angeführten Beispiele, glaube ich aber, dem
Aberglauben beigesellen zu müssen :

- Wenn es bei der hl. Wandlung in den offenen Kelch schlage, gebe es

einen unverhofften Todesfall.

- Mittwocha-Liich sei an andera gliich - das heißt, es sterbe schnell
wieder jemand.

- Man sieht es nicht gern, wenn es bei einem feierlichen Plochamt den

Weihrauch ins Kirchenschiff hinauszieht. Man glaubt nämlich, wenn
es den Weihrauch auf die Mannsbildseite ziehe, dann sterbe ein Mann -
wenn auf die Frauenseite, dann sterbe eine Frau.

- Am 24. Juni habe man früher sehr oft St. Johanns-Bohnen über der
Plaustür angebracht. Für jedes Familienglied wurde ein Zweiglein
genau bestimmt. Jenes Zweiglein, das als erstes herunterfiel, besagte,

jenes Familienglied müsse als erstes sterben.

- Am Lichtmeßtag wurde früher in den Familien der Rosenkranz gebetet.
Dabei wurde für jedes der Anwesenden ein gleich langes Stück Kerze
auf einem Brett auf den Tisch gestellt. Wessen Kerze zuerst
niederbrannte, so glaubte man, müsse zuerst sterben.

- Man sieht es nicht gern, wenn es auf den Flochzeitstag eine Leiche

trifft, denn dann habe das Brautpaar kein langes Zusammenleben.

- Wenn man bei einem Hochzeitspaar am Traualtar zwischendurch sehe,

dann müsse der eine Teil schnell sterben.

Von den «Quatemberkindern» glaubt man, daß sie die Gabe haben, mehr
zu sehen und zu hören als andere (zweites Gesicht). So wird erzählt:

«In Triesenberg lebte ein Walser Mesner, der während der ganzen Zeit seines Lebens
unter der Gabe des Zweiten Gesichts stand. Wenn er am Abend die Feicrglocke

64



geläutet hatte, pflegte er, vom Turm über die Treppe herabgestiegen, noch ein kurzes
Gebet im Vorraum der Kirche zu verrichten. War ein Todesfall im Verzug, so kniete
die Erscheinung des Todgeweihten in der 'letzten Bank', also in der rückwärtigen
Bank in der Kirche, vor dem betenden Mesner. Dieser vermochte jedesmal den Knienden

von rückwärts an Gestalt, Wuchs und Eigenart zu erkennen. Stets eilte er zu dem
Betreffenden und scheute auch keinen Weg bis zu entferntesten Almen, um den
Todgeweihten die Nachricht von ihrem baldigen Ableben zu hinterbringen und ihnen so
Gelegenheit zu geben, sich auf dieses vorzubereiten. In der Tat sei während der vielen
Jahrzehnte des Wirkens jenes Mesners auf Triesenberg keiner 'unvorbereitet'
gestorben. Eines Tages aber hätte der alt gewordene Mesner wieder den Abend mit der

Das Nachtvolk
Die letzte im Zug ist die
vom Tod Gezeichnete.

«Gretli, Gretli! » kam es

mit entsetztem
Wehgeschrei aus der Brust
des jungen Burschen.

Aus: «Die Hexe vom
Triesnerberg » (1908)
von Marianne Maidorf.
Verlag: Orell Füßli,
Zürich.

Glocke eingeläutet und nachträglich noch selbst den 'Angelus' in der dunkelnden
Kirche gebetet, als er einen Mann auf der rückwärtigen Bank knien sah, den er trotz
allen Bemühens nicht erkannte. Voller Sorge, infolge seines fortgeschrittenen Alters
.und des Nachlassens seiner Sinne, auch diesen wichtigen Dienst an seinen Brüdern
und Schwestern nicht mehr versehen zu können, teilte er den Vorfall daheim seinem
Weibe mit. Dieses half ihm nun beim Ausfindigmachen des 'Angekündigten'. Ob der
alte Mesner sich denn an gar keine Besonderheit erinnern könne? An eine erinnerte
er sich nun : der vor ihm Betende hatte eigenartigerweise und wohl aus Übersehen an
einem Bein einen roten, am anderen einen blauen Strumpf getragen. 'Jesus', fiel ihm
die Gattin in die Rede, 'du trägst die beiden Strümpfe !' Tatsächlich hatte wenige Tage
darauf die Sterbestunde des alten Mesners geschlagen.»16

Es ist bekannt, daß vor allem die Bergbevölkerung eine enge Verbindung
mit der Welt der Abgestorbenen unterhält. So kennt man auch am
Triesenberg das Nachtvolk. Das Nachtvolk ist ein ganzer Zug von betenden

Menschen, der nachts durch die Straßen zog. Die letzte Person im Zug
war die vom Tode Gezeichnete, die bald sterben mußte. Sichtbar war
aber dieses Nachtvolk nur jenen, die Gott dafür bestimmt hatte. Darüber
wurde früher manche Schaudergeschichte erzählt; wenn Kinder zuhörten,

zog es ihnen die Beine vor lauter Angst hoch. Es ist klar, daß man

65



sich beim Zusammensitzen am offenen Herdfeuer dieses Stoffes besonders

angenommen hat. Das lag nicht zuletzt im großen Geheimnis begründet,
das den Tod überhaupt umgibt. Ich gebe gerne zu, daß in den erzählten

Schaudergeschichten auch ein Körnchen Wahrheit und hl. Glaube stecken
kann. Aber manche Geschichte ist auch abergläubisch gefärbt und oft in
zuviel Phantasie und Leichtgläubigkeit verpackt. Motive, die verwendet
wurden, wiederholen sich oft. Es sei hier so eine Nachtvolk-Geschichte
von Triesenberg wiedergegeben. Ein alter Triesenberger erzählte sie mir:

« Einmal hörte ein älteres F.hepaar mitten in der Nacht eine Menge Menschen vor
seinem Hause betend vorbeiziehen. Da sagte die Frau zum Manne: das Nachtvolk
zieht vorüber; geh und schaue, wer bald sterben wird, damit wir für diese Person ein
Vaterunser beten können. Der Mann, auch so ein auserwählter Gcistesschcr,
sträubt sich zuerst, aus dem warmen Bett zu steigen. Er steht dann aber doch auf. Um
sich nicht zu erkälten, zieht er im Dunkeln die Socken an. Dann macht der Mann den
Fensterladen auf und schaut auf das vorüberziehende Geistervolk hinunter. Seine
Frau fragt neugierig: 'Wer geht zuhinterst?' Der Mann erwiderte, er könne es nicht
sagen, die Gestalt komme ihm zwar sehr bekannt vor. Auffallend sei, daß sie zweierlei
Socken trage, hell und dunkel. Wie der Mann Licht macht, um die Socken wieder
auszuziehen, sieht er, daß er zweierlei Socken angezogen hatte. Darüber schwieg der
Mann, um seine Frau nicht zu beängstigen. Doch es verging keine Woche mehr, lag
der Mann auf dem Totenbett. Er war vom Heuboden herunter gefallen.»17

Man wird beim Lesen gemerkt haben, wie in dieser «Nachtvolkgeschichte»

und in der vorausgehenden «Zweites Gesicht »-Erzählung genau
dasselbe Motiv - «Socken» und «Strümpfe» - benützt wurde. Dieselben
Motive sind aber ganz anders verpackt. Menschliche Erzählkunst ist
eben sehr mannigfaltig!

Diese Ausführungen rund um Tod und Totenkult zeigen uns eindeutig,
wie reich, tief und weit doch das religiöse Brauchtum eigentlich ist. Sich
für dessen Erhaltung einzusetzen, ist eine angenehme Pflicht.

16 Schriften zur Vorarlbcrger Landeskunde, Band 6: Die Walser in Vorarlberg,
2. Teil, Seite 79L - Die wiedergegebene Erzählung stammt von Frl. Dr. Rosmarie
Gaßner, Innsbruck. Ihr Vater lebte in Österreich, stammte aber von Triesenberg und
weilte oft hier in den Ferien.
17 Volkskundliches rund um Triesenberg. Private Zusammenstellung von E. Bucher.

66


	Tod und Totenkult in der Walsergemeinde Triesenberg FL

