
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 65 (1975)

Artikel: Kirchweih und Kiltgang in Elm GL

Autor: Trümpy, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Trümpy

Kirchweih und Kiltgang in Elm GL

In der bisherigen volkskundlichen Forschung der Schweiz ist die Kirchweih

zugunsten der Fastnacht fast sträflich vernachlässigt worden,
obwohl die Chilbi z.B. in den Ortschaften des Kantons Glarus das wichtigste

(weltliche) Fest war und zum Teil auch noch ist1. Ein freundlicher
Zufall wollte es, daß die Teilnehmer an der «ethnographischen
Feldarbeit», von der oben (S. 7if.) die Rede ist, am 17. August dieses Jahres

Zeugen der Elmer Kirchweih wurden. Spektakuläres freilich gibt es aus
der rund 800 Einwohner zählenden reformierten Bergbauerngemeinde
nicht zu berichten: Der Gottesdienst war stark besucht; vom
Nachmittag an bis zum Montagmorgen bot sich im Saalbau eines Gasthauses

reichlich benützte Gelegenheit zum Tanz; eine kleine Schießbude nebenan

war die einzige Attraktion der Umgebung, während im untern Dorfteil

nachmittags ein lokales Schwingfest durchgeführt wurde.
Der Tanz war nach übereinstimmender Aussage älterer Gewährsleute in
Elm schon immer das wichtigste Vergnügen des Tages. Bis 1974 standen
zwei Säle dafür zur Verfügung, einer wie diesmal im hinteren Dorfteil
(«Hinterland»), einer im vordem («Unterland»). Wie es dabei früher
zuging, erfuhren wir nicht nur aus begeisterten Erzählungen; es existiert
darüber auch eine schriftliche Aufzeichnung. Sie findet sich im 1898
eröffneten «Fremdenregister der im Gasthaus Sonne in Elm pensionierenden

u. logierenden Gäste», das der aus Glarus stammende, aber mit
einer Eimerin verheiratete Wirt, Joh. Iseli-Rhyner, gerne für allerhand
chronikalische Eintragungen benützt hat2. Als am 13. August 1950 die
Elmer Chilbi gefeiert wurde, inspirierte ihn der Tag zu einigen Notizen
über das Fest, und zwar zuerst über den sogenannten Chilbi-Feller

(Kirchweihfäller), mit dem die Glarner3 den Tag meinen, der den jeweiligen

Kirchweihsonntag bestimmt: Fällt er auf einen Sonntag, so wird
Kirchweih gefeiert; fällt er auf einen Werktag, so folgt die Kirchweih
am Sonntag darauf. Bis zum Jahre 1899 war der 13. August der Stichtag
für Elm. Wie einige unserer Gewährsleute bezeichnete ihn Iseli als den

«alten Augusttag». Wenn er sich dabei auf den «alten Appenzeller
Kalender» berief, meinte er dessen bis heute übliche zweite Spalte, die den

1 Einige Hinweise bei Ernst Buss, Die religiösen und weltlichen Festgebräuche im
Kanton Glarus, in: SAVk 4, 1900, 281 f.; Emanuel Schmid, Kilbi im Glarnerland,
in: SVk 3;, 1943, 93f. Vgl. auch Anm. 9.
2 Seinen Enkeln, Martha und Hans Arnold, die heute das Gasthaus führen, sei für
den Hinweis auf dieses originelle Dokument und für die Erlaubnis zur Benützung
gedankt.
3 Vgl. Id. 1, 761 : nur für GL bezeugt.

73



alten (julianischen) neben dem neuen (gregorianischen) Kalender
aufführt. Die reformierte Mehrheit der Glarner Bevölkerung hat bis 1798
im Unterschied zu den katholischen Mitbürgern am alten Kalender
festgehalten; nach der erzwungenen Übernahme des verbesserten Kalenders
blieb in Elm trotzdem als Kirchweihfäller der «alte Augusttag» in Kraft,
d.h. der 1. August nach dem alten 13. August nach dem neuen) Kalender,

der als Tag von Petri Kettenfeier vor 1798 die Elmer Kirchweih
bestimmt haben muß4. Mit dem Jahr 1900 wäre eigentlich dieser «alte

Augusttag» (wegen des Ausfalls des Schalttages) auf den 14. August
nach dem neuen Kalender vorgerückt. Es sei aber, schreibt Iseli, «im
Interesse der Elmer Geschäftswelt, wenn der 13. Aug. unser Kilbifäller
bleibt». Damit kann er nur gemeint haben, daß Elm die Chance erhalten
bleiben sollte, manchmal eine Woche vor der Glarner Chilbi mit ihrem
Markt seinen Festtag zu feiern, denn der Stichtag der Stadtglarner ist
der 15. August (nach dem neuen Kalender), der Tag von Mariae Himmelfahrt,

was oft zum Zusammenfallen der beiden Kirchweihen führt (so
auch in diesem Jahr); wäre konsequenterweise in unserem Jahrhundert
der 14. August für Elm massgebend geworden, so wäre es noch häufiger
zum Zusammenfallen gekommen. Iselis Idee fiel auf günstigen Boden:
«Am Kilbitag 1900 kam zu mir Landrat Georg Rhyner, Posthalter in
Elm, und verhandelte mit mir (daß) der 13. Aug. in aller Zukunft
unser Kilbifäller sein soll.»
Einmal im Zuge, fügte Iseli gleich noch ein Kapitel «Kilbi-Bräuche» an,
das wir ungekürzt5 abdrucken: «Bis vor kurzem war in Elm die Zeit
der Spielmeister. Schöne, meist bärtige Jünglinge kamen zum Wirt, der
ein Tanzlokal besaß, und bewarben sich um die Miete des Tanzlokals
auf den nächsten Tanz. Anlässe waren aber zuerst nur Kilbi und
Faßnacht, aber dann je 2 Tage. Die Bedingungen waren: die Musik mußte

vom Wirt bespiesen, die Getränke von den Spielmeistern bestritten werden.

Die Spielmeister hießen die Mädchen zum Giger6 zu kommen. Sie

mußten, um einen guten Spiellohn zu erhalten, dem Mädchen einen ihm
genehmen Burschen erwählen, die, wie es ausfiel, beidseitig belohnt
wurden. Aus dem Spiellohn wurde die Musik und die Tranksame
bezahlt und die Geber von Spiellohn beurteilt. Die Hüte der Spielmeister
schmückten die Mädchen mit Rosmarie und Nelken. Fast jedes hatte im
Garten einen prächtigen Stock und schmückten den Mieder mit diesen
schönen Blumen. Die Mädchen kamen in Tracht, die Burschen nicht
ohne Lismer7. Es entwickelte sich ein schönes Volksfest, das durch die
Anwesenheit der Alp- und Heuknechte von Uri, Schwyz und Weiß-

4 Vgl. Jakob Winteler, Geschichte des Landes Glarus, 1. Bd., Glarus 1952, 75:
«Auch der Ursprung der Kirche zu Elm, deren Patron St. Peter war, liegt im Dunkel.
Man ist heute jedoch geneigt, den Zeitpunkt bedeutend früher als bisher anzusetzen,
d.h. zwischen 1390 und 1400.»
5 Mit einigen orthographischen Retouchen.
6 Hier im Sinne von Tanz: vgl. Id. 2, 151.
7 Strickjacke; vgl. Id. 3, 1425.

74



tannen8 mit ihren gestickten Überhemden viel zur Gemütlichkeit beitrug.
Darum und der schönen Gegend zuliebe hat die Elmer Kilbi ihre
Anziehungskraft beibehalten, und wünschen wir ihr auch fernhin guten
Bestand.»
Daß «Spielmeister» oder «Spielbuben» Kirchweih- und Fastnachtstänze

organisierten, wird auch sonst aus dem Glarnerland berichtet9.
Offenbar hat sich diese Omanisationform in Elm nur länger gehalten also o o
in anderen Gemeinden. Iseli schreibt «bis vor kurzem»; nach
übereinstimmenden Aussagen von Gewährsleuten verschwanden die
Spielmeister zu Beginn der dreißiger Jahre. Es gab zwei davon: einen für den
hinteren und einen für den vorderen Tanzsaal. Sie hatten die benötigten
Mädchen (oft auch aus Matt und Engi, den vorderen Gemeinden des

Sernftals) und die Musik (üblicherweise Klarinette, Trompete, Baßgeige,
dazu allenfalls Flügelhorn, jedoch weder Zither noch Handharmonika)
autzubieten. Nach dem Mittagessen vereinigten sich Burschen und Mädchen

am Bahnhof und zogen unter Anführung des Spiels paarweise zum
Tanzlokal. Dort begann die heikelste Aufgabe des Spielmeisters:
möglichst geeignete Paare zu bilden, die bis Mitternacht zusammenzubleiben
hatten. Die Burschen durften seine Vorschläge diskret zurückweisen;
ob auch die Mädchen ein Vetorecht hatten oder ob sie vorher dem
Spielmeister unter der Hand ihre Wünsche bekannt geben mußten, darüber
gehen heute die Meinungen auseinander. Auf jeden Fall mußte der
Spielmeister Psychologe und Diplomat sein, wenn er auf seine Rechnung
kommen wollte; die zufriedenen Burschen zahlten ihm, wie es auch
Iseli angedeutet hat, einen höheren «Spiellohn» als den Minimalbeitrag
von drei Franken. Aus diesem Lohn war die Musik zu bezahlen, und ein
Überschuß ließ sich bei andern Gelegenheiten vertrinken. Um Mitternacht

hatten die Burschen ihren zugeteilten Mädchen ein Nachtessen zu
spenden (Gerstensuppe scheint immer zum Menu gehört zu haben).
Anschließend durften die Mädchen auch mit anderen Burschen tanzen, aber

heimbegleitet wurden sie von dem Kavalier, den ihnen der Spielmeister
zugeteilt hatte.
Warum hörte dieser für die Anbahnung der Ehe förderliche Brauch auf?
Der letzte Spielmeister schiebt die Schuld entschieden auf die Mädchen:
Während seiner «Amtszeit» habe eine Delegation «freien Tanz»
verlangt, also den Verzicht auf eine feste Verbindung bis Mitternacht. Seither

erhob man eine Saalgebühr für alle Tanzlustigen, und die
Mitternachtsverpflegung unterblieb. Dieser Ausfall vermochte jedoch die Mädchen

nicht dazu zu bewegen, den früheren Zustand zurückzuwünschen.

Spielmeister konnten nur unverheiratete Burschen werden; manche
übten ihr Amt einige Jahre lang aus, doch endete es auf jeden Fall, wenn

8 In der st. gallischen Nachbarschaft.
9 Vgl. Anm. i und Fridolin Böckle, Festliches Brauchtum im alten Glarus, in:
SVk 43, 1953, iff., bes. 6. Daneben bezeugen Inserate der «Glarner-Zeitung» von
1848 (Nr. 67 vom 19. August), daß damals schon Wirte im Hauptort von sich aus
Tanzanlässe organisieren konnten.

75



sie verlobt waren. Gewählt wurden sie nicht ; das Amt übernahm zusammen

mit einem Assistenten ein allgemein geschätzter junger Mann («er
wurde einfach akzeptiert»), und vor der Kirchweih wurde jeweils rasch

publik, welche zwei Burschen diesmal «das Spiel haben». Auch an
Fastnacht gab es, wie es Iseli notiert, einen von den Spielmeistern organisierten

Tanz; als weitere, offenbar jüngere Tanztage wurden uns noch
der Nachweihnachtstag, Ostermontag, Pfingstmontag, i. August und der
«Klausmarkt» (der 2. Dienstag im Dezember) genannt. Der Montag
nach der Kirchweih ist in Elm entgegen sonstigen glarnerischen
Gepflogenheiten kein arbeitsfreier Tag; dafür vereinigt man sich am Sonntag

danach noch zur «Chilbiuussuuffete» (1975 «ausnahmsweise» am

Samstag vorher).
Der Vollständigkeit halber ist noch zu erwähnen, daß die Kirchweih in
Elm bis vor wenigen Jahren der Tag war, an dem die auswärtigen Bürger
nach Möglichkeit ihre alte Heimat wieder besuchten, so, wie es für viele
Orte der Schweiz bezeugt ist10.

Wir haben hier das Fest vor allem als seinerzeit bewährte Gelegenheit
zur Stiftung von Ehen betrachtet. Das verpflichtet, eine zweite Möglichkeit

ebenfalls zu erwähnen. Etwas länger als das Spielmeistersystem hat
sich in Elm ein geregelter Kiltgang mit durchaus knabenschaftlichen

Zügen gehalten, über den wir ebenfalls ausgiebig Nachricht erhielten.
Freilich verwenden die Elmer die Ausdrücke «Knabenschaft» und «Kil-
ten» nicht, und soweit man sich erinnern kann, hat es tatsächlichj'eine
Knabenschaft in der Art des benachbarten Bündnerlandes mit straffer

Organisation, Amtsträgern und Statuten nie gegeben. Und doch bestanden

für die konfirmierten Burschen und Mädchen durchaus «ungeschriebene

Gesetze». Erst die Konfirmation erlaubte den Burschen, «auf die
Gasse zu gehen». Wer sich als Neuling beteiligen wollte, mußte der

Gruppe, der er sich anschloß, einen Liter Wein als Einstand bezahlen,
wollte er nicht riskieren, im Brunnentrog zu landen. Die Gruppen
bestanden aus zwei bis sechs Burschen («Kollegen», «Gassenkameraden»),
die meist aus demselben Quartier des weitläufigen Dorfes stammten. Nur
in der Nacht vom Samstag auf den Sonntag war ein Besuch bei Mädchen

gestattet. Besondere Sympathien zu einem bestimmten Mädchen wurden
nie ausdrücklich in Worte gefaßt; die Erfahreneren mußten sie erfühlen.
Hatte man sich unter solchen Voraussetzungen über das Ziel eines nächtlichen

Besuches geeinigt, so schlich man sich möglichst heimlich an das

Haus heran. Dort begehrte einer mit verstellter Stimme Einlaß, indem
er um Kaffee bat. Das nannte man mause miauen)11. Das Mädchen

war nicht verpflichtet zu öffnen, aber hatte es einmal den Zutritt zur
Stube gewährt, so mußte die Türe unverriegelt bleiben, und das Licht
durfte nicht gelöscht werden. Man unterhielt sich bei Kaffee und
Schnaps; geschätzt war es, wenn ein Mundharmonikaspieler zu einer

10 In der Stadt Bern erfüllt der « Zibelimärit» diese Funktion.
>> Vgl. Id. 4, 447.

76



Blick auf Elm von Osten. Photo E. Huber, Münchenstein

Gruppe gehörte. Wenig begeistert berichtete uns dagegen eine betagte
Eimerin, ihre vier Besucher hätten seinerzeit während der ganzen Nacht
gejaßt. - Streit konnte es geben, wenn eine zweite Gruppe das gleiche
Mädchen besuchen wollte und merkte, daß bereits Konkurrenz im Haus

war. In solchen Fällen versuchten die Verspäteten, ihre Gegner «heraus-

zumausen» {usemause) und bei dieser Gelegenheit zu identifizieren.
Auswärtige Konkurrenten, etwa Burschen aus Matt, die sich zu einem Elmer
Mädchen gezogen fühlten, riskierten, verprügelt zu werden.
Auch Streiche verübten die Ledigen in der Samstagsnacht. So wurde
einmal der Talpolizist, der in Elm Polizeistunde gebieten wollte, durch
einen gespannten Draht vom Velo geworfen; ein anderes Mal versperrte
ein Schneepflug die Straße. Gerade an solchem Unfug beteiligten sich

gern auch noch die älteren Ledigen, die das «Mausen» schon aufgegeben
hatten. Obwohl, wie gesagt, eine eigentliche Leitung fehlte, vereinigten
sich die Burschen zuweilen zu Akten der «Volksjustiz»; es mag um 1925

gewesen sein, daß sie mit Schellen um das Haus eines Ehepaars zogen,
das in Unfrieden lebte. «Einschellen» (yschelle) nannte man dieses Tun;
über die zahlreichen Beteiligten wahrte man gegenüber der Polizei
solidarisch Stillschweigen.
Hatte ein Bursche die Absicht, ein Mädchen zu heiraten, so verzichtete
er auf das «Mausen» und besuchte dafür, ebenfalls in möglichster
Heimlichkeit, seine Auserwählte allein (er ging zu ihr Liecht). Ledige Kameraden,

aber auch verheiratete Arbeitskollegen sorgten für das Schießen

am Hochzeitstag; sie erhielten dafür vom Bräutigam Wein, und damit
waren seine knabenschaftlichen Beziehungen abgeschlossen. Die
Hochzeitszüge wurden unterwegs durch gespannte Seile mehrmals aufgehal-

77



ten, aber nicht von Burschen, wie man von volkskundlichen Grundvorstellungen

her erwarten müßte, sondern von Schulkindern, die eine
kleine Geldspende als Preis für den Durchlaß erwarteten. - Wie alt die
einzelnen knabenschaftlichen Elemente in Elm sind, läßt sich im Augenblick

nicht sagen; vielleicht geben die erhaltenen Protokolle der kirchlichen

Aufsichtsbehörde, des sogenannten Stillstands, darüber Auskunft;
in der Jugendzeit unserer Gewährsleute scheint es übrigens wegen der
nächtlichen Besuche bei Mädchen nie einen Konflikt mit dem Pfarrer
gegeben zu haben.
Das Ende solcher Besuche erklärt sich also gewiß nicht aus einem Wandel
der «Moral». Ein Gewährsmann hat das Abgehen des gruppenweisen
Kiltens, das auf etwa 1945 zu setzen ist, ebenfalls den Mädchen
angelastet: Sie hätten nicht mehr gerne Kaffee gespendet. In Wirklichkeit
bedeutet das: Sie wollten diese Art einer diskreten Brautwerbung nicht
mehr mitmachen. Es mag die Schuld der Wirtschaftskrise in den dreißiger

Jahren gewesen sein, die uns auch in ganz andern Zusammenhängen
als schlimme Zeit für das Dorf geschildert wurde, daß die Mädchen

häufiger als früher auswärtige Stellen annahmen und bei dieser Gelegenheit

den Geschmack an patriarchalischen Tanzveranstaltungen und an
nächtlichen Besuchen der geschilderten Art verloren12 und häufiger als

früher auswärts heirateten. Damit aber verloren die eher seßhaften
Bauernburschen die Möglichkeit, ungezwungenen Kontakt mit dem
weiblichen Geschlecht zu finden, und eine neue Form bot sich als Ersatz
nicht an. Ganz spontan sprachen verschiedene Elmer von einem Thema,
das heute viele beschäftigt : von der großen Zahl unverheirateter Männer13.

Wir glauben uns nicht zu täuschen, wenn wir dafür nicht nur, aber auch
das Verschwinden der geschilderten Bräuche verantwortlich machen.

Aufgeschlossene Männer sehen für die Gegenwart und die Zukunft eine
Chance darin, das Leben der Elmer Bäuerinnen durch Renovation der
Häuser komfortabler zu gestalten und sie zu geselligen Veranstaltungen
heranzuziehen, und vielleicht gelingt es damit tatsächlich, den jungen
Eimerinnen auf diese Weise ihr Dorf wieder zur bleibenden Heimat zu
machen.

12 Damals geriet auch die bisher selbstverständliche Norm ins Wanken, die Kinder
zuerst auf die Namen der Großeltern väterlicherseits und dann auf die Namen der
Großeltern mütterlicherseits taufen zu lassen. Es verschwand auch die Sitte, die
Eltern und Schwiegereltern mit «Ihr» anzureden, wie es heute noch gegenüber
Eltern, die vor 1900 geboren sind, üblich ist.
13 Im «Amtsblatt des Kantons Glarus » 1975, Nr. 43, sind die Stimmberechtigten der
Nationalratswahlen aufgeführt. Während im gesamten Kanton den 10620 Wählern
11675 Wählerinnen gegenüberstanden, distanziert sich Elm mit 280:238 weit von
allen andern Gemeinden.

78


	Kirchweih und Kiltgang in Elm GL

