Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft fur Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschatft fir Volkskunde

Band: 64 (1974)

Artikel: Das Abgehen der Konfirmandinnenh&ubchen auf der Landschaft Basel
: kleiner Beitrag zur Frage der Konfirmation

Autor: Strabin, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1004259

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1004259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eduard Stribin

Das Abgehen der Konfirmandinnenhiubchen
auf der Landschaft Basel

Kleiner Beitrag gur Frage der Konfirmation

Zu Beginn dieses Jahrhunderts und dariiber hinaus war im Baselbiet die
Konfirmation die 6ffentliche Feier der Admission (Zulassung) zum heili-
gen Abendmahl und als solche wie schon im 18. Jahrhundert eine
«rihrende und bewegliche Handlung»!. Zugleich bedeutete sie den
ersehnten Schritt aus der Kindheit zum Erwachsensein; sie war «gewis-
ser Maaszen ein Actus civilis»2.

Sinngemil} entsprach um 19oo die Kleidung der Konfirmanden im gan-
zen der schicklichen Abendmahlskleidung der vollberechtigten refor-
mierten Christen, und auch im birgerlichen Leben zeigte sich unter
anderem in Gewand und Haartracht dieser Ubergang in den Stand der
Erwachsenen an: Die Junglinge, kirchenoffiziell « S6hne» genannt, er-
hielten auf den Konfirmationstag, den Palmsonntag, und zum ersten
Abendmahl (an Karfreitag oder Ostern) die erste vollstindige Minner-
kleidung: Rock, Weste, lange Hosen, alles schwarz oder wenigstens
dunkelfarbig, ein weiles Leinenhemd mit steifem Kragen und Krawatte,
einen schwarzen Hut. Ohne diesen wiren sie von nun an sonntags nie
ausgegangen. (Als der «Sydehuet», der Zylinder, zur allgemeinen Fest-
tracht gehort hatte, hatten auch die Konfirmanden einen solchen aufge-
setzt.)3 Die Middchen, die «T'échter», trugen bis zu den hohen Schuhen
reichende Roécke, «schwarz wie zunere Lych (Beerdigung)», die ofters
ausgeliechen wurden. Meist erhielten sie auflerdem auf den Sonntag nach
Ostern («Nohoschtere») ein gewohnliches Sonntagskleid, ferner den
ersten Hut. So ausstaffiert, gingen sie miteinander an Nachostern zum

I So in der frithesten Beschreibung ciner 6ffentlichen Admission auf der Landschaft
Basel, in: Kurzer Entwurf der Heiligen Handlungen und Kirchen-Gebriuche welche
zu Stadt und Land Basel beobachtet werden, S. 6 (2. Anhang zu Davip Herrri-
BERGER, Heilige Cerimonien, Gottesdienstliche Kirchen-Ubungen und Gewohn-
heiten det heutigen Reformirten Kirchen der Stadt und Landschaft Ziirich, 2. Aufl.
1759). — Die jungen Leute wurden erstmals aufgrund der Kirchenordnung fur die
Landschaft Basel von 1725 «offentlich zugelassen».

2 So formuliert 1817 in: Aufsitze tiber die Amtsverrichtungen cines Pfarrers im
Kanton Basel, besonders in Zyfen. Entworfen im Jahr 1817, von Joir. LINDER,
Pfr., handschr. Universititsbibliothek Basel, Kirchenarch. 225. Freundlicher Hin-
weis von I'rau Christine Burckhardt-Seebal3.

3 Vel. Heimatkunde von Diegten, 1863, handschr. Kantonsbibliothek Liestal: Der
Zylinder «behauptet bei Hochzeiten, Taufen und Begribnissen hartnickig seine
Stellung». — Gewihrsmann, geb. 1893, Liestal, tiber seinen Vater, geb. 1843: Dieser
erhielt wie andere Kameraden zur Konfirmation cinen Zylinder und trug ihn zeit
seines Lebens an hohen Festtagen und an Beerdigungen. — Drollige Schilderung
bei CarL ScHNEIDER, Lebensleid und Lebensfreud, 2Sissach 1933, goff. (beziecht
sich auf etwa 1835).



Liestaler Konfirmandinnen, 19oo

erstenmal «z Tanz». Auft diesen wichtigen Anlaly hin steckten sie erst-
mals die Zopfe auf; mit Hingezépfen wiren sie — als noch nicht Kon-
firmierte — vom Tanzboden heimgeschickt worden (so in Oltingen noch
nach 1930).

Entspricht so weit die Kleidung der Konfirmanden und Konfirmandinnen
der Abendmabhlstracht, sind die sogenannten « Komfermandehtiiibli», die
von den Midchen an der Konfirmation und zum ersten «Nachtmohl»
getragen wurden, einer Konfirmandentracht im engeren Sinne zuzurech-
nen+. Es waren feine weille Tullhdubchen mit zwei etwa zehn Zentimeter

+ Die Hiubchen entsprechen etwa den voiles blancs in der Fglise libre der Kantone
Neuenburg und Waadt. Einem jungen Gelterkinder fiel 1857 in Lausanne auf, dal}
die Konfirmandinnen bis zu den Knien reichende weille Schleier trugen; «elles
ressemblent a des religicuses» (handschr. Tagebuch ArNornn Baaper), Weitere

3]



langen, bis zur Taille reichenden Schleifen. Man kaufte sie bei der Modi-
stin, lieh sie einander aus, in einigen Gemeinden war im Pfarrhaus eine
Kollektion zum Entleithen vorhanden.

Im Laufe der letzten Jahrzehnte hat sich, tiir jedermann augenscheinlich,
die Kleidung der Konfirmanden stark verindert. Wenn wir im folgenden
eine Beschreibung und Deutung des Wandels versuchen, halten wir uns
vor allem an dieses besonders bezeichnende Trachtenstiick.

Uber Alter, Herkunft und «Sinn» der fiir die Konfirmandinnen in Stadt
und Landschaft Basel charakteristischen Hiubchen ist man im unklaren.
Fiir Baselland haben sich bisher keine Belege iiber die 188cer Jahre hin-
aus beibringen lassen. Mit groBer Wahrscheinlichkeit sind sie erst seit
etwa 1870 aus der Stadt Basel iibernommen worden. Vermittler diirften
die zahlreichen auf der Landschaft amtenden stadtbaslerischen Pfarrer
(samt ihren Familien) gewesen sein; sie haben auch sonst «stddtische»
Briuche eingefiihrt, z.B. den Weihnachtsbaum. In der Stadt aber hatte
diese «alte Sitte»s wohl erst um 1850 Eingang finden konnen, als nim-
lich auch in Basel endlich die «halboffentliche» oder 6ffentliche Konfirma-
tion durchdrang®. In der Stadt, wo die Gefahr eines «Schaugepringes»
besonders grofi war, Fragen der Kleidung, Frisur und Kopfbedeckung
sich vordringten, mulite Einheitlichkeit sehr erwiinscht sein?. Daf} die
zierlichen «Hybli» geradezu eine modernisierte Form der in Basel
einst iiblichen weillen Nachtmahlhauben der Frauen gewesen seien, ist
eine ansprechende Vermutung, die sich freilich nicht hat beweisen las-
sens. Auch andere Hypothesen: EinfluB westschweizerischer Konfir-

Belege in Enquéte | ASV und Enquéte RENEE MULLER 1944/45 (handschr. Schweiz.
Institut fur Volkskunde, Basel). — Ebendort sind andere Trachtenstiicke bezeugt,
z.B. schwarze Schals: Kantone Schaffhausen, Thurgau, Ziirich; weille seidene Hals-
tiicher: so Malans, Valendas, Versam GR. WarLTeErR Escner, Dotfgemeinschaft und
Silvestersingen in St. Antonien, Basel 1947, 28: in St. Antonien GR bis 1918 weille
Schiirze, dazu bis Finde der achtziger Jahre cine schwarz-seidene, mit Tillspitzen
verschene Haube. Auch in Baselland lassen sich schwarze oder graugemusterte
Schals (Halstiicher) nachweisen; in Liestal wurden sie 1898, in Gelterkinden 1908
abgeschafft. Es waren oft Familienstiicke, auch als Hochzeitschals getragen. Hans
Trumpy macht auf Krinzchen der Konfirmandinnen in Baden und Wirttemberg
aufmerksam: E. H. Mever, Badisches Volksleben im 19. Jahrhundert, Strallburg
1900, 118; G. Honn, Mitteilungen iiber volkskundliche Ubetlieferungen in Wiirt-
temberg, Nachdr. g2.

5 Jonanna Von peEr MUnLL, Basler Sitten, 2Basel 1969, 143.

6 FEucrarivs Kionpic, Uber Confirmanden-Unterricht und Confirmation. Zwei
Vortrige in der Baslerischen Prediger-Gesellschaft, Basel 1844, vor allem 42ff. und
53 f1.

7 Ebenda 46. s2. — Auch auf dem Land spielten solche Modefragen damals eine
wichtige Rolle. In unserem Zusammenhang ist von Bedeutung, dal3 in jenen Jahren
unter der jiingeren Generation die Hutmode eindrang. Der junge Baader (s. oben
Anm. 4) schimpft, cinige Gelterkinder «Welschlandtéchterny, darunter eine «neu-
backene» Modistin, triigen «zugeschnittene Hiite und wenn’s nur irgendwie angeht
Crinolinen. Das palit doch herrlich zusammen: ein Mist sammt Zubehor vor od.
hinter dem Hause und in demselben cine solche Fee!»

8 M. (Pfarrer Ernst Miescurr), Die weillen Hiubchen, in: Christlicher Volks-
freund, Blitter zur Forderung christlichen Glaubens und lebens 46, 1920, 202f. —
Auf dem Land gehorte auf alle Fille die Haube noch zur Festtagstracht der Frauen;
Heimatkunde Wenslingen 1863: Das weibliche Geschlecht hat «die alte Tracht»



mandentrachten, der Haubentrachten in der Brudergemeine, der Fest-
tracht der katholischen Erstkommunikantinnen sind Vermutungen ge-
blieben.

Uber den Sinn wissen (nachtriglich) bezeichnenderweise Fachleute am
meisten zu sagen: Die Hiubchen sollten die Midchen als «Briute
Christi»?® kennzeichnen, oder: «fiir das unbewulte Volksempfinden»
handle es sich wohl um «eine Anspielung auf den irdischen Brautschleier,
den die Midchen (hoffentlich) einmal tragen werden»to. Fhemalige
Trigerinnen wuliten nie etwas anderes zu sagen als, die Hiubchen seien
ein Schmuck gewesen, oder einfach: «es isch halt Bruuch gsi, me het
nit wyters dinkt». Thre gelegentlichen Hinweise auf Braut und Braut-
schleier beziehen sich lediglich auf eine gewisse duBerliche Ahnlichkeit.
Sicher ist, dal} sich um 1900 das Tragen dieser Hiubchen von selbst ver-
stand, daB sie «Brauch» waren (so in Wintersingen: «Hiitibli silbver-
staindlig»). Seit den zwanziger Jahren begann dann die Hiubchentracht
zusehends zuriickzugehen; besonders auffillic war der Riickgang seit
dem Zweiten Weltkrieg. Zuletzt sind die Hiubchen noch im Jahre 1970
in den beiden Kirchgemeinden Bretzwil und Ziefen getragen worden;
seither haben sie als abgegangen zu gelten.

Wir versuchen diese Brauchrezession und ihre niheren Umstinde ftir
das Baselbiet nachzuzeichnen''.

Zuerst sind die Brauchtriger ins Auge zu fassen, denn von ihnen und
ihrer Einstellung hingt das Leben des Brauchs ab. Fs sind dies die

abgelegt, u.a. «dic kostbar brodierte Begine»; statt ihrer hat es «die Haube von
weillem oder schwarzem Tull angenommen». Dicgten 1863: Die schwarze Haube
ist das Vorrecht der Frauen, auch am Werktag, Dic Jungfrauen «tragen die weile
Haube nur, wenn sic zum Abendmahl geheny.

o E. H.-K. (Epuarp Horrmann-Kraver), SVk 11, 1921, 6o: « Konfirmanden-
hiubcheny als «das Sinnbild der Hingabe an den himmlischen Briutigam»; Lukas
Visciier, Die Geschichte der Konfirmation. Fin Beitrag zur Diskussion iiber das
Konfirmationsproblem, Zollikon 1958, 127 Anm. 1: «Briute Christi».

10 Warter NEembHart, Nichttheologische Faktoren in Geschichte und Praxis der
Konfirmation, in: Basler Theol. Ztschr. 14, 1958, 287.

11 Der parallele Vorgang in der Stadt kann hicr nur angedeutet werden. FEntschei-
dend ist, daf3 dort die Hiubchen Abzeichen der «Positiven» waren oder wurden,
withrend die «Freisinnigen» sie ablehnten. Vgl. die Kontroverse in: Schweizerisches
Protestantenblatt 43, 1920, 111 und 142f. und: Christlicher Volksfreund (wie Anm. 8),
Als erster «positiver» Pfarrer schaffte sic 1922 dann auch der neugewiihlte Pfr.
M. von Orelli ab, auf Wunsch der Midchen und weil er «den zur Schau getragenen
Richtungsunterschied nicht richtig fand». Andere hiclten daran fest, vor allem, um
die iibertriebenen Frisuren zu verdecken. Die Midchen trugen «die grifilige Hybli
todungirn». 1934 verzichtete Pfr. O. Moppert auf sic, da cinige Midchen unter
Fithrung der vornchmen Blanche de Montmollin rebelliert hatten. Bis zu scinem
Riicktritt im Jahre 1959 beharrte Pfr. Iid. Thurneysen, der Freund und Mitstreiter
Karl Barths, auf dem Tragen der Hiubchen — nicht aus dogmatischen Griinden —
«eigentlich lehne ich die Konfirmation als etwas Pictistisches ab, aber aus Griinden
einer gewissen Gleichheit waren sic mir recht» (miindl. Mitteilung 1972). — In Mil3-
kredit kam dieser Kopfschmuck auch, weil zwei verschiedene Formen — die das
Haar ganz bedeckenden der Midchen aus der « Gesellschaft» und die dem Kopfputz
der Zimmermidchen dhnlichen der Biirgerstichter — soziale Unterschiede markier-
ten. Vgl. ANNA Sarasin-VoN DER MUniLL, Basler Brauch vor 30 Jahren, in: Basler
Jahrbuch 1934, 152f. Nach ihr J. VoN pErR MUnLL (wic Anm. 5).

4



«christliche Gemeinde», institutionalisiert in den einzelnen Kirchgemein-
den der Evangelisch-reformierten Kirche des Kantons Basel-Landschatt,
sodann deren wichtigste « Funktiondre», die Ptarrer, endlich die Konfir-
mandinnen als Brauchtrigerinnen auch im buchstiblichen Sinn.

Unter diesen Beteiligten bilden sich zwei entschieden brauchgegnerische
Gruppen heraus: Voran gehen in wachsender Zahl die Ptarrer, indes ein-
zelne sich nicht engagieren, noch andere als Anhinger des Bisherigen
auftreten; anderseits erhebt sich unter den Midchen selbst ein zuerst
zaghafter, dann immer kihnerer Widerstand. Die Gemeinden endlich
stellen sich zur Frage unterschiedlich ein und halten sich zumeist im
Hintergrund. Je nach den ortlichen und personalen Verhiltnissen erge-
ben sich verschiedene Konstellationen und bei den folgenden Ausein-
andersetzungen — manchmal Stiirmen im Wasserglas — deutliche Nuan-
cen und zeitliche Verschiebungen, die zu verfolgen nicht ohne Reiz
1st.

Dabei decken sich die Beweggriinde der beiden brauchteindlichen Grup-
pen nattrlich nicht. Bei den Ptarrern wiegen religitse Griinde vor; ihr
Kampt gilt weniger den Hdubchen als der Konfirmation in ihrer der-
zeitigen Form selber; soziale und rein praktische Erwigungen kommen
dazu. Fur.die Konfirmandinnen dagegen stehen Fragen des Geschmacks
und der Mode obenan — spiter verbindet sie allerdings mit den Ptarrern
eine deutliche Ablehnung der Konfirmation Gberhaupt.

Vom soziologischen Standpunkt aus ist noch folgendes beachtenswert:
In den Anténgen sind die Ptarrer als unbedingte Autorititspersonen in
der einen wie der anderen Richtung ausschlaggebend; die Midchen ver-
halten sich ihrer gesellschaftlichen Rangordnung gemil} abwartend.
Spiter verstehen sie als nunmehr weitgehend emanzipierte Jugend sehr
wohl aktiv einzugreiten — wit den Autorititen oder geger sie. Die Ptarrer
ihrerseits beginnen sich, einer allgemeinen Zeitstromung folgend, um
den «Abbau autoritirer Strukturen» zu bemiihen, indem sie mit den
Midchen diskutieren und in (mehr oder weniger freien) Abstimmungen
diesen den Entscheid anheimstellen. Fur die «Volkskirche» schliel3lich ist
das meist passive Verhalten der Gemeinden bezeichnend.

Wie angedeutet, wurde das ungebrochene Verhiltnis zu dem Brauch
anfangs der zwanziger Jahre von «oben» her gestort. Unter dem «mal-
geblichen Einflu3»'2 von Karl Barth begannen manche Baselbieter Ptar-
rer das sogenannte Kulturchristentum abzulehnen. Zugleich striubten
sie sich unter Betonung des «allgemeinen Priestertums» gegen die «Pfar-
rerkirche»; sie wollten nicht mehr « Geistliche» sein und dokumentierten
das auch damit, dafB} sie im Alltag den schwarzen Rock ablegten. Uber-
haupt hatten sie allen Formen und «Briuchen», vor allem den «from-
men», den Kampf angesagt's. Dringend erschien ihnen eine Neubesin-
nung auf Taufe und Abendmahl. So suchten sie der Abendmahlsfeier den

12 So Ernst Zrucin, Kirche unterwegs, Liestal o.]. (1966) 36, zum folgenden
vgl. auch ebd. S. 16.
13 Siche Epuarp StrUBIN, Basclbieter Volksleben, 2Basel 1967, 241 1.



Charakter eines Buf3- und Trauergottesdienstes'+ zu nehmen und ermun-
terten z. B. jiingere Leute, auf die immer noch beinah «obligatorischen»
schwarzen Kleider zu verzichten. Entsprechend verhielten sie sich natiir-
lich auch den Konfirmanden als den Erstkommunikanten gegeniiber.
Die «pseudosakramentale» Konfirmation war ihnen Uberhaupt zum
schweren Problem geworden, und sie erérterten ihre Sanierung!s.

Es versteht sich, daB3 diese Ptarrer den Kopfputz ihrer Konfirmandinnen
nicht besonders schdtzten. Der von Tenniken hatte schon 1918 gesagt,
er wolle «abfahre mit dim Bruttschleierliztitig»'¢. Der erste «moderne»
Ptarrer von Liufelfingen liel3 die Hiubchen 1922 abgehen, in den zwan-
ziger Jahren fielen sie auch in Frenkendorf, in Bubendort 1928, zwischen
1927 und 1929 in Binningen. In den dreifliger Jahren wurden sie, meist
sogleich oder bald nach dem Amtsantritt junger Pfarrer, abgeschafit, in
Gelterkinden und Kilchberg 1933, Oltingen 1935, Lausen 1936, Birs-
felden und Rothenfluh 1938; es folgten 1940 Buus-Maisprach!7, 1941
Diegten-Eptingen usw. Ein Unterschied zwischen stadtnahen und -fer-
neren, grofleren und kleineren Orten, halbbiduerlichen und industriali-
sierten Kirchgemeinden lif3t sich also nicht feststellen; die Pfarrer ent-
schieden.

Die Neuerer begriindeten ithre Ablehnung den Gemeinden und Konfir-
mandinnen gegeniiber meist mit der kurzen Bemerkung, die Hiubchen
seien eine Nebensache, die von Wichtigerem ablenke — «ich wiirde euch
am liebsten in euren Werktagskleidern konfirmieren» (Birsfelden) —
oder: es gelte, «katholisierenden» Tendenzen (Gelterkinden) zu steuern.
Auch die Kostenfrage fiel ins Gewicht (Bubendotf, Lausen): «Birsfelden
war damals eine sehr arme Gemeinde mit vielen Arbeitslosen, tiberfliis-
sige Ausgaben schienen unverantwortlich» — die Krisenjahre nach 1930
waren eben «e bosi Zyt» (Oltingen).

Die Midchen hitten von sich aus nichts zu unternehmen gewagt. Viele
empfanden zwar diesen Schmuck als veraltet und trugen ihn insgeheim
ungern, besonders aut dem obligaten nachmittiglichen Familienspazier-
gang, aber: «Me het niit anders gwiillt», «es isch eifach Bruuch gsi,
«wie s der Pfarrer und d Eltere bestimmt hii, so het me s gmacht». «Bei
der gewaltigen Ubermacht der Erwachsenen hitte Opposition auch nichts
geniitzt.» Wo also der Pfarrer nichts unternahm oder gar die Hiubchen
winschte, unterzog man sich. Ordnete er umgekehrt die Abschaffung an

14+ Konfirmandin von 1918: «S isch lang gange, bis i der Mueter richt gnueg gsi bi
fiir das Obedmohl — i bi gar ¢ Luschtigs gsi. Si het mer weild wie zuegredt, i s6ll der
Chopf abehebe, demietig sy und mi am Schlufy verbeuge.» — Darstellung des Wan-
dels in der Basler Minstergemeinde (unter Pfr. Th., wic Anm. 11) bei Oscar
MorrerT, 50 Jahte selbstindige reformierte Basler Kirche, Basel o. J. (1961 7?), 68.

15 Eine Frucht dieser Bemithungen ist die Schrift von Jurius Scniweizer (Pfarrer
in Allschwil, Professor): Zur Neuordnung der Konfirmation in den reformierten
Kirchen der Schweiz, Basel 1938.

16 In Pratteln scheinen die Hiubchen bereits 1907 abgegangen zu sein.

17 Das von Karr Grar, Heimatkunde von Maisprach, Liestal 1968, 99 genannte
Jahr beruht auf einem Irrtum,

6



oder schlug sie vor und liel3 sie diskutieren, fand er sogleich den Beitall
der Konfirmandinnen.

In den Gemeinden wurde die Anderung meist mit Gleichmut hingenom-
men, so in Lausen, mit seiner «vielfach von auswirts zugezogenen
Fabrikbevolkerung, die nicht an alten Briuchen hing». Manche Miitter
waren froh, von den Umtrieben, welche die Hiubchen jeweils verursacht
hatten, befreit zu sein (Oltingen, Tenniken u.a.). Bei dlteren Gemeinde-
gliedern wirbelte die Abschaffung wohl auch Staub auf, besonders wenn
auf ihren Einspruch, die Hiubchen seien doch schon und feierlich gewe-
sen, der Pfarrer sie «abputzte» mit Worten wie «jojo, no ming Theater
isch schon gsi» (Gelterkinden 1933). Ein anderer, ein «Stiirmi», erregte
Unwillen, als er erklirte, die schwarzen Kleider und die Hdaubchen seien
dummes Zeug (Kilchberg 1933).

In einer zweiten Phase wichst die Aktivitit der Midchen, wobei von
ihnen auch schon das Beispiel «fortschrittlicher» Gemeinden ins Feld
gefithrt wird. Bereits 1936 machten die Konfirmandinnen von Lausen
ihrem Pfarrer (mit Erfolg) den Vorschlag aut Abschaftung der Hiubchen
— sie seien «etwas Blodes». Sie hatten allerdings als Initiantin und Wort-
fithrerin die Pfarrerstochter selbst unter sich. Am meisten fielen bei den
Midchen Modefragen ins Gewicht. Besonders seit dem Ende des Zwei-
ten Weltkriegs war die Frauenwelt auch auf dem Lande bedeutend mode-
bewuliter geworden, auch beim Kirchgang. Schon um 1950 trugen die
weiblichen Besucher der Sonntagsgottesdienste bunte modische Klei-
der und verzichteten — entgegen dem Gebote des Apostels Paulus (1. Kor.
11,5fl.) — auf Kopfbedeckungen. Vor allem ist in unserem Zusammen-
hang wichtig, daf} seit den dreifliger Jahren Minner wie Frauen zuneh-
mend statt in der schwarzen Feierkleidung im gewohnlichen Sonntags-
kleid zum Abendmahl gingen. Damit wurden die schwarzen Gewinder
der «Sohne» und «T6chter» plotzlich zu einer eigentlichen Konfirman-
dentracht. Gegen eine solche wehrten sie sich aber immer entschiedener;
denn sie fuhlten sich darin mehr gezeichnet als ausgezeichnet. Bald
tauchten neben den unpraktischen schwarzen denn auch dunkelblaue und
graue Rocke auf. Da diese immer mehr als Kontektion gekauft wurden,
begannen sie die Schwankungen der allgemeinen Mode mitzumachen
und wurden schlieBlich «sikularisierte» Modeartikel's. Fiir die Haub-
chen im besonderen wirkte sich eine Anderung in der Haartracht ungiin-
stig aus: In den Landgemeinden, wo bis etwa 1950 noch ziemlich viele
Schulmidchen Zopfe trugen, lieen sich die «T'6chter» auf die Konfir-
mation hin die Haare kurz schneiden und ondulieren — und verdeckten
natiirlich diesen neuartigen Schmuck hochst ungern; spiter wurden
stark toupierte Frisuren («Heustockfrisuren») Mode, dann sogenannte
Rofischwinze. Da wirkten Hiaubchen unstreitig licherlich. Den Midchen

18 Inscrat in der Basellandschaftlichen Zeitung 1964: « Konfirmation. Aus dem Mad-
chen wurde eine junge Dame. Zum Beispiel in diesem entziickenden Modell mit
Bolero-Jickchen. Auch spiter wird sie es freudig-stolz tragen... ins Theater, beim
Konzert, auf einer Geburtstagsparty, zum Tanz.»

7



Die Konfirmanden von Ormalingen, 1963

kam auch zu Hilfe, dali wegen der zuriickgehenden Nachfrage die Haub-
chen immer schwieriger zu beschaflen waren.

Mit dieser neuen Lage muliten sich auch die bis anhin zuriickhaltenden
oder Widerstand leistenden unter den Pfarrern auseinandersetzen. Die
einen ergriffen selber die Initiative, so der von Waldenburg-St. Peter,
weil er fand, es handle sich «nur noch um Tradition und Modey, ... «der
christliche Sinn war verschwunden, keine Spur mehr davon, dal3 sich die
Tragerinnen als Briute Christi fiihlten» (s. oben S. 4). Anderswo, so in
Holstein 1960, wurde von den Midchen brav angefragt, «ob die Haub-
chen noch Vorschrift seien», und der Pfarrer gab nach. In Langenbruck
zog sich der Handel jahrelang hin. «Noch 1950 war dufBerlich die Sitte
unangefochten. Die sich steigernde Kritik tiberspielte ich einfach durch
Anordnung. Von auswirts zugezogene Familien mit ihren Tdéchtern
waren als erste fiir Abschaffung. Nachdem neue Hiubchen kaum mehr
zu finden und diejenigen im Besitze des Pfarramts schadhaft geworden
waren, war ich nicht ungliicklich, als die Midchen einfach nicht mehr
wollten.» Dramatisch spitzte sich die Auseinandersetzung in Ormalingen
zu. Dort hatte 1962 ein dlterer Pfarrer die Middchen gebeten, ihm zuliebe

8



bis zu seinem Riicktritt die Hiaubchen beizubehalten; er méchte nicht
schuld sein, dal3 ein alter Baselbieter Brauch verschwinde. Aber 1964 «sy
die Maitli zimegstande» und weigerten sich unter Anfithrung des Toch-
terleins des Gemeindeprisidenten beharrlich, den verhaliten «altmodi-
gen» Kopfputz zu tragen.

Bei jiingeren Pfarrern gab es kaum Schwierigkeiten; so war der von
Wintersingen mit der Abschaffung 1956 einverstanden. Am giinstigsten
war die Gelegenheit, wenn ein Pfarrerwechsel abgewartet wurde: Die
jungere Pfarrergeneration machte gegeniiber der Konfirmation so starke
Vorbehalte, dal die Midchen fir ihr Anliegen immer geneigte Ohren
fanden. 1955 wiinschten sie in Biel-Benken die Abschaffung der Haub-
chen, und der neue Pfarrer stimmte ihnen bei, weil «der Brauch seinen
echten urspriinglichen Sinn verloren» habe. Mit dem Beitall der ihrer
lingst tiberdriissigen Trigerinnen verwart sie 1957 in Sissach ein junger
Ptarrer, im Hinblick aut «den tragwiirdig feierlichen und falschen sakra-
len Charakter der Konfirmation».

In zwei ausgesprochen lindlichen Kirchgemeinden ldl3t sich ein Wider-
stand «traditionalistischer» Konfirmandinnen (und ihrer Miitter) gegen-
tber reformfreudigen Kameradinnen feststellen: In Reigoldswil hatte
bereits 1943 die Sekundarlehrerstochter ihre Kameradinnen bewogen,
die «altmodischen» Hiubchen nicht zu tragen. Schon der nichste Jahr-
gang kehrte wieder zu der gewohnten Ubung zuriick, weil auch Erwach-
sene es «vill fyrliger» fanden. Zwanzig Jahre spiter war es so weit: Der
Ptarrer lieB die Tochter zu Hause anfragen und dann abstimmen — «dir
muel3t se trige, nit ich». Sie wollten nicht mehr (1962). Angefihrt von
einer aktiven Einzelnen, hatten 1958 die Middchen von Arisdort von
ihrem neuen Pfarrer, der die Angelegenheit als «sekundir» ansah, leicht
die Abschaffung erlangt; wihrend dreier Jahre wurden aber auf Wunsch
der Konfirmandinnen die Hédubchen wieder getragen, dann 1963 end-
giiltig abgelehnt.

In groBen Ortschaften mit mehreren Ptarrern konnten aut Grund dieser
Tatsache Schwierigkeiten entstehen. In Muttenz war der eine Ptarrer fiir
Beibehaltung, der andere stellte sich auf die Seite der jungen Midchen,
denen man nachgeben sollte, um sie zu gewinnen. SchlieBlich wurde
«dieser Brauch durch einen Mehrheitsbeschlu3 der Kirchenpflege ‘als
alter Zopf” abgeschaftt»19. In Liestal, wo ein Teil der Gemeinde und mit
ihr der ilteste Pfarrer viel auf tiberlieferte Formen hielt, hatten sich die
Konfirmandinnen seit langem gegen die «schrecklige Huudere»'9+ auf-
gelehnt und sich ihrer z. B. oft gleich nach Verlassen der Kirche ostenta-
tiv entledigt. Um Unterstiitzung angegangen, war es den jiingeren Kol-
legen gelungen, «sie zu bewegen, sich dem Brauch zu fiigen». Nach dem
Ricktritt des Amtsbruders war der Weg frei: 1959 beschlof3 die Kirchen-
pflege Abschaffung. Wihrend «die Kinder sehr horbar aufseufzten»,
entspann sich in der Presse ein heftiger Huiibli-Krieg. Anhidnger des

19 Muttenz — Gesicht einer aufstrebenden Stadtgemeinde, Liestal 1968, 292.
1os Gewolbtes Schirmdach cines Wagens, auch Kinderwagens.

9



Alten fanden, «dieser kleine Schmuck habe die feierliche Stimmung geho-
ben wie bei einer Braut der Brautschleier»; auch verwiesen sie auf die
festlich geschmiickten katholischen Erstkommunikantinnen, die selbst
Protestanten feierlich anmuteten. « Mul} jeder Brauch unserer hastigen
und schnellebigen Zeit weichen?» Andere dagegen meinten: «Alte
Briuche in Ehren, aber ...» So blieb es bei dem Beschluf.

1964 waren die Hiubchen verschwunden aufler in den zwei lindlichen
Kirchgemeinden Bretzwil und Ziefen, auch sonst Reliktgebieten. In bei-
den waren die Pfarrer Personlichkeiten mit Sinn fiir Uberlieferung und
mit bedeutendem Hinfluf3 auf das Dorfleben. SchlieBlich tiuschten sie
sich doch etwas in der wirklichen Stimmung. Noch 1969 hoftt der von
Bretzwil, «dal} wir diesen alten Brauch weiterfiihren konnen; die Mid-
chen tragen diese Hiubchen (als Zeichen ihrer “Weibbarkeit’ ?) immer
noch gerne». Aber schon 1971 liel er nach Absprache mit der Kirchen-
pflege die Midchen abstimmen, und die Hiubchen fielen. Auch der
Pfarrer von Zieten — «er het vill uf so olte Sache gha» — glaubte noch
1969, an eine Abschaflung dichten «im konservativ-tfortschrittlichen
Zyfen nicht einmal unsere Midchen, trotz Minijupe und allen modischen
Reizen». Im stillen aber «hii d Maitli scho lang gstiiptt», und im Ein-
verstindnis mit der Kirchenpflege unterbreitete er ihnen vor der Konfir-
mation 1971 die Frage, und sie lehnten die Hiubchentracht ab. (Dafir
erschienen alle Middchen mit einer weillen Nelke und einem goldenen
oder silbernen Hugenottenkreuz geschmiickt.) Ohne Zweifel erleichterte
nicht nur,sondern erzwang eine wichtige modische Novitit den Entscheid
auf Abschaftung : Das Hosenkleid, seit einer Reihe von Jahren geduldetes
Kirchengewand und spitestens 1970 in verschiedenen Gemeinden als
Konfirmandinnenkleid getragen, wollte 1971 auch in Ziefen Einzug
halten — da muften die Hiubchen weichen?©.

Zum Schlul3 ein Blick auf die Gegenwart! Ihrem Status entsprechend,
entscheiden meist die Konfirmanden, nicht die Pfarrer und nicht die
Eltern, tiber die Art der Gewandung. Die Ptarrer raten hochstens zu
Kleidern, die auch nach dem Fest brauchbar sind, und mahnen etwa, aus
der Konfirmation keine Modeschau zu machen. Fir die Burschen ist die
Feier lingst kein Merkpunkt fiir den Ubergang zur Erwachsenenkleidung
mehr, da die einst dafiir typische lange Hose alltigliches Stiick der
Knaben- und auch Midchengarderobe geworden ist?!. Sie bevorzugen
modische, meist recht bunte Sonntagskleider; neben Kragenhemden mit
Krawatten tauchen nicht selten «Rollkragenpullis» aut. Einzelne erschei-

20 Parallel, wenn auch weniger spektakulir, verlief das Abgehen der Hiite der Kon-

firmanden. Als sich bei den Minnern dic hutlose Mode durchsetzte, war eine Zeit-
lang der auf die Konfirmation hin gekaufte erste (und kaum getragene) Hut tat-
sichlich Abzcichen der Konfirmanden geworden. Abgang meist zwischen 1935 und
1945. In Reigoldswil verwarfen diec Burschen 1945 den Hut in ciner Abstimmung.
In Ziefen wurde thnen der Verzicht darauf 1956 zugestanden.

21 Schon zwischen 1945 und 1950 hatten viele Schiiler bereits im Jahr vor threr Kon-
firmation Sonntagskleider mit langen Hosen, also FErwachsenenkleidung, zu tragen
begonnen (Liestal, Gelterkinden usw.).

10



nen absichtlich nicht «in der Schale», sondern «schloddrig» (Lausen).
Bei den Midchen macht sich stirker der Gruppengeist bemerkbar: Sie
treffen vorgingig Absprachen, die je nach den gerade Fithrenden austal-
len. So kam es z.B., da3 1972 in Sissach unauffillig-testliche Kleider vor-
herrschten, in Oltingen und Wintersingen noch keine Hosenkleider
gewagt wurden, wihrend andernorts bunteste Vielfalt herrschte, mit
deutlichem Ubergewicht des modischen Hosenkleids (dazu neben kon-
ventionellen Feierkleidern farbenprichtige Minijupes, etwa auch lange
wallende Gewinder — Jesus look — und Sandalen, einmal, immerhin auf-
tallend, hot pants, «die reinste Frithlingsmodeschau»). « Eine Schau auf-
gezogen» wird auch Ofters mit abenteuerlichen Frisuren. Der Ausspruch
einer Frau (Gelterkinden 1972): «Das isch jo kei Konfirmation meh!»,
dart wohl als stellvertretend fiir das Urteil mancher Kirchginger der
mittleren und idlteren Generation gelten.

Dieser spontane Ausruf, der sich aut die dullere Form bezieht, 1i3t sich
nach innen wenden: Die Konfirmation als religiGser Akt ist offenkundig
aufs schwerste erschittert, fiir viele tatsichlich «keine Konfirmation
mehr» — fur viele Konfirmanden nicht und fur viele Pfarrer nicht.

Den Burschen und Midchen ist, wie gesagt, wichtig, dal} sie nicht wie
Konfirmanden aussehen??; das hei3t, daf3 sie ein «Gruppenabzeichen»
ablehnen — sie tun es hierin jenen Pfarrern gleich, die dem Talar als dem
Kanzelrock ausdricklich entsagt haben?3. Sie haben zum Teil gutwillig
wie ithre Vorfahren, zum Teil wie jene unter dem Zwang der Sitte hochst
widerwillig den Konfirmandenunterricht besucht2+ und finden die ab-
schliefende Zeremonie eine listige Formalitit — nicht alle werden (wie
friher selbstverstindlich) als Admittierte nun auch zum Abendmahl
gehen, und die Pfarrer iben auch keinerlei Zwang und Kontrolle aus.
Bis zu einem gewissen Grad ist ihnen der Konfirmationstag bei allem
sonstigen Wandel noch eindriicklich als der Tag, «der die Schwelle
zwischen Kindheit und Erwachsensein markiert» (aus einer Konfirma-
tionspredigt, Liestal 1969).

22 In diese Richtung lenkt auch diec Werbung: «Der Konfirmationsanzug: Junger
in der Linic und rassiger im Stoff und Dessin als frither... Der Name Konfirmations-
anzug stimmt cigentlich gar nicht mehr: cin flotter Anzug, der zur Konfirmation
getragen genauso wie an Partys toll aussichty» (Basellandschaftliche Zeitung 1972).
Siehe auch oben Anm. 18.

23 Hemwrici Orr, in: Dossier Schweiz, Betrifft: Kirche, Wabern 1972, 60: «Dic
jungen Pfarrer besteigen die Kanzeln ohne Talar und kommen sich deswegen schon
progressiv vor.»

24 Man tduscht sich zu meinen, frither sei cs unbedingt «besser» gewesen; man
lese neben der klassischen Darstellung von Gorrrriep Kevner im Griinen Hein-
rich etwa Jaxkos Senn, Lin Kind des Volkes. Schweizerisches Lebensbild, 2 Ziirich
1966, 88 ff.; Rosrrt Farsi, Spittelers Weg und Werk, Frauenfeld und Leipzig 1933,
25; C. G. Jung, Erinnerungen, Triume, Gedanken, Zirich 1962, s8f. — Ein Streif-
licht auf die heutige Einstellung des Durchschnitts der Frwachsenen: «... es blei-
ben noch ein paar Wochen fiir Reservation des Restaurants, Schneidern des Anzuges,
Aussuchen und Einkauf der Geschenke, womit dann dic meisten Erwachsenen ihr
Jawort anlalllich der Kindertaufe, ihr Ja zur christlichen Erzichung, erfillt haben
diirften» (Kirchenbote fiir die evangelisch-reformierten Kirchen Basel-Lands usw.,
Mirz 1973).

II



Unter Theologen gilt die Konfirmation geradezu als «problematischste
Veranstaltung der Volkskirche»2s. Manche Pfarrer kommen sich als
Zeremonienmeister eines pseudoreligitsen rite de passage vor. Die Tiefe
der Problematik erhellt etwa aus der 1970 revidierten «Ordnung der
Evangelisch-reformierten Kirche des Kantons Basel-Landschaft»: Die
Konfirmation ist «nach protestantischer Uberlieferung die Feier der
Zulassung zum Abendmahl» (Art. 52). In diesem Sinn wird neuerdings
zur Betonung des inneren Zusammenhangs zwischen Konfirmation und
Abendmahl dieses im Rahmen der Konfirmationsteier ausgeteilt und so
die Konfirmation als Admission zu «retten» gesucht. Anderseits kann
seit 1970 die «Zulassung» auch schon «wihrend des Konfirmanden-
unterrichts oder friher» erfolgen. In diesem Falle bekommt die Konfir-
mation ihren Sinn als «Abschlulifeier des kirchlichen Unterrichts». Von
der Moglichkeit cines solchen «vorzeitigen» Abendmahls, die auch in
anderen Kantonen besteht, wird zunchmend Gebrauch gemacht2¢. Das
«Kirchenvolk» ist sich dieser Uminterpretation noch kaum bewul3t
geworden — dabei hat mit ihr in der Geschichte der Konfirmation ein
ginzlich neues Kapitel begonnen. In einem (bereits nur noch bedingt)
«utopischen Modell» wird der «Wegfall der Konfirmation als religises
Volkstest» vorausgesagt?7.

25 Warrer Neipnarrt, Konfirmationsunterricht in der Volkskirche, Zurich 1964,
155. Dic verschiedenen gingigen Auffassungen von der Konfirmation sind S. 184,
treffend behandelt.

26 Finige Beispicle fur viele: In der Kirchgemeinde Buus-Maisprach werden in
cinem Konfirmandenlager wihrend des Unterrichtsjahres die Teilnchmer tber den
Sinn und Grund des Abendmahls belehrt, und als Abschluly wird ihnen dieses im
Lager zum crstenmal ausgeteilt (Karn Grarg Heimatkunde von Buus, Liestal 1972,
108). — 1971 gestalteten die Konfirmanden der Kirchgemeinde Kilchberg einen
Gottesdienst mit anschlicbendem Mittagessen in der Turnhalle. «Dall das Abend-
mahl im Rahmen cines gewohnlichen Tissens gefeiert werden kanny, war den Teil-
nchmern an diesem «frohlichen Abendmahl-Gemeinschaftsessen (120 Frwachsene

und Kinder) ncu» (Kirchenbote, Januar 1972). — Fbenda, Mirz 1971: In Reinach
BL kamen im Rahmen ecines sog. Familiengottesdienstes «die Familien zum Tisch
des Herrn, Eltern mit ihren Kindern, sogar mit Sonntagsschiilern ... die Kinder

strahlten — im Gegensatz zum Pflicht-Abendmahlsbesuch neu Konfirmierter».

27 Hans Hemwrictr Brunner, Kirche ohne Hlusionen, Ziirich 1968, 97f. — Trro
KruMMENACHER endet scinen scharfen Angriff auf Jugendunterricht und Kontirma-
tion in ihrer jetzigen Gestalt mit den Worten: «Wir sollten den Mut haben, auf alte
Formen zu verzichten, bis ncue Inhalte aus sich heraus neue Formen schaffen»; in:
Dossicr Schweiz (wic Anm. 23), 8o. Titel: Sakraler Kundendienst?

Dem Verfasscer ist es leider unmoglich, die zahlreichen Pfarrer und weiteren Gewihrs-
leute, denen er fiir wertvolle Auskiinfte zu danken hat, namentlich aufzufiithren.
Besonderen Dank schuldet er Frau Christine Burckhardt-Secbaly fiir sachkundigen
Rat und die Durchsicht des Manuskripts.

12



	Das Abgehen der Konfirmandinnenhäubchen auf der Landschaft Basel : kleiner Beitrag zur Frage der Konfirmation

