
Zeitschrift: Schweizer Volkskunde : Korrespondenzblatt der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde

Band: 64 (1974)

Artikel: Das Abgehen der Konfirmandinnenhäubchen auf der Landschaft Basel
: kleiner Beitrag zur Frage der Konfirmation

Autor: Strübin, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1004259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1004259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eduard Strübin

Das Abgehen der Konfirmandinnenhäubchen
auf der Landschaft Basel

Kleiner Beitrag %ur Frage der Konfirmation

Zu Beginn dieses Jahrhunderts und darüber hinaus war im Baselbiet die
Konfirmation die öffentliche Feier der Admission (Zulassung) zum heiligen

Abendmahl und als solche wie schon im 18. Jahrhundert eine
«rührende und bewegliche Handlung»1. Zugleich bedeutete sie den
ersehnten Schritt aus der Kindheit zum Erwachsensein; sie war «gewisser

Maaszen ein Actus civilis»2.
Sinngemäß entsprach um 1900 die Kleidung der Konfirmanden im ganzen

der schicklichen Abendmahlskleidung der vollberechtigten
reformierten Christen, und auch im bürgerlichen Leben zeigte sich unter
anderem in Gewand und Haartracht dieser Übergang in den Stand der
Erwachsenen an: Die Jünglinge, kirchenoffiziell «Söhne» genannt,
erhielten auf den Konfirmationstag, den Palmsonntag, und zum ersten
Abendmahl (an Karfreitag oder Ostern) die erste vollständige
Männerkleidung: Rock, Weste, lange Hosen, alles schwarz oder wenigstens
dunkelfarbig, ein weißes Leinenhemd mit steifem Kragen und Krawatte,
einen schwarzen Hut. Ohne diesen wären sie von nun an sonntags nie

ausgegangen. (Als der «Sydehuet», der Zylinder, zur allgemeinen
Festtracht gehört hatte, hatten auch die Konfirmanden einen solchen
aufgesetzt.)3 Die Mädchen, die «Töchter», trugen bis zu den hohen Schuhen
reichende Röcke, «schwarz wie zunere Lych (Beerdigung)», die öfters

ausgeliehen wurden. Meist erhielten sie außerdem auf den Sonntag nach
Ostern («Nohoschtere») ein gewöhnliches Sonntagskleid, ferner den

ersten Hut. So ausstaffiert, gingen sie miteinander an Nachostern zum

1 So in der frühesten Beschreibung einer öffentlichen Admission auf der Landschaft
Basel, in: Kurzer Entwurf der Heiligen Handlungen und Kirchen-Gebräuche welche
zu Stadt und Land Basel beobachtet werden, S. 6 (2. Anhang zu David Herrliberger,

Heilige Cerimonien, Gottesdienstliche Kirchen-Übungen und Gewohnheiten

der heutigen Reformirten Kirchen der Stadt und Landschaft Zürich, 2. Aufl.
1759). - Die jungen Leute wurden erstmals aufgrund der Kirchenordnung für die
Landschaft Basel von 1725 «öffentlich zugelassen».
2 So formuliert 1817 in: Aufsätze über die AmtsVerrichtungen eines Pfarrers im
Kanton Basel, besonders in Zyfen. Entworfen im Jahr 1817, von Jon. Linder,
Pfr., handschr. Universitätsbibliothek Basel, Kirchenarch. 225. Freundlicher Hinweis

von Frau Christine Burckhardt-Seebaß.
3 Vgl. Heimatkunde von Diegten, 1863, handschr. Kantonsbibliothek Liestal: Der
Zylinder «behauptet bei Hochzeiten, Taufen und Begräbnissen hartnäckig seine

Stellung». - Gewährsmann, geb. 1893, Liestal, über seinen Vater, geb. 1843: Dieser
erhielt wie andere Kameraden zur Konfirmation einen Zylinder und trug ihn zeit
seines Lebens an hohen Festtagen und an Beerdigungen. - Drollige Schilderung
bei Carl Schneider, Lebensleid und Lebensfreud, 2Sissach 1933, 9off. (bezieht
sich auf etwa 1835).

1



Liestalcr Konfirmandinnen, 1900

erstenmal «z Tanz». Auf diesen wichtigen Anlaß hin steckten sie
erstmals die Zöpfe auf; mit Hängezöpfen wären sie - als noch nicht
Konfirmierte - vom Tanzboden heimgeschickt worden (so in Oltingen noch
nach 1930).

Entspricht so weit die Kleidung der Konfirmanden und Konfirmandinnen
der Abendmahlstracht, sind die sogenannten «Komfermandehüübli», die

von den Mädchen an der Konfirmation und zum ersten «Nachtmohl»
getragen wurden, einer Konfirmandentracht im engeren Sinne zuzurechnen4.

Es waren feine weiße Tüllhäubchen mit zwei etwa zehn Zentimeter

4 Die Häubchen entsprechen etwa den voiles blancs in der Eglise libre der Kantone
Neuenburg und Waadt. Einem jungen Gelterkinder fiel 1857 in Lausanne auf, daß
die Konfirmandinnen bis zu den Knien reichende weiße Schleier trugen; «elles
ressemblent à des religieuses» (handschr. Tagebuch Arnoi.d Baader). Weitere

2



langen, bis zur Taille reichenden Schleifen. Man kaufte sie bei der Modistin,

lieh sie einander aus, in einigen Gemeinden war im Pfarrhaus eine

Kollektion zum Entleihen vorhanden.
Im Laufe der letzten Jahrzehnte hat sich, für jedermann augenscheinlich,
die Kleidung der Konfirmanden stark verändert. Wenn wir im folgenden
eine Beschreibung und Deutung des Wandels versuchen, halten wir uns

vor allem an dieses besonders bezeichnende Trachtenstück.
Über Alter, Herkunft und «Sinn» der für die Konfirmandinnen in Stadt
und Landschaft Basel charakteristischen Häubchen ist man im unklaren.
Für Baselland haben sich bisher keine Belege über die 1880er Jahre hinaus

beibringen lassen. Mit großer Wahrscheinlichkeit sind sie erst seit
O O

etwa 1870 aus der Stadt Basel übernommen worden. Vermittler dürften
die zahlreichen auf der Landschaft amtenden stadtbaslerischen Pfarrer
(samt ihren Familien) gewesen sein; sie haben auch sonst «städtische»
Bräuche eingeführt, z.B. den Weihnachtsbaum. In der Stadt aber hatte
diese «alte Sitte»5 wohl erst um 1850 Eingang finden können, als nämlich

auch in Basel endlich die «halböffentliche» oder öffentliche Konfirmation

durchdrang6. In der Stadt, wo die Gefahr eines «Schaugepränges»
besonders groß war, Fragen der Kleidung, Frisur und Kopfbedeckung
sich vordrängten, mußte Einheitlichkeit sehr erwünscht sein7. Daß die
zierlichen «Hybli» geradezu eine modernisierte Form der in Basel

einst üblichen weißen Nachtmahlhauben der Frauen gewesen seien, ist
eine ansprechende Vermutung, die sich freilich nicht hat beweisen
lassen8. Auch andere Hypothesen: Einfluß westschweizerischer Konfir-

Belege in Enquête 1 ASV und Enquête Renée Müller 1944/45 (handschr. Schweiz.
Institut für Volkskunde, Basel). - Ebendort sind andere Trachtenstücke bezeugt,
z.B. schwarze Schals: Kantone Schaffhausen, Thurgau, Zürich; weiße seidene
Halstücher: so Malans, Valendas, Versam GR. Walter Escher, Dorfgemeinschaft und
Silvestersingen in St. Antonien, Basel 1947, 28: in St. Antonien GR bis 1918 weiße
Schürze, dazu bis Ende der achtziger Jahre eine schwarz-seidene, mit Tüllspitzen
versehene Haube. Auch in Baselland lassen sich schwarze oder graugemusterte
Schals (Halstücher) nachweisen; in Liestal wurden sie 1898, in Gelterkinden 1908
abgeschafft. Es waren oft Familienstücke, auch als Hochzeitschals getragen. Hans
Trümpy macht auf Kränzchen der Konfirmandinnen in Baden und Württemberg
aufmerksam: E. H. Meyer, Badisches Volksleben im 19. Jahrhundert, Straßburg
1900, 118; G. Höhn, Mitteilungen über volkskundlichc Überlieferungen in
Württemberg, Nachdr. 92.
5 Johanna Von der Mühll, Basler Sitten, 2Basel 1969, 143.
6 Eucharius Kündig, Uber Confirmanden-Unterricht und Confirmation. Zwei
Vorträge in der Baslerischen Prediger-Gesellschaft, Basel 1844, vor allem 42 ff. und
5 3 ff-
7 Ebenda 46. 52. - Auch auf dem Land spielten solche Modefragen damals eine

wichtige Rolle. In unserem Zusammenhang ist von Bedeutung, daß in jenen Jahren
unter der jüngeren Generation die Hutmode eindrang. Der junge Baader (s. oben
Anm. 4) schimpft, einige Gelterkinder «Welschlandtöchtern», darunter eine
«neubackene» Modistin, trügen «zugeschnittene Hüte und wenn's nur irgendwie angeht
Crinolinen. Das paßt doch herrlich zusammen: ein Mist sammt Zubehör vor od.
hinter dem Hause und in demselben eine solche Fee!»
8 M. (Pfarrer Ernst Miesciier), Die weißen Häubchen, in : Christlicher
Volksfreund, Blätter zur Förderung christlichen Glaubens und Lebens 46, 1920, 202f. -
Auf dem Land gehörte auf alle Fälle die Haube noch zur Festtagstracht der Frauen;
Heimatkunde Wenslingen 1863: Das weibliche Geschlecht hat «die alte Tracht»

3



mandentrachten, der Haubentrachten in der Brüdergemeine, der
Festtracht der katholischen Erstkommunikantinnen sind Vermutungen
geblieben.

Uber den Sinn wissen (nachträglich) bezeichnenderweise Fachleute am
meisten zu sagen: Die Häubchen sollten die Mädchen als «Bräute
Christi»9 kennzeichnen, oder: «für das unbewußte Volksempfinden»
handle es sich wohl um «eine Anspielung auf den irdischen Brautschleier,
den die Mädchen (hoffentlich) einmal tragen werden»10. Ehemalige
Trägerinnen wußten nie etwas anderes zu sagen als, die Häubchen seien
ein Schmuck gewesen, oder einfach: «es isch halt Bruuch gsi, me het
nit wyters dänkt». Ihre gelegentlichen Hinweise auf Braut und
Brautschleier beziehen sich lediglich auf eine gewisse äußerliche Ähnlichkeit.
Sicher ist, daß sich um 1900 das Tragen dieser Häubchen von selbst
verstand, daß sie «Brauch» waren (so in Wintersingen: «Hüübli sälbver-

ständlig»). Seit den zwanziger Jahren begann dann die Häubchentracht
zusehends zurückzugehen; besonders auffällig war der Rückgang seito 7 o o ö
dem Zweiten Weltkrieg. Zuletzt sind die Häubchen noch im Jahre 1970
in den beiden Kirchgemeinden Bretzwil und Ziefen getragen worden;
seither haben sie als abgegangen zu gelten.
Wir versuchen diese Brauchrezession und ihre näheren Umstände für
das Baselbiet nachzuzeichnen".
Zuerst sind die Brauchträger ins Auge zu fassen, denn von ihnen und
ihrer Einstellung hängt das Leben des Brauchs ab. Fis sind dies die

abgelegt, u.a. «die kostbar brodiertc Bcgine»; statt ihrer hat es «die 1 laubc von
weißem oder schwarzem Tüll angenommen». Diegten 1863: Die schwarze Haube
ist das Vorrecht der Frauen, auch am Werktag. Die Jungfrauen «tragen die weiße
Haube nur, wenn sie zum Abendmahl gehen».
9 E. H.-K. (Eduard Hoffmann-Krayer), SVlc 11, 1921, 60: « Konfirmandenhäubchen»

als «das Sinnbild der Hingabe an den himmlischen Bräutigam»; Lukas
Vischer, Die Geschichte der Konfirmation. Ein Beitrag zur Diskussion über das

Konhrmationsproblcm, Zollikon 1958, 127 Anm. 1: «Bräute Ghristi».
10 Walter Neidhart, Nichttheologische Faktoren in Geschichte und Praxis der
Konfirmation, in: Basier Thcol. Ztschr. 14, 1958, 287.
11 Der parallele Vorgang in der Stadt kann hier nur angedeutet werden. Entscheidend

ist, daß dort die Häubchen Abzeichen der «Positiven» waren oder wurden,
während die «Freisinnigen» sie ablehnten. Vgl. die Kontroverse in: Schweizerisches
Protestantenblatt 43, 1920, 111 und 142 f. und : Christlicher Volksfreund (wie Anm. 8).
Als erster «positiver» Pfarrer schaffte sie 1922 dann auch der neugewählte Pfr.
M. von Orelli ab, auf Wunsch der Mädchen und weil er «den zur Schau getragenen
Richtungsunterschied nicht richtig fand». Andere hielten daran fest, vor allem, um
die übertriebenen Frisuren zu verdecken. Die Mädchen trugen «die gräßlige Hybli
todungärn». 1934 verzichtete Pfr. O. Moppcrt auf sie, da einige Mädchen unter
Führung der vornehmen Blanche de Montmollin rebelliert hatten. Bis zu seinem
Rücktritt im Jahre 1959 bcharrte Pfr. Ed. Thurneysen, der Freund und Mitstreiter
Karl Barths, auf dem Tragen der Häubchen - nicht aus dogmatischen Gründen -
«eigentlich lehne ich die Konfirmation als etwas Pictistischcs ab, aber aus Gründen
einer gewissen Gleichheit waren sie mir recht» (mündl. Mitteilung 1972). - In
Mißkredit kam dieser Kopfschmuck auch, weil zwei verschiedene Formen - die das

Haar ganz bedeckenden der Mädchen aus der «Gesellschaft» und die dem Kopfputz
der Zimmermädchen ähnlichen der Bürgerstöchter - soziale Unterschiede markierten.

Vgl. Anna Sarasin-Von der Mühle, Basier Brauch vor 30 Jahren, in: Basler

Jahrbuch 1934, 152L Nach ihr J. Von der Mühll (wie Anm. 5).

4



«christliche Gemeinde», institutionalisiert in den einzelnen Kirchgemeinden
der Evangelisch-reformierten Kirche des Kantons Basel-Landschaft,

sodann deren wichtigste «Funktionäre», die Ptarrer, endlich die
Konfirmandinnen als Brauchträgerinnen auch im buchstäblichen Sinn.

Unter diesen Beteiligten bilden sich zwei entschieden brauchgegnerischeo o o
Gruppen heraus : Voran gehen in wachsender Zahl die Pfarrer, indes
einzelne sich nicht engagieren, noch andere als Anhänger des Bisherigen
auftreten; anderseits erhebt sich unter den Mädchen selbst ein zuerst
zaghafter, dann immer kühnerer Widerstand. Die Gemeinden endlich
stellen sich zur Frage unterschiedlich ein und halten sich zumeist im
Hintergrund. Je nach den örtlichen und personalen Verhältnissen ergeben

sich verschiedene Konstellationen und bei den folgenden
Auseinandersetzungen - manchmal Stürmen im Wasserglas - deutliche Nuancen

und zeitliche Verschiebungen, die zu verfolgen nicht ohne Reiz
ist.
Dabei decken sich die Beweggründe der beiden brauchfeindlichen Gruppen

natürlich nicht. Bei den Pfarrern wiegen religiöse Gründe vor; ihr
Kampf gilt weniger den Häubchen als der Konfirmation in ihrer
derzeitigen Form selber; soziale und rein praktische Erwägungen kommen
dazu. Für «die Konfirmandinnen dagegen stehen Fragen des Geschmacks
und der Mode obenan - später verbindet sie allerdings mit den Pfarrern
eine deutliche Ablehnung der Konfirmation überhaupt.
Vom soziologischen Standpunkt aus ist noch folgendes beachtenswert:
In den Anfängen sind die Pfarrer als unbedingte Autoritätspersonen in
der einen wie der anderen Richtung ausschlaggebend; die Mädchen
verhalten sich ihrer gesellschaftlichen Rangordnung gemäß abwartend.

Später verstehen sie als nunmehr weitgehend emanzipierte Jugend sehr

wohl aktiv einzugreifen - mit den Autoritäten oder gegen sie. Die Pfarrer
ihrerseits beginnen sich, einer allgemeinen Zeitströmung folgend, um
den «Abbau autoritärer Strukturen» zu bemühen, indem sie mit den
Mädchen diskutieren und in (mehr oder weniger freien) Abstimmungen
diesen den Entscheid anheimstellen. Für die «Volkskirche» schließlich ist
das meist passive Verhalten der Gemeinden bezeichnend.
Wie angedeutet, wurde das ungebrochene Verhältnis zu dem Brauch
anfangs der zwanziger Jahre von «oben» her gestört. Unter dem

«maßgeblichen Einfluß»12 von Karl Barth begannen manche Baselbieter Pfarrer

das sogenannte Kulturchristentum abzulehnen. Zugleich sträubten
sie sich unter Betonung des «allgemeinen Priestertums» gegen die
«Pfarrerkirche»; sie wollten nicht mehr «Geistliche» sein und dokumentierten
das auch damit, daß sie im Alltag den schwarzen Rock ablegten. Überhaupt

hatten sie allen Formen und «Bräuchen», vor allem den «frommen»,

den Kampf angesagt13. Dringend erschien ihnen eine Neubesinnung

auf Taufe und Abendmahl. So suchten sie der Abendmahlsfeier den

12 So Ernst Zeugin, Kirche unterwegs, Liestal o.J. (1966) 36, zum folgenden
vgl. auch ebd. S. 16.
13 Siehe Eduard Strübin, Basclbieter Volksleben, 2Basel 1967, 241 f.

5



Charakter eines Büß- und Traueraottesdienstes14 zu nehmen und ermun-o
terten z.B. jüngere Leute, auf die immer noch beinah «obligatorischen»
schwarzen Kleider zu verzichten. Entsprechend verhielten sie sich natürlich

auch den Konfirmanden als den Erstkommunikanten gegenüber.
Die «pseudosakramentale» Konfirmation war ihnen überhaupt zum
schweren Problem geworden, und sie erörterten ihre Sanierung15.
Es versteht sich, daß diese Pfarrer den Kopfputz ihrer Konfirmandinnen
nicht besonders schätzten. Der von Tenniken hatte schon 1918 gesagt,
er wolle «abfahre mit däm Bruttschleierlizüüg»16. Der erste «moderne»
Pfarrer von Läufelfingen ließ die Häubchen 1922 abgehen, in den zwanziger

Jahren fielen sie auch in Frenkendorf, in Bubendorf 1928, zwischen

1927 und 1929 in Binningen. In den dreißiger Jahren wurden sie, meist

sogleich oder bald nach dem Amtsantritt junger Pfarrer, abgeschafft, in
Gelterkinden und Kilchberg 1933, Oltingen 1935, Lausen 1936, Birs-
felden und Rothenfluh 1938; es folgten 1940 Buus-Maisprach17, 1941

Diegten-Eptingen usw. Fun Unterschied zwischen stadtnahen und
-ferneren, größeren und kleineren Orten, halbbäuerlichen und industrialisierten

Kirchgemeinden läßt sich also nicht feststellen; die Pfarrer
entschieden.

Die Neuerer begründeten ihre Ablehnung den Gemeinden und
Konfirmandinnen gegenüber meist mit der kurzen Bemerkung, die Häubchen
seien eine Nebensache, die von Wichtigerem ablenke - «ich würde euch

am liebsten in euren Werktagskleidern konfirmieren» (Birsfelden) -
oder: es gelte, «katholisierenden» Tendenzen (Gelterkinden) zu steuern.
Auch die Kostenfrage fiel ins Gewicht (Bubendorf, Lausen): «Birsfelden

war damals eine sehr arme Gemeinde mit vielen Arbeitslosen, überflüssige

Ausgaben schienen unverantwortlich» - die Krisenjahre nach 1930
waren eben «e bösi Zyt» (Oltingen).
Die Mädchen hätten von sich aus nichts zu unternehmen gewagt. Viele
empfanden zwar diesen Schmuck als veraltet und trugen ihn insgeheim

ungern, besonders auf dem obligaten nachmittäglichen Familienspaziergang,

aber: «Me het nüt anders gwüßt», «es isch eifach Brauch gsi»,
«wie s der Pfarrer und d Eitere bestimmt häi, so het me s gmacht». «Bei
der gewaltigen Übermacht der Erwachsenen hätte Opposition auch nichts

genützt.» Wo also der Pfarrer nichts unternahm oder gar die Häubchen
wünschte, unterzog man sich. Ordnete er umgekehrt die Abschaffung an

14 Konfirmandin von 1918: «S isch lang gange, bis i der Muctcr rächt gnueg gsi bi
für das Obedmohl - i bi gar c Luschtigs gsi. Si het mer weiß wie zuegredt, i soll der
Chopf abehebe, demüetig sy und mi am Schluß verbeuge.» - Darstellung des Wandels

in der Basler Münstergemeinde (unter Pfr. Th., wie Anm. ii) bei Oscar
Moppert, 50 Jahre selbständige reformierte Basler Kirche, Basel o. J. (1961 68.
15 Eine Frucht dieser Bemühungen ist die Schrift von Julius Schweizer (Pfarrer
in Allschwil, Professor): Zur Neuordnung der Konfirmation in den reformierten
Kirchen der Schweiz, Basel 1938.
16 In Pratteln scheinen die Häubchen bereits 1907 abgegangen zu sein.
17 Das von Karl Graf, Heimatkunde von Maisprach, Liestal 1968, 99 genannte
Jahr beruht auf einem Irrtum.

6



oder schlug sie vor und ließ sie diskutieren, land er sogleich den Beilall
der Konfirmandinnen.
In den Gemeinden wurde die Änderung meist mit Gleichmut hingenommen,

so in Lausen, mit seiner «vielfach von auswärts zugezogenen
Fabrikbevölkerung, die nicht an alten Bräuchen hing». Manche Mütter
waren froh, von den Umtrieben, welche die Häubchen jeweils verursacht
hatten, beireit zu sein (Oltingen, Tenniken u.a.). Bei älteren Gemeindegliedern

wirbelte die Abschaffung wohl auch Staub auf, besonders wennO O '
auf ihren Einspruch, die Häubchen seien doch schön und feierlich gewesen,

der Pfarrer sie «abputzte» mit Worten wie «jojo, no mäng Theater
isch schön gsi» (Gelterkinden 1933). Ein anderer, ein «Stürmi», erregte
Unwillen, als er erklärte, die schwarzen Kleider und die Häubchen seien

dummes Zeug (Kilchberg 1933).
In einer zweiten Phase wächst die Aktivität der Mädchen, wobei von
ihnen auch schon das Beispiel «fortschrittlicher» Gemeinden ins Feld

geführt wird. Bereits 1936 machten die Konfirmandinnen von Lausen
ihrem Pfarrer (mit Erfolg) den Vorschlag auf Abschaffung der Häubchen

- sie seien «etwas Blödes». Sie hatten allerdings als Initiantin und
Wortführerin die Pfarrerstochter selbst unter sich. Am meisten fielen bei den
Mädchen Modefragen ins Gewicht. Besonders seit dem Ende des Zweiten

Weltkriegs war die Frauenwelt auch auf dem Lande bedeutend
modebewußter geworden, auch beim Kirchgang. Schon um 1950 trugen die
weiblichen Besucher der Sonntagsgottesdienste bunte modische Klei-O O

der und verzichteten - entgegen dem Gebote des Apostels Paulus (i.Kor.
11,5 ff.) - auf Kopfbedeckungen. Vor allem ist in unserem Zusammenhang

wichtig, daß seit den dreißiger Jahren Männer wie Frauen zunehmend

statt in der schwarzen Feierkleidung im gewöhnlichen Sonntagskleid

zum Abendmahl gingen. Damit wurden die schwarzen Gewänder
der «Söhne» und «Töchter» plötzlich zu einer eigentlichen Konfirmandentracht.

Gegen eine solche wehrten sie sich aber immer entschiedener;
denn sie fühlten sich darin mehr gezeichnet als ausgezeichnet. Bald
tauchten neben den unpraktischen schwarzen denn auch dunkelblaue und

graue Röcke auf. Da diese immer mehr als Konfektion gekauft wurden,
begannen sie die Schwankungen der allgemeinen Mode mitzumachen
und wurden schließlich «säkularisierte» Modeartikel18. Für die Häubchen

im besonderen wirkte sich eine Änderung in der Haartracht ungünstig

aus: In den Landgemeinden, wo bis etwa 1950 noch ziemlich viele
Schulmädchen Zöpfe trugen, ließen sich die «Töchter» auf die Konfirmation

hin die Haare kurz schneiden und ondulieren - und verdeckten
natürlich diesen neuartigen Schmuck höchst ungern; später wurden
stark toupierte Frisuren («Heustockfrisuren») Mode, dann sogenannte
Roßschwänze. Da wirkten Häubchen unstreitig lächerlich. Den Mädchen

18 Jnscrat in der Basellandschaftlichen Zeitung 1964: «Konfirmation. Aus dem Mädchen

wurde eine junge Dame. Zum Beispiel in diesem entzückenden Modell mit
Bolero-Jäckchen. Auch später wird sie es freudig-stolz tragen... ins Theater, beim
Konzert, auf einer Geburtstagsparty, zum Tanz.»

7



Die Konfirmanden von Ormalingen, 1963

kam auch zu Hilfe, daß wegen der zurückgehenden Nachfrage die Häubchen

immer schwieriger zu beschaffen waren.
Mit dieser neuen Lage mußten sich auch die bis anhin zurückhaltenden
oder Widerstand leistenden unter den Pfarrern auseinandersetzen. Die
einen ergriffen selber die Initiative, so der von Waldenburg-St. Peter,
weil er fand, es handle sich «nur noch um Tradition und Mode»,... «der
christliche Sinn war verschwunden, keine Spur mehr davon, daß sich die

Trägerinnen als Bräute Christi fühlten» (s. oben S. 4). Anderswo, so in
Holstein i960, wurde von den Mädchen brav angefragt, «ob die Häubchen

noch Vorschrift seien», und der Pfarrer gab nach. In Langenbruch
zog sich der Handel jahrelang hin. «Noch 1950 war äußerlich die Sitte

unangefochten. Die sich steigernde Kritik überspielte ich einfach durch

Anordnung. Von auswärts zugezogene Familien mit ihren Töchtern
waren als erste für Abschaffung. Nachdem neue Häubchen kaum mehr
zu finden und diejenigen im Besitze des Pfarramts schadhaft geworden
waren, war ich nicht unglücklich, als die Mädchen einfach nicht mehr
wollten.» Dramatisch spitzte sich die Auseinandersetzung in Ormalingen
zu. Dort hatte 1962 ein älterer Pfarrer die Mädchen gebeten, ihm zuliebe

8



bis zu seinem Rücktritt die Häubchen beizubehalten; er möchte nicht
schuld sein, daß ein alter Baselbieter Brauch verschwinde. Aber 1964 «sy
die Maitli zämegstande» und weigerten sich unter Anführung des
Töchterleins des Gemeindepräsidenten beharrlich, den verhaßten «altmödi-

gen» Kopfputz zu tragen.
Bei jüngeren Pfarrern gab es kaum Schwierigkeiten; so war der von
Wintersingen mit der Abschaffung 1956 einverstanden. Am günstigsten
war die Gelegenheit, wenn ein Pfarrerwechsel abgewartet wurde: Die
jüngere Pfarrergeneration machte gegenüber der Konfirmation so starke

Vorbehalte, daß die Mädchen für ihr Anliesjen immer geneigte Ohren' 000fanden. 1955 wünschten sie in Biel-Benken die Abschaffung der Häubchen,

und der neue Pfarrer stimmte ihnen bei, weil «der Brauch seinen
echten ursprünglichen Sinn verloren» habe. Mit dem Beifall der ihrer
längst überdrüssigen Trägerinnen verwarf sie 1957 in Sissach ein junger
Pfarrer, im Hinblick auf « den fragwürdig feierlichen und falschen sakralen

Charakter der Konfirmation».
In zwei ausgesprochen ländlichen Kirchgemeinden läßt sich ein Widerstand

«traditionalistischer» Konfirmandinnen (und ihrer Mütter) gegenüber

reformfreudigen Kameradinnen feststellen: In Reigoldswil hatte
bereits 1943 die Sekundarlehrerstochter ihre Kameradinnen bewogen,
die «altmodischen» Häubchen nicht zu tragen. Schon der nächste Jahrgang

kehrte wieder zu der gewohnten Übung zurück, weil auch Erwachsene

es «vill fyrliger» fanden. Zwanzig Jahre später war es so weit: Der
Pfarrer ließ die Töchter zu Hause anfragen und dann abstimmen - «dir
müeßt se träge, nit ich». Sie wollten nicht mehr (1962). Angeführt von
einer aktiven Einzelnen, hatten 1958 die Mädchen von Arisdort von
ihrem neuen Pfarrer, der die Angelegenheit als «sekundär» ansah, leicht
die Abschaffung erlangt; während dreier jähre wurden aber auf Wunsch
der Konfirmandinnen die Häubchen wieder getragen, dann 1963

endgültig abgelehnt.
In großen Ortschaften mit mehreren Pfarrern konnten auf Grund dieser
Tatsache Schwierigkeiten entstehen. In Muttenz war der eine Pfarrer für
Beibehaltung, der andere stellte sich auf die Seite der jungen Mädchen,
denen man nachgeben sollte, um sie zu gewinnen. Schließlich wurde
«dieser Brauch durch einen Mehrheitsbeschluß der Kirchenpflege 'als
alter Zopf' abgeschafft»19. In Liestal, wo ein Teil der Gemeinde und mit
ihr der älteste Pfarrer viel auf überlieferte Formen hielt, hatten sich die

Konfirmandinnen seit langem gegen die «schrecklige Huudere»I9a
aufgelehnt und sich ihrer z.B. oft gleich nach Verlassen der Kirche ostentativ

entledigt. Um Unterstützung angegangen, war es den jüngeren
Kollegen gelungen, «sie zu bewegen, sich dem Brauch zu fügen». Nach demOOO' O ' O

Rücktritt des Amtsbruders war der Weg frei: 1959 beschloß die Kirchenpflege

Abschaffung. Während «die Kinder sehr hörbar aufseufzten»,

entspann sich in der Presse ein heftiger FIüübli-Krieg. Anhänger des

19 Muttenz - Gesicht einer aufstrebenden Stadtgemeinde, Liestal 1968, 292.
IQ" Gewölbtes Schirmdach eines Wagens, auch Kinderwagens.

9



Alten fanden, «dieser kleine Schmuck habe die feierliche Stimmung gehoben

wie bei einer Braut der Brautschleier»; auch verwiesen sie auf die
festlich geschmückten katholischen Erstkommunikantinnen, die selbst
Protestanten feierlich anmuteten. «Muß jeder Brauch unserer hastigen
und schnellebigen Zeit weichen?» Andere dagegen meinten: «Alte
Bräuche in Ehren, aber ...» So blieb es bei dem Beschluß.

1964 waren die Häubchen verschwunden außer in den zwei ländlichen

Kirchgemeinden Bretzwil und Ziefen, auch sonst Reliktgebieten. In beiden

waren die Pfarrer Persönlichkeiten mit Sinn für Überlieferung und
mit bedeutendem Einfluß auf das Dorfleben. Schließlich täuschten sie

sich doch etwas in der wirklichen Stimmung. Noch 1969 hofft der von
Bretzwil, «daß wir diesen alten Brauch weiterführen können; die Mädchen

tragen diese Häubchen (als Zeichen ihrer 'Weibbarkeit'?) immer
noch gerne». Aber schon 1971 ließ er nach Absprache mit der Kirchenpflege

die Mädchen abstimmen, und die Häubchen fielen. Auch der
Pfarrer von Ziefen - «er het vill uf so olte Sache gha» - glaubte noch
1969, an eine Abschaffung dächten «im konservativ-fortschrittlichen
Zyfen nicht einmal unsere Mädchen, trotz Minijupe und allen modischen
Reizen». Im stillen aber «häi d Maitli scho lang gstüpft», und im
Einverständnis mit der Kirchenpflege unterbreitete er ihnen vor der Konfirmation

1971 die Frage, und sie lehnten die Häubchentracht ab. (Dafür
erschienen alle Mädchen mit einer weißen Nelke und einem goldenen
oder silbernen Hugenottenkreuz geschmückt.) Ohne Zweifel erleichterte
nicht nur, sondern erzwang eine wichtige modische Novität den Entscheid
aufAbschaffung: Das Hosenkleid, seit einer Reihe von Jahren geduldetes
Kirchengewand und spätestens 1970 in verschiedenen Gemeinden als

Konfirmandinnenkleid getragen, wollte 1971 auch in Ziefen Einzug
halten - da mußten die Häubchen weichen20.

Zum Schluß ein Blick auf die Gegenwart! Ihrem Status entsprechend,
entscheiden meist die Konfirmanden, nicht die Pfarrer und nicht die

Eltern, über die Art der Gewandung. Die Pfarrer raten höchstens zu
Kleidern, die auch nach dem Fest brauchbar sind, und mahnen etwa, aus
der Konfirmation keine Modeschau zu machen. Für die Burschen ist die
Feier längst kein Merkpunkt für den Übergang zur Erwachsenenkleidung
mehr, da die einst dafür typische lange Flose alltägliches Stück der
Knaben- und auch Mädchengarderobe geworden ist21. Sie bevorzugen
modische, meist recht bunte Sonntagskleider; neben Kragenhemden mit
Krawatten tauchen nicht selten «Rollkragenpullis» auf. Einzelne erschei-

20 Parallel, wenn auch weniger spektakulär, verlief das Abgehen der Hüte der
Konfirmanden. Als sich bei den Männern die hutlose Mode durchsetzte, war eine Zeitlang

der auf die Konfirmation hin gekaufte erste (und kaum getragene) Hut
tatsächlich Abzeichen der Konfirmanden geworden. Abgang meist zwischen 1935 und
1945. In Reigoldswil verwarfen die Burschen 1945 den Hut in einer Abstimmung.
In Ziefen wurde ihnen der Verzicht darauf 1956 zugestanden.
21 Schon zwischen 1945 und 1950 hatten viele Schiilçr bereits im Jahr vor ihrer
Konfirmation Sonntagskleider mit langen Hosen, also Erwachsencnkleidung, zu tragen
begonnen (Liestal, Gelterkindcn usw.).

10



nen absichtlich nicht «in der Schale», sondern «schloddrig» (Lausen).
Bei den Mädchen macht sich stärker der Gruppengeist bemerkbar: Sie

treffen vorgängig Absprachen, die je nach den gerade Führenden ausfallen.

So kam es z. B., daß 1972 in Sissach unauffällig-festliche Kleider
vorherrschten, in Oltingen und Wintersingen noch keine Hosenkleider

gewagt wurden, während andernorts bunteste Vielfalt herrschte, mit
deutlichem Übergewicht des modischen Hosenkleids (dazu neben
konventionellen Feierkleidern farbenprächtige Minijupes, etwa auch lange
wallende Gewänder - Jesus look - und Sandalen, einmal, immerhin
auffallend, hot pants, «die reinste Frühlingsmodeschau»). «Eine Schau

aufgezogen» wird auch öfters mit abenteuerlichen Frisuren. Der Ausspruch
einer Frau (Gelterkinden 1972): «Das isch jo kei Konfirmation meh!»,
darf wohl als stellvertretend für das Urteil mancher Kirchgänger der
mittleren und älteren Generation gelten.
Dieser spontane Ausruf, der sich auf die äußere Form bezieht, läßt sich
nach innen wenden : Die Konfirmation als religiöser Akt ist offenkundig
aufs schwerste erschüttert, für viele tatsächlich «keine Konfirmation
mehr» - für viele Konfirmanden nicht und für viele Pfarrer nicht.
Den Burschen und Mädchen ist, wie gesagt, wichtig, daß sie nicht wie
Konfirmanden aussehen22; das heißt, daß sie ein «Gruppenabzeichen»
ablehnen - sie tun es hierin jenen Pfarrern gleich, die dem Talar als dem
Kanzelrock ausdrücklich entsagt haben2-1. Sie haben zum Teil gutwillig
wie ihre Vorfahren, zum Teil wie jene unter dem Zwang der Sitte höchst

widerwillig den Konfirmandenunterricht besucht24 und finden die
abschließende Zeremonie eine lästige Formalität - nicht alle werden (wie
früher selbstverständlich) als Admittierte nun auch zum Abendmahl
gehen, und die Pfarrer üben auch keinerlei Zwang und Kontrolle aus.
Bis zu einem gewissen Grad ist ihnen der Konfirmationstag bei allem

sonstigen Wandel noch eindrücklich als der Tag, «der die Schwelle
zwischen Kindheit und Erwachsensein markiert» (aus einer
Konfirmationspredigt, Liestal 1969).

22 In diese Richtung lenkt auch die Werbung: «Der Konfirmationsanzug: Jünger
in der Linie und rassiger im Stoff und Dessin als früher... Der Name Konfirmationsanzug

stimmt eigentlich gar nicht mehr: ein flotter Anzug, der zur Konfirmation
getragen genauso wie an Partys toll aussieht» (Basellandschaftliche Zeitung 1972).
Siehe auch oben Anm. 18.
23 Heinrich Ott, in: Dossier Schweiz. Betrifft: Kirche, Wabern 1972, 60: «Die
jungen Pfarrer besteigen die Kanzeln ohne Talar und kommen sich deswegen schon
progressiv vor.»
24 .Man täuscht sich zu meinen, früher sei es unbedingt «besser» gewesen; man
lese neben der klassischen Darstellung von Gottfried Keller im Grünen Heinrich

etwa Jakob Senn, Ein Kind des Volkes. Schweizerisches Lebensbild, 2Zürich
1966, 88ff.; Robert Faesi, Spittelers Weg und Werk, Frauenfeld und Leipzig 1933,
25; C. G. Jung, Erinnerungen, Träume, Gedanken, Zürich 1962, 58ff. - Ein Streiflicht

auf die heutige Einstellung des Durchschnitts der Erwachsenen: «... es bleiben

noch ein paar Wochen für Reservation des Restaurants, Schneidern des Anzuges,
Aussuchen und Einkauf der Geschenke, womit dann die meisten Erwachsenen ihr
Jawort anläßlich der Kindertaufe, ihr Ja zur christlichen Erziehung, erfüllt haben
dürften» (Kirchenbote für die evangelisch-reformiertcn Kirchen Basel-Lands usw.,
März 1973).

11



Unter Theologen gilt die Konfirmation geradezu als «problematischste
Veranstaltung der Volkskirche»25. Manche Pfarrer kommen sich als

Zeremonienmeister eines pseudoreligiösen rite de passage vor. Die Tiele
der Problematik erhellt etwa aus der 1970 revidierten «Ordnung der

Evangelisch-relormierten Kirche des Kantons Basel-Landschaft»: Die
Konfirmation ist «nach protestantischer Überlieferung die Feier der

Zulassung zum Abendmahl» (Art. 52). In diesem Sinn wird neuerdings
zur Betonung des inneren Zusammenhangs zwischen Konfirmation undo o
Abendmahl dieses im Rahmen der Konfirmationsfeier ausgeteilt und so

die Konfirmation als Admission zu «retten» gesucht. Anderseits kann
seit 1970 die «Zulassung» auch schon «während des Konfirmandenunterrichts

oder früher» erfolgen. In diesem Falle bekommt die Konfirmation

ihren Sinn als «Abschlußfeier des kirchlichen Unterrichts». Von
der Möglichkeit eines solchen «vorzeitigen» Abendmahls, die auch in
anderen Kantonen besteht, wird zunehmend Gebrauch gemacht26. Das

«Kirchenvolk» ist sich dieser Uminterpretation noch kaum bewußt
geworden - dabei hat mit ihr in der Geschichte der Konfirmation ein

gänzlich neues Kapitel begonnen. In einem (bereits nur noch bedingt)
«utopischen Modell» wird der «Wegfall der Konfirmation als religiöses
Volkstest» vorausgesagt27.

25 Walter Neidhart, Konfirmationsunterricht in der Volkskirche, Zürich 1964,

155. Die verschiedenen gängigen Auffassungen von der Konfirmation sind S. 184fr.
treffend behandelt.
26 Einige Beispiele für viele: In der Kirchgemeinde Buus-Maisprach werden in
einem Konfirmandenlagcr während des Unterrichtsjahres die Teilnehmer über den
Sinn und Grund des Abendmahls belehrt, und als Abschluß wird ihnen dieses im
Lager zum erstenmal ausgeteilt (Karl Grae, Heimatkunde von Buus, Liestal 1972,
108). - 197t gestalteten die Konfirmanden der Kirchgemeinde Kilchberg einen
Gottesdienst mit anschließendem Mittagessen in der Turnhalle. «Daß das Abendmahl

im Rahmen eines gewöhnlichen Essens gefeiert werden kann», war den
Teilnehmern an diesem «fröhlichen Abendmahl-Gemcinschaftscsscn (120 Erwachsene
und Kinder) neu» (Kirchcnbotc, Januar 1972). - Ebenda, März 1971 : In Reinach
BL kamen im Rahmen eines sog. Familicngottcsdicnstes «die Familien zum Tisch
des Herrn, Eltern mit ihren Kindern, sogar mit Sonntagsschülern die Kinder
strahlten - im Gegensatz zum Pllicht-Abendmahlsbcsuch neu Konfirmierter».
27 Hans Heinrich Brunner, Kirche ohne Illusionen, Zürich 1968, 97L - Theo
Krummenacher endet seinen scharfen Angriff auf Jugendunterricht und Konfirmation

in ihrer jetzigen Gestalt mit den Worten: «Wir sollten den Mut haben, auf alte
Formen zu verzichten, bis neue Inhalte aus sich heraus neue Formen schaffen»; in:
Dossier Schweiz (wie Anm. 23), 80. Titel: Sakraler Kundendienst?

Dem Verfasser ist es leider unmöglich, die zahlreichen Pfarrer und weiteren Gewährsleute,

denen er für wertvolle Auskünfte zu danken hat, namentlich aufzuführen.
Besonderen Dank schuldet er Frau Christine Burckhardt-Seebaß für sachkundigen
Rat und die Durchsicht des Manuskripts.


	Das Abgehen der Konfirmandinnenhäubchen auf der Landschaft Basel : kleiner Beitrag zur Frage der Konfirmation

